

ۮۣ؇ٙڸؽڗؙؠؙٛٷٛڡؖڗؙڲۼۘڶڬۼٛٷۅٛڮڮٳڵۺؽۼؾٚۊڡٛڔٙڐڲڵڋڵڣٚڔٚ ڵڛٙٳڛٵۅؙۼٷٙڵ؇ۿٙٵڣؽڵۿٳۻۧڶٵڵڎٵڂؚۼۿڲٛٵٞڵڣۻٙؾڗؙڷڂۻٚؽۼ

بقياكر

ۼڹڷڵڸڮڹۼڹڵڷڿڒڷۺٵڣۼۼ

نَعْتُ لِيُّ مِنْ

ڵؖٲ؇ٛڝٚڵؘؾٙٳڒٙٲڵڰؿؗ؇ۼڂٙڮۼۘڹڵڮڹۼؖڴٵڵؽڬ عميمٙكزالدَلسَّاتالإشلامَة بجامعَةالأدهر ديُّسِ جَبَعَة علمَاءالأيوالرِّنِثِ سَابِعًا

عَيْنَا الْمُعْلِلِيِّةِ الْكِنَادِينَ



7..7/71907

I.S.B.N 977-5291-26-7

#### بطاقة فهرسة

فهرسة أثناء النشر – إعداد الهيئة العامة لدار الكتب والوثائق القومية إدارة الشئون الفنية

الشافعي ، عبد الملك بن محمد الفكر التكفيري عند الشيعة حقيقة أم افتراء ؟ ...

/ بقلم عبد الملك بن عبد الرحمن الشافعي ؛ تقديم محمد عبد المنعم البري.

الإسماعيلية: مكتبة الإمام البحاري، ٢٠٠٦

۲۷۲ص ؛ ۲۶سم

تدمك ۲۲۷ ۱۹۲۹ ۹۷۷

١ - الشبعة

أ - البري ، محمد عبد المنعم ( مقدم ) .

Y 6 V







بنذ النوالية المتحدد

# الإهداء

إلى قادَةِ الأمَّةَ الإسلاميَّةِ ، وعلمائِهَا ، ودُعَاتِها ، ومُصْلِحِيها أُهْدِي هذه الدُّراسة ؛ لعلَّهم يَقِفُون على حقيقةِ الفِكْرِ التَّكْفِيرِيُّ لَدَى الشَّيعةِ الإماميَّةِ الكوارثَ والويلاتِ من سَفْكِ ذلك السَّرطانُ الذي جَرَّ على الأمَّةِ الإسلاميَّةِ الكوارثَ والويلاتِ من سَفْكِ لدمائِها ، وتآمرٍ على غَزْوِها مع التتار والصَّليبيين والصَّفَويين في القديمِ والحديثِ ، فها أنا أُطْلِقُهَا صيحةً نَذِيرٍ كَمَا أَطْلَقَهَا نصرُ بن سيّار : أرى تحت الرمادِ وميضَ نارِ فيوشكُ أن يكونَ لهَا ضِرامُ فيانَّ النارَ بالعيدانِ تذكى وإنَّ الحربَ مبدؤها كلامُ فيانَ لم يُطْفِهَا عقلاءُ قومٍ يكونُ وقودها جثتُ وهامُ أقولُ مِن التَّعَجُبِ لَيتَ شِعْرِي أَلَيقَاظُ أُميَّة أَم نيامُ ؟ أَقُولُ مِن التَّعَجُبِ لَيتَ شِعْرِي أَلَيقَاظُ أُميَّة أَم نيامُ ؟ فإنْ يكُ أَصْبَحُوا ، وثووا نياماً فقلْ قُومُوا ، فقد حَانَ القيامُ فإنْ يَقَطْت ، فذاك بقاءُ مُلْكِ وإنْ رَقَدَنُ ، فَالِّسيامُ والعربِ السَّلامُ وافري عن رِحَالِكِ ثم قُولي عَلَى الإسلام والعربِ السَّلامُ ففرِي عن رِحَالِكِ ثم قُولي عَلَى الإسلام والعربِ السَّلامُ والعربِ السَّلَةِ والعربِ السَّلامِ والعربِ السَّلامُ والعربِ السَّلامُ والعربِ السَّلامُ والعربُ السَّلامُ والعربِ السَّلامُ والعربِ السَّلامِ والعربِ السَّلامِ والعربِ السَّلامُ والعربُ والعربُ القَلْمُ الْعَلْمُ عَنْ وَلِهُ الْعُلْمُ والعربِ السَّلَةِ والعربِ السَّلِي والعربِ السَّلِي والعربُ والعربُ والعربُ والعربُ القَلْمُ والعربُ والعر



# نَعْتُ الْحُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ

# ٚٵڴڛٛڵڗٳؗڔٚٳؖڵڮۜؿؽڿڲٙڮؖۻؖٵڮڮڿڴٳڵڋۣڂؾ عميمَركزالرَّلسَاتابدِسُلامِنة بجامعَة الأزهر درُّمِينُ جَبَعَة عِلمَاءالأِهْرَالرَّيْفِ سَابِعًا

الحمد لله والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين وبعد ، فالمتأمل في سيرة نبينا على وأحاديثه في حق الخوارج ، سيجده على قد وقف منهم موقفاً صارماً ، فقال عنهم : «كلاب أهل النار »(١) ، وقال عنهم : «يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية »(٢) ، وقال عنهم : « يمرقون أهل الإسلام ويتركون أهل الأوثان »(٣) ، وقال عنهم : « لو أدركتهم لأقتلنهم قتل عاد »(٤) .

فكل هذه التعرية والوعيد الشديد بحقهم ؛ لأنهم كانوا يحملون فكراً تكفيرياً بحق جميع المسلمين ، وكان هذا منه على أمراً شرعيا وإرشاداً لنا بضرورة فضح فكرهم وتضييق الخناق عليه ومحاصرته إعلاميا وميدانيا ؛ لكي لا يُطال المسلمين شرره ، فتسفك بسببه دماؤهم ، وهذا يحتم علينا في كل زمان ومكان أن نتعامل مع كل من يحمل هذا الفكر بنفس طريقته لله أن نعقد المؤتمرات والندوات للتقارب معهم والرفع من شأنهم ، فنُعِز من أمرنا نبينا على بتقريعه ونبذه والازدراء به .

<sup>(</sup>١) سنن ابن ماجه (١/ ٦٢) ، والسنة لابن أبي عاصم ص ٤٢٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (١٠٨/٤).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

وها نحن اليوم نجد في واقعنا من يحمل هذا الفكر التكفيري متمثلًا بفرقة الشيعة الإمامية الاثني عشرية ، فقد أثبتت هذه الدراسة – بنصوص قاطعة لا تقبل التأويل – تَجُذُر هذا الفكر فيها حتى كان من ثوابتها التي لا يمكن لأبناء هذه الفرقة مناقشته ، فضلًا عن مخالفته أو رده ، ومن ثمّ نجد أنفسنا اليوم مطالبين أن نفضح هؤلاء ، بمثل ما فضح به عليه الخوارج ؛ انصياعاً منا لقوله تعالى : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوا اللّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللّهَ كَيْرًا ﴾ [ الأحزاب: ٢١] .

فالخوارج والشيعة الإمامية الاثني عشرية مشتركون بنفس الفكر التكفيري والنظرة العدائية لجميع المسلمين ، إلا أن الخوارج صرحوا بفكرهم التكفيري علناً ، وقالوا هذه عقيدتنا التي نؤمن بها ونتعبد بها ؛ بما يكفينا المؤونة في بيانه.

وأما الشيعة الإمامية فلم يملكوا جرأة الإفصاح عن معتقدهم التكفيري أمام المسلمين ، بل أعلنوا كذباً وزوراً عدم تبنيهم له ، مع أن مرويات أثمتهم وفتاوي علمائهم جاءت متظافرة على إثباته ، وهذا يحتم علينا بذل جهود جبارة في دراسة مصادرهم للوقوف على فكرهم التكفيري ، توازي جهودهم المبذولة لإخفائه وتغييبه عن المسلمين ، بخلاف الخوارج الذين اعترفوا بتبنيهم له ، وهو ما دفع المؤلف إلى الغور داخل المئات من مصادر المذهب الحديثية والعقائدية والفقهية ليكشف اللثام عن هذه الحقيقة الخافية عن غالب المسلمين ، والمتمثلة بتبنيهم للفكر التكفيري ، حتى بين أنه من الثوابت التي اتفقت عليها مرويات أثمتهم ، بروايات متواترة لا يجرؤ أحد منهم على التشكيك بصحتها وتواترها ، ثم جاءت فتاوي علمائهم -من المتقدمين إلى المعاصرين - مطابقة لها .

وقد استعرض المؤلف بعض مراجعهم وعلمائهم وكتابهم الذين مارسوا الكذب الصريح لعلهم ينفوا عن مذهبهم وصمة التكفير، وذلك في الفصل وقد ذكرت بعضا من هذه الأفكار التكفيرية في كتابي « الجذور اليهودية للشيعة في كتاب علل الشرايع للصدوق » ؛ فليرجع إليها من شاء (١) .

فجزى الله مؤلف هذه الدراسة خيراً ، والتي تُعَدُّ بحق وثيقة رسمية معتمدة - لا تقبل التشكيك - لإدانة الشيعة الإمامية بتهمة التورط بالفكر التكفيري وتلوثهم به ، وما نتج عنه من نظرتهم العدائية لجميع المسلمين ؟ لأنها مكتوبة بأيدي أعلام المذهب وزعمائه ومراجعه ، ومختوم عليها بختم كتبهم ومؤلفاتهم وفتاويهم ، لا سيما وهم الناطق الرسمي عنه والمترجم الأمين

أ . د محمد عبد المنعم البري

<sup>(</sup>۱) راجع : ص ( ٥١ ) " العلة التي من أجلها صار علي بن أبي طالب قسيم الله في الجنة والنار " ، وص ( ٥٣ ) " العلة التي من أجلها صار علي أول من يدخل الجنة " وغير ذلك تجد عجبا كما بيناه وكشفنا عوره هناك .



# بَرِيْنِ الْمُعَالِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِمِ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمِ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمِ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ ال

﴿ قَالُواْ يَكَأَبَانَآ إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ وَتَرَكْنَا يُوسُفَ عِندَ مَتَنعِنَا فَأَكَلَهُ ٱلدِّشْبُ وَمَآ أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا وَلَوْ كُنَّا صَدِيقِينَ ﴾ [ يوسف : ١٧ ] .

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه أجمعين وبعد . . فلا شك أن الحقيقة هي ضالة الجميع . . وهي - قبل ذلك ضالة المؤمن ، إليها يصبو ولنيلها يَسْعَى . . ومع أنها قد تندرس زمناً ، إلا أنها لا ريب تعود لتظهر ثانية بفعل قدري صرف أو بجهد باحث مجد . . والحقائق عموماً منها ما هو مشرف نبيل ، يسعى أهلها لإعلانها والتعريف بها ، ومنها ما هو مخز سقيم ، يحاول أصحابها جاهدين طمسها وتغييب معالمها (١) . . بل ربما نسبوها إلى غيرهم ورموهم بسوئها ؛ ليسلم وتغييب معالمها (١) . . بل ربما نسبوها إلى غيرهم ورموهم بسوئها ؛ ليسلم وفي حين أن الأولى لا تحتاج إلى طول عناء لإبرازها وإماطة اللثام عنها وفي حين أن الأولى لا تحتاج إلى طول عناء لإبرازها وإماطة اللثام عنها

<sup>(</sup>۱) كعقيدة التكفير عند الشيعة - موضوع هذه الدراسة - والتي يسعى رجال المذهب وخاصته - حال ضعفهم وغياب التمكين لهم - جاهدين لإخفائها ، وطمس معالمها ، والبراءة منها بكل ما أوتوه من قوة ومكر وكذب وخديعة ، حتى أنك - أخي القارئ - حين تقف بنفسك على مدى تأصُّل هذه العقيدة النكراء فيهم ، وقطعية ثبوتها عندهم ، ستعجب كثيراً لكيفية بقائهم بعيدين - في نظر الآخرين - عن أن يوصموا بها أو حتى أن يتطرق مجرد الاحتمال لورودها عندهم . . ولك أن تتخيل بعد ذلك مقدار الجهد المبذول من قِبَلِهم في تغييب هذا المعلم الواضح والأصيل في فِكْرِهم وتغريبه عن مدارك الآخرين!

حتى تبرز معالمها واضحة بعد إهمال ، فإن الثانية تحتاج إلى جهد كبير في التنقيب عنها ، يوازي الجهد المبذول في قبرها وتغييبها . .

ولطالما بقيت غالب معتقدات الشيعة الإمامية في إطار الثانية ، خصوصاً ما يتعلّق منها بحقيقة فِكْرِهم التكفيري تجاه باقي فرق المسلمين عامة ، وتجاه أهل السنة والجماعة على وجه الخصوص ، حيث أنها ظلّت ملقاة في جُبّ التغييب والتغريب زمناً طويلًا دون أن يعلم بها السواد الأعظم من المسلمين ، بل إنّ الأمر لم ينته معهم عند هذا الحدّ ، فقد جاءوا على قميص الحقيقة تلك بدم كذب ، وألبسوا غيرهم ثوب جرائمهم ، وحوا الناس في كلّ وقت وحين يبكون ويتباكون على الوحدة الإسلامية الضائعة (١) !! ومظلومية

<sup>(</sup>١) وهم من أبعد الناس عن أن يتجهوا نحو تحقيق هذه الوحدة ولو خطوة واحدة . . بل إن الحقيقة المرّة التي تغمّ كلّ من يقف عليها هي أن الإمامية استخدموا مثل هذه الدعوات -كدعوة التقريب بين المذاهب - وسيلة سهلة لنشر معتقدهم بين صفوف أهل تلك المذاهب من أهل السنة وإيجاد موطئ قدم لهم في بلدانهم ( وما يلي ذلك من غرس لبذور هدم أصول تلك المذاهب أو مسخ صورتها في أنظار معتنقيها ) . . وها هو فيلسوفهم مرتضى مطهري يبين أن الغاية الأساسية من مثل مشاريع التقريب تلك هو ذاك ، ويؤكد عليه بقوله في كتابه « الإمامة » ( ص ٢٨ - ٢٩ ) : [ إنَّ ما ننتظره على خط الوحدة الإسلامية أن ينبثق محيط صالح للتفاهم المشترك لكي نعرض ما لدينا من أصول وفروع ، تضمّ ما نحمله من فقه وحديث وكلام وفلسفة وتفسير وأدبيات ، بحيث يسمح لنا ذلك الجو أن نعرض بضاعتنا بعنوان كونها أفضل بضاعة ، حتى لا يبقى الشيعة في العزلة أكثر ، وتنفتح أمامهم المواقع المهمة في العالم الإسلامي ، ثم لا تبقى الأبواب مغلقة أمام المعارف الإسلامية الشيعية النفيسة ] ، ثم يعود ليؤكد أن هذا هو عين الهدف الذي كان يسعى لتحقيقه آيتهم العظمي البروجردي من وراء رَفْعِه شعار التقريب والدعوة إليه ، مُبَيِّناً مقدار النجاح الذي حققه في هذا المجال فيقول (ص٣٠) : [ما كان يُفكِّر به المرحوم آية الله العظمى البروجردي على الخصوص ، هو إيجاد الأرضية المناسبة لبتّ معارف أهل البيت ونشرها بين الإخوة من أهل السُّنَّة ، وكان يعتقد أن هذا العمل لا يكون إلَّا بإيجاد =

### المذهب الشيعي مقابل تعنُّت وتجبر المذاهب الإسلامية الأخرى وقسوتها في

= أرضية التفاهم المشترك ، والنجاح الذي أحرزه المرحوم البروجردي - جزاه الله عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء - في طبع بعض كتب الفقه الشيعي في مصر من قِبَلِ المصريين أنفسهم ، إنما كان على إثر هذا التفاهم الذي انبثق ، وكان ذلك أهم نجاح حققه علماء الشيعة ] .

وهاهو أيضاً كاتبهم جعفر الشاخوري البحراني يدعو إلى اعتماد هذا النهج الملتوي في اختراق الصف الشتي من خلال دعوته كُتّاب الإمامية إلى ترك أسلوب الهجوم اللاذع على مذاهب أهل الشنّة ورموزهم - خصوصاً الخلفاء الثلاثة الأوائل - معلّلاً دعوته تلك بأن اعتماد مثل هذا الأسلوب سيكون مدعاة لتنفير أهل الشنّة عن المذهب الشيعي ، ومن أسباب نقمتهم عليه .. ويدعوهم عوضاً عن ذلك إلى اتباع الأسلوب الهادئ المتودّد بشعارات الوحدة والأخوة والتقريب ، معترفاً صراحةً بنجاح هذا الأسلوب في نَشْرِ الفكر الشيعي الإمامي في الكثير من بلدان المسلمين ، وبشكل واسع ، ومشيداً بجهود مرجعهم الديني عبد الحسين شرف الدين صاحب كتاب المراجعات ، أحد أكثر دعاتهم المتأخرين انتهاجاً لهذا المسلك الماكر ، وبراعة فيه .. فيقول في كتابه «مرجعية المرحلة وغبار التغيير» ( ص ٢٢٨ ) : [ ومن الجدير ذِكْره هنا ، أن مثل هذه المؤلفات التي تركز كلَّ جهودها على إبراز مساوئ رموز الشنّة ، حتى الأمور الخلقية والأمور العادية التي لا ربط لها بالتاريخ ، إبراز مساوئ رموز الشنّة ، حتى الأمور الخلقية والأمور العادية التي لا ربط لها بالتاريخ ، ولسيد شرف الدين ) و « معالم المدرستين » ( للسيد مرتضى العسكري) ، حيث أنها تسببت في انتشار الفكر الشيعي بشكل واسع ؛ لأن القارئ الشنّي عندما يجد فيها الموضوعية واللغة الهادئة ، فسوف تنفتح شهيته على قراءتها ودراستها] .

وللأسف الشديد فقد نجح بعض دعاتهم من خلال رَفْعِ شعارات التقريب والوحدة والإخاء تلك في نَشْرِ مذهبهم بين البعض من أهل الشنّة خصوصاً وأن غالب هؤلاء – إن لم يكونوا كلهم – من جهلة الناس ، وممن لا حصانة عنده من علم أو إيمان ، فيسهل خداعه والتغرير به .

الحكم عليه وعلى أتباعه (١) ، فصيَّروا « بإعلانهم الكاذب ومكرهم » الذئب حملًا ، والحمل ذئباً . . بل برعوا في تصوير ذلك إلى الحد الذي صدَّقهم فيه أغلب الناس بما فيهم الكثير من أهل السُّنَة أنفسهم !!

وتعبداً مني بالأمر الشرعي القاضي بوجوب تغيير المنكر ، وحتى لا يصبح الوهم حقيقة ، والكذب أصلًا في الأذهان ، عمدت إلى خوض غمار الكتابة في هذا الموضوع- رغم ثقله على نفسي- مبيناً الواقع الذي عليه حال معتقد القوم تجاه غيرهم من المسلمين ، مُسْتَناً فيه سابقة في أسلوب الطرح -بحسب ظني- لم يتعرَّض لها غيري بهذا التفصيل- على حد علمي- والذي اتسم بسمتين أساسيتين ، تقطعان الطريق بوجه المراوغين والمخادعين من علمائهم ودعاتهم هما :

١- اعتمادي في التدليل على ثبوت تلك العقيدة عندهم على تقريرات علمائهم الفقهية ، والتي يتعبد بها الشيعة في جميع أنحاء العالم ، دون

<sup>(</sup>۱) وها هو آيتهم العظمى عبد الحسين شرف الدين - أستاذ التمثيل الدرامي في الفكر الإمامي - يعرض لنا نتفاً من إبداعاته في الأداء التراجيدي في كتابه « أجوبة مسائل جار الله » واصفاً جَوْر ذوي القربي وتجتّي إخوة الدين بآسى عبارات التظلم والمسكنة ، فيقول في (ص٤٩) : [ فحتى متى تصوبون على إخوانكم - الصواعق المحرقة - وتنبزونهم بأهل البدع والزندقة ، حتى كان - منهاج السنة - سبابا و - نبراسها - كذابا ، و خجر الإسلام - هو - الإسلام الصحيح - و - كرد - الشام هو العربي الصريح ، وأرباب القلم وأنصار السنّة أضراب النصولي في كتاب معاوية بن أبي سفيان ، والحصاني صاحب العروبة في الميزان ، وموسى هذا الأرعن في مسائله ، وابن عانة في معاميه ومجاهله ، يتحكمون بجهلهم ، فيستحلُّون من الشيعة ما حرَّم الله عزَّ وجلُّ بغيا منهم وجهلا . والمسلمون بمنظر وبمسمع ، لا منكر منهم ، ولا متفجع ، كأن الشيعة ليسوا بإخوانهم في الدين ، ولا بأعوانهم على من أراد بهم سوءا ] .

حَصْرِ الاعتماد فيه على سَرْدِ روايات بالنص أو بالمعنى ؛ لكون الاقتصار على ذلك مما قد يتيح لهم مجالًا للهرب عن طريق تضعيف أو إنكار تلك الروايات على ما جَرَتْ عليه عادتهم من قلب للحقائق ، وتزوير لها حين كانوا يواجَهون بنصوص ونُقُول تثبت عليهم مثلبة ، أو تفضح في مذهبهم زيغاً (۱).

Y- اعتمدت في دراستي على نفس مؤلفات علماء المذهب ومُنظريه -من خلال شروحهم وفتاويهم- فكان النقل منها مباشرة ، ولم ألتفت لما كتبه غيري من كُتاب أهل السُنّة من ردود على الشيعة في هذا المجال ، ولم أنقل منها حرفاً واحداً في معرض نقلي الروايات والنصوص ، والاستشهاد بها ، وهذه الطريقة وإن كانت شاقة في سبر غور مؤلفاتهم والوقوف على تقريراتهم العقدية والفقهية ، إلا أني أجدها الطريقة المثلى في تناول المواضيع الخلافية

<sup>(</sup>۱) حيث تجد وأنت تُقلِّب ناظريك في كتب المذهب أن الشيعة ليس عندهم منهج متكامل واضح المعالم ، وميزان منضبط للحكم على الروايات أو الأحاديث بالقبول أو الرد . . فأنت حين تحتج عليهم برواية معيبة تدينهم بها ، سارعوا إلى الحكم بتضعيفها ، وبادروك القول بأن «ليس كل ما في كتبنا صحيح » رغم احتجاجهم بما هو أضعف منها سنداً ، أو أوهى منها متنا في مواضع أخرى من مؤلفاتهم . . وكتب العقيدة عندهم تزخر بمثل هذا التناقض المحيِّر في التعامل مع المرويات . . وهكذا فإنك حين تريد أن تلزمهم القول بعقيدة ما من خلال اقتصارك على الاستشهاد بالروايات ، فإنك ستجد نفسك كمن يدور في دوامة لا يستقر فيها على قرار . . وهكذا كان ديدن علماء المذهب هذا في احتراف أسلوب المراوغة هو القادح لذهني في اللجوء إلى مثل هذا الطرح غير المسبوق ، بالاعتماد في عرض موضوعة الكتاب على تصريحات علماء المذهب في كتبهم العقائدية والفقهية – إضافة لمروياتهم – بما لا يجعل لأحدٍ منهم أدنى فرصة للمراوغة والتحايل ، وإلا فليتعبدوا إلى الله تعالى بغير مذهبهم وليتفقهوا بغير فقه علمائهم .

عموماً وموضوع التكفير على وجه الخصوص ، وذلك الأمرين :

الأول : أنه أقرب إلى الإنصاف معهم .

الثاني: أنه الأكثر إلزاماً لهم ، والأشدّ وقعاً عليهم ؛ لأنه سيقطع كلّ ما قد يتعلق به بعض دعاة التغرير والخديعة منهم ، بأن النقولات المعتمدة والمحتج بها إنما هي من كتب خصوم المذهب ، وليست من نفس كتب علمائه ومصادره (١) .

(۱) كما تبجح بذلك أستاذ التباكي عندهم عبد الحسين شرف الدين ، مطالباً المسلمين بإنصاف الشيعة والكف عن ظلمهم بالنقل من كتبهم لا من كتب خصومهم!! حيث قال في كتابه " الفصول المهمة في تأليف الأمة » (ص٢١٦): [ " القسم الرابع » جماعة قد اعتمدت في نقل تلك الدواهي والطامات عن الشيعة على من تقدمهم من علماء سلفهم ، إذ رأوهم ينقلون شيئا فنقلوه ووجدوا أثرا فاتبعوه ، ولو رجعوا في معرفة أقوال الإمامية إلى علمائهم ، وأخذوا مذهبهم في الأصول والفروع من مؤلفاتهم ؛ لكان أقرب إلى التثبت والورع وما أدري كيف نبذوا في هذا المقام كتب الإمامية على كثرتها وانتشارها ، واعتمدوا على نقل أعدائهم المرجفين ، وخصمائهم المجازفين الذين تحكموا في تضليلهم ، وسلقوهم بألسنة الافتراء ، وهذا عصر لا يصغى فيه إلى من يرسل نقله إرسال الكذابين أو يطلق كلامه إطلاق المموهين ، حتى يرشدنا إلى المأخذ ويدلنا على المستند ، وقد طبع في أماكن من فارس والهند ألوف من مصنفات أصحابنا في الفقه والحديث والكلام والعقائد والتفسير والأصول والأوراد والأذكار والسلوك والأخلاق ، فليطلبها من أراد الاستبصار ولا يعول على كتب المهولين الذين بثوا روح البغضاء في جسم المسلمين ، ونقلوا عن الشيعة كل إفك مبين ] .

وكما تباكى آيتهم العظمى المعاصر محمد سعيد الحكيم محاكياً أسلوب عبد الحسين حين قال في كتابه ( في رحاب العقيدة » ( 1 - 7.0 - 7.0 - 7.0): [ وأما اليوم فكتب الشيعة ، ومصادر ثقافتهم في متناول كل أحد ، لا يستطيع غيرهم تجاهلها ، كما لا يستطيع الشيعة إخفاءها وإنكارها ، وليس من الإنصاف أن يصدَّق عليهم أعداؤهم المشنِّعون عليهم دون الرجوع لتلك المصادر والاطلاع عليها ] .

وعليه جاءت الدراسة بفضل الله تعالى وتوفيقه محكمة في إغلاقها كلَّ المنافذ والسبل بوجه المخادعين الذين ينفون كذباً وزوراً تكفير الشيعة الإمامية لغيرهم من المسلمين ، متينة رصينة حسنة السبك كونها أُسُسَت وبُنِيت على تصريحات علماء الشيعة وتقريراتهم ، ناهيك عن مرويات المذهب ونصوصه المعتد بها .

داعياً الله تعالى أن يُيسر نشرها بين المسلمين كافة ، وأن يكتب لها القبول عندهم والسداد في تحقيق المراد . .

راجياً من أصحاب الكلمة الأفاضل – علماء ودعاة ومفكرين – وأصحاب القرار والنفوذ – من حكام ومسئولين – ثم ممن ينتهي إليهم صوت الكلمة وفعل القرار – من عموم أهلنا من المسلمين كافة – أن ينظروا إليها نظرة جد ، ويولوها مزيد اهتمام ؛ لأن المادة التي تعرضها وتتعرض لها – رغم شديد أهميتها وعظيم فائدتها – لم تكن مُيسرة أو سهلة المنال ، بل تَطلبَ الحصول عليها بحثاً مُضنياً في بطون عشرات الكتب ، ونبشاً دقيقاً لمادة مئات المتون والحواشي التي يتعذر على المتخصصين – فضلًا عن غيرهم الوقوف عليها . .

عسى أن تكون سبباً لتبصير المسلمين بواقع حال مجتمعاتهم ، حتى تُرْفع عن العيون غشاوتها ، ويُعرف العدو من الصديق ، فلا يُحسَن الظن بمتربص ، ولا يُشتأمن خوّان ، ولا يُتُخذ الطالح بطانة . . فتصدق فينا وصية ربنا - جل وعلا- حين خاطب عباده المؤمنين موصياً إياهم في كل

<sup>=</sup> وأقول لهم ولأمثالهم فلتقرَّ أعينكم لأني لن أنقل إلا ما سطره علماء المذهب ، ومن نفس المصدر مباشرة دون أية واسطة في النقل ، لعل مسلسل التباكي بدموع التماسيح والتظلم الزائف ينتهي إلى غير رجعة .

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين .



افِهَا مُنَاكُونَ الْفَكُولَ الْتُكُولُ فِي عَقِيلًا لَا الْتَعِمَّةِ الْمُعَالِيَّةِ الْمِنْعِيَّةِ الْمُعَلِي عِنْهِ لَالشِّيْعِ مِنْ الْقِلْ الْمُعَالِيَةِ الْمُعَالِيِّةِ الْمُعَالِيِّةِ الْمُعَالِيِّةِ الْمُعَالِيِّةِ وَصِرْحِيْنِ مِنْهِ الْقِلْ الْمُعَالِيِّةِ الْمُعَلِيِّةِ الْمُعَالِيِّةِ الْمُعَلِيِّةِ الْمُعَالِيِّةِ الْمُعِلِيِّةِ الْمُعَالِيِ

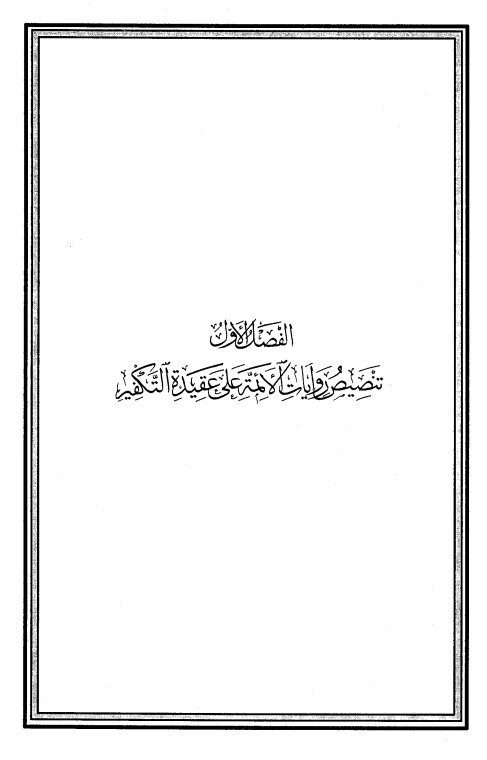


#### تمهيد

يقطع كلُّ من طاف في مصادر الشيعة العقائدية ، أو اطلع على تقريرات علمائهم وفتاويهم بالجزم-بعد الاستقراء- بأن حقيقة تكفير الشيعة لكلِّ من عداهم من المسلمين ، واعتقاد استحقاقهم الخلود في نار وجحيم الآخرة هي بدون أدنى شكِّ عقيدةٌ راسخةٌ عندهم يحملها كلُّ شيعي -مُثَقَّف مذهبياً- بين جوانحه ، ويدين الله تعالى بها ، ويتقرب إليه بالعمل على نَشْرِها وبَثِّها بين صفوف أتباع المذهب وأنصاره ، فهي عنده أصل لا يخضع للنقاش ، فضلًا عن أن تعتريه شبهة إنكاره أو القول بخلافه ، وهو وإن لم يصرّح بها أو ينكرها -خوفاً من بطش أو طمعاً في تحقيق مصلحة- فهي عنده ثابتة راسخة ، لا يعتريها أدنى شكٍّ ، ولا يحيد عنها قيدَ شعرة ، لا عن محض هوى ، أو جموح رغبة ،أو انسياق وراء عاطفة ، لكن تسليماً لما عليه المذهب ، واتباعاً للمنصوص عليه من أئمة المذهب المعصومين-وفق معتقدهم فيهم- وتقريرات علمائه الثابتة في كتب العقيدة والفقه عندهم ، ولتسالم الأدلة عليها واستفاضتها حدَّ التزاحم ، حتى لَيُعَدِّ المخالف لها خارجاً عن المذهب خارقاً لإجماعه ، وإليك - أخي القارئ الكريم- عرضاً سريعاً لتلك الأدلة والبراهين سواء ما كان منها بالتنصيص والتصريح ، أو ما كان منها بالمقتضى واللزوم.

#### 







#### تمهید :

إنَّ من أصول مذهب الإمامية وبديهياته التي يعلمها كلُّ مُطَّلع عليه اعتقادهم بعصمة اثني عشر إماماً عصمة مطلقة عن الصغائر والكبائر ، وأنهم لا ينطقون عن هوى واجتهاد ، بل يُوحَى إليهم من عند الله تعالى وحياً عن طريق إلهام أو رؤيا أو مَلَك ، حالهم في ذلك حال الأنبياء والرسل تماماً ، ولما كانت هذه حالهم عندهم كانت تقريراتهم -أي الأئمة- في نظر أتباع المذهب نصاً تشريعياً واجب الاتباع تماماً كتقريرات القرآن الكريم والسُّنَّة النبوية ، لا فرق بين هاتين وتلك على الإطلاق ، وعليه إن كانت أقوال أئمتهم تصرِّح بتكفير باقي المسلمين ، فإن ذلك يُعَدُّ قطعاً عقيدة راسخة عند أصحاب المذهب ، لا مناص من التسليم بها والإيمان التَّامُّ بمقتضاها . وللوقوف على حقيقة ورود عقيدة التكفير عن هؤلاء الأئمة كان لا بدُّ من الاطلاع على الأقوال التي تنسب إليهم في مروياتهم والتي تزخر بها كتب الحديث والعقائد عندهم ، وبعد التنقيب عن هذه الروايات لم تكن النتيجة خارج إطار المتوقع ، إذ حفلت تلك الكتب بالعديد من أقوال أئمتهم المعصومين -والمُوحَى إليهم في نظرهم- بما يفوق العدُّ والحصر(١) ، كلها تثبت بالقطع تكفير جميع المسلمين - ما عدا الشيعة طبعاً - وتلزم أتباعهم بالاعتقاد بها ، والعمل بمقتضاها ، وسأحاول هنا أن أنقل نتفاً منها تصرِّح بذلك غاية التصريح والوضوح ، كما جمعها محدثهم الشهير يوسف البحراني في كتابه « الحدائق الناضرة »(٢) ، حيث يقول : [ وأما الأخبار

<sup>(</sup>١) وسأنقل اعترافات علماء الشيعة بكثرتها واستفاضتها وذلك بعد استعراض بعضها .

<sup>(</sup>٢) وهنا أود أن أُلفت نظر القراء الكرام إلى نقطة ، هي غاية في الأهمية ، وذلك أني لم أنقل الروايات التي تثبت الفكر التكفيري من أحد كتب الحديث أو التاريخ أو النوادر ، بل من =

الدالة على كُفْرِ المخالفين<sup>(۱)</sup> عدا المستضعفين فمنها ما رواه في الكافي<sup>(۲)</sup> بسنده عن مولانا الباقر عليه السلام قال: « إنَّ الله عزَّ وجلَّ نَصَبَ عليًا عليه السلام عَلمًا بينه وبين خلقه ، فمن عَرَفَه كان مؤمنًا ، ومَنْ أنكره كان كافرًا ، ومَنْ جَهِلَه كان ضَالًا . . » .

وروى فيه (٣) عن أبي إبراهيم عليه السلام قال : « إنَّ عليًّا عليه السلام

= كتاب فقهي يعُدُّه علماء الشيعة من أعمدة كتب الفقه في المذهب! ومعنى هذا أن قضية ثبوت صحة هذه الروايات هو أمر مفروغ منه عندهم ؛ لأن الأحاديث الضعيفة لا تصلح مطلقاً أن تكون مادة لاستنباط الأحكام الفقهية التي يتعبد بها أصحاب المذهب ، وعليه فإن مجرد اعتماد روايات التكفير هذه في هذا النمط من الكتب يُعَدُّ بحد ذاته دليل إدانة جازماً وقطعياً ، يثبت رسوخ هذا الفكر عندهم ، بل ينبغي أن نلفت الأنظار إلى حقيقة غاية في الخطورة ، وهي أن إقحام مثل هذه الروايات في كتب الفقه والعبادات ، يعني حتماً أنه يُراد لهذه الفكرة أن تأخذ مدى أوسع من كونها مجرد قناعة عقدية محلها القلب ، إلى ضرورة تحولها إلى مجموعة ممارسات سلوكية يمكن أن تُعَدُّ أفعالًا تعبدية يُتقرَّب بها إلى الله تعالى ، وهنا هو مكمن الخطر وموضع الداء ، والذي سنراه شاخصاً أمامنا بأبشع صوره في الباب الثاني من هذه الدراسة – إن شاء الله تعالى – فترقب!!

(۱) مقصودهم بمصطلح «المخالفين» هو كل من عدا الشيعي الإمامي من المسلمين ، وتحديداً أهل السُنَّة الذين يعتقدون بشرعية خلافة الشيخين أبي بكر وعمر – رضي الله عنهما – ، فيقول آيتهم العظمى محمد سعيد الحكيم – الذي يقطن النجف الآن – في كتابه « المحكم في أصول الفقه « ( ٦ / ١٩٤) : [ الظاهر أن المراد بالعامة المخالفون الذين يتولون الشيخين ، ويرون شرعية خلافتهما ، على اختلاف فرقهم ؛ لأن ذلك هو المنصرف إليه العناوين المذكورة في النصوص] .

وسوف أستفيض في ذكر النصوص التي تثبت معنى «المخالف» عندهم بالمزيد من النصوص في الباب الثاني من هذه الدراسة إن شاء الله تعالى .

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ، (١/ ٤٣٧) الطبعة الحديثة .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ( ٢ / ٣٨٩ ) .

باب من أبواب الجنة ، فمن دخل بابه كان مؤمنًا ، ومن خرج من بابه كان كافرًا ، ومن لم يدخل فيه ولم يخرج منه كان في الطبقة الذين لله عز وجل فيهم المشيئة » .

وروى فيه (١) عن الصادق عليه السلام قال: «.. من عرفنا كان مؤمنًا ، ومن أنكرنا كان كافرًا ، ومن لم يعرفنا ولم ينكرنا كان ضالًا حتى يرجع إلى الهدى الذي افترضه الله عليه من طاعتنا الواجبة فان مات على ضلالته يفعل الله به ما يشاء ».

وروى الصدوق في عقاب الأعمال قول أبي جعفر عليه السلام: « إنَّ الله تعالى جعل عليا عليه السلام عَلَمًا بينه وبين خلقه ، ليس بينهم وبينه علم غيره فمن تبعه كان مؤمنًا ، ومن جحده كان كافرًا ، ومن شك فيه كان مشركًا » .

ورواه البرقي في المحاسن مثله ، وروى فيه أيضا عن الصادق عليه السلام (٢) قال : « إنَّ عليا عليه السلام باب هدى ، من عرفه كان مؤمنًا ، ومن خالفه كان كافرًا ، ومن أنكره دخل النار » .

وروى في العلل بسنده إلى الباقر عليه السلام قال: « إنَّ العلم الذي وضعه رسول الله - صلى الله عليه وآله - عند علي عليه السلام من عرفه كان مؤمنًا ، ومن جحده كان كافرًا » .

وروى في كتاب « التوحيد » وكتاب « إكمال الدين و إتمام النعمة » عن الصادق عليه السلام (7) قال : « الإمام عَلم بين الله عز وجل وبين خلقه من

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، ( ١ / ١٨٧ ) .

<sup>(</sup>٢) المحاسن ، ( ص ٨٩ ) واللفظ : «علي باب الهدى من خالفه كان كافرا ومن أنكره دخل النار» .

<sup>(</sup>٣) رواه في البحار ، ( ٧ / ٢٧ ) .

عرفه كان مؤمنا ، ومن أنكره كان كافرا » .

وروى في « الأمالي » بسنده فيه عن النبي – صلى الله عليه وآله  $-^{(1)}$  أنه قال لحذيفة اليماني : « يا حذيفة ! إنَّ حجة الله عليكم بعدي علي بن أبي طالب عليه السلام الكفر به كُفْرٌ بالله سبحانه ، والشرك به شِرْكٌ بالله سبحانه ، والشك فيه شكَّ في الله سبحانه والإلحاد فيه إلحاد في الله سبحانه ، والإنكار له إنكار لله تعالى ، والإيمان به إيمان بالله تعالى ؛ لأنه أخو رسول الله – صلى الله عليه وآله – ووصيه وإمام أمته ومولاهم ، وهو حَبْلُ الله المتين ، وعروته الوثقى التي لا انفصام لها . . الحديث » . وروى في « الكافي » (٢) بسنده إلى الضحاف قال : سألت أبا عبد الله وروى في « الكافي » (٢)

وروى في « الكافي »(٢) بسنده إلى الصّحاف قال : سألت أبا عبد الله عليه السلام عن قوله تعالى : ﴿ فَيَنكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُمْ مُؤْمِنٌ ﴾ ، [التغابن : من الآية ٢] فقال : « عرف الله تعالى إيمانهم بموالاتنا ، وكفرهم بها يوم أخذ عليهم الميثاق ، وهم ذر في صلب آدم » .

وروى فيه بسنده (۳) عن الصادق عليه السلام قال: « أهل الشام شرٌّ من أهل الروم ، وأهل المدينة شرٌّ من أهل مكة ، وأهل مكة يكفرون بالله تعالى جهرة » .

وروى فيه بسنده عن أحدهما – عليهما السلام –<sup>(٤)</sup> « إنَّ أهل المدينة ليكفرون بالله جهرة وأهل المدينة أخبث من أهل مكة ، أخبث منهم سبعين ضعفا » .

<sup>(</sup>١) رواه في البحار عنه ، ( ٩ / ٢٨٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي ، (١/ ٢٢٦) الطبعة الحديثة .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، (٢/ ٤٠٩) .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، (٢/ ٤١٠) .

وروى فيه (١) عن أبي مسروق قال: سألني أبو عبد الله عليه السلام عن أهل البصرة ما هم ؟ فقلت: مرجئة وقدرية وحرورية. قال: « لعن الله تعالى تلك الملل الكافرة المشركة ، التي لا تعبد الله على شيء » . . . ] (٢) .

وغير ذلك الكثير من الروايات التي تغصُّ بها كتب الشيعة الإمامية والعياذ بالله ، حتى أن علماءهم صرحوا بأن هذه الروايات بلغت حدًا من الكثرة والتواتر ، لا تحتاج معها إلى مزيد بحث وتقصي في إثبات صحتها أو قطعية دلالتها على كُفْر المخالفين من المسلمين .

#### وإليك بعض تصريحات علماء الشيعة بذلك :

1- قال محدثهم يوسف البحراني بعد سَرْدِ الروايات التي نقلتها آنفاً: [ إلى غير ذلك من الأخبار التي يضيق عن نَشْرِها المقام ، ومَن أحبً الوقوف عليها فليرجع إلى « الكافي » ، ولا سيما في تفسير الكفر في جملة من الآيات القرآنية] (٣)

وقال ناقلًا تصريح محقَّقهم أبي الحسين الشريف بتجاوزها حدَّ التواتر: [ وقال : والأخبار في ذلك أكثر من أن تُحْصَى ، وليس هنا موضع ذِكْرُها ، وقد تعدت عن حدِّ التواتر . وعندي أنَّ كُفْرَ هؤلاء من أوضح الواضحات في مذهب أهل البيت – عليهم السلام –](٤) .

٢- وقال خاتمة محدثيهم المجلسي : [ والأخبار الواردة في ذلك أكثر
 من أن يمكن جمعه في باب أو كتاب] ، وقال : [ والأحاديث الدالة على

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، (٢/ ٤٠٩) .

<sup>(</sup>٢) الحدائق الناضرة ، (٥/ ١٨١ - ١٨٣).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، (٥/ ١٨٣).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، (٥/ ١٧٧) .

خلودهم في النار متواترة أو قريبة منها](١) .

٣- وقال علامتهم محمد حسن النجفي : [ وعلى كل حال ، فمنشأ هذا القول من القائل به استفاضة النصوص وتواترها بكفر المخالفين ] (٢) .

٤- وقال شيخهم الأعظم الأنصاري: [ ويدلُ عليه أخبار متواترة نذكر بعضها تيمناً وتشريفاً للكتاب. إلى أن عبر عن كثرتها بعد سردها ( ص ٣٥٢) بقوله: إلى غير ذلك مما لا يطيق مثلي الإحاطة بعشر معشاره!! بل ولا قطرة من بحاره!! ]<sup>(٣)</sup>.

وقال آيتهم العظمى محسن الحكيم: [ وكيف كان فالاستدلال على النجاسة وأخرى بالنصوص المتجاوزة حدَّ الاستفاضة ، بل قيل أنها متواترة المتضمنة كُفْرَهم ]<sup>(٤)</sup>.

٦- وقال علّامتهم ومفسرهم عبد الله شبر: [ وقد دلَّت أخبار كثيرة على كُفْرِ المخالفين يحتاج جمعها إلى كتاب مفرد]<sup>(٥)</sup>.

V- وقال آيتهم العظمى الخوئي: [ ويمكن أن يستدل به على نجاسة المخالفين وجوه ثلاثة الأول: ما ورد في الروايات الكثيرة البالغة حدَّ الاستفاضة من أن المخالف لهم كافر  $I^{(r)}$ ، وقال: [ وتدل عليه الأخبار المتواترة الظاهرة في كُفْر منكر الولاية  $I^{(v)}$ .

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ، للمجلسي ، ( ٨ / ٣٦٥ – ٣٦٨ ) .

<sup>(</sup>٢) جواهر الكلام ، لشيخهم النجفي الجواهري ، ( ٣٦ / ٩٣ – ٩٤ ) .

<sup>(</sup>٣) كتاب الطهارة (ط . ق) ، لشيخهم الأنصاري ، ( ٢ / ٣٥٢ ) .

<sup>(</sup>٤) مستمسك العروة ، لآيتهم العظمي محسن الحكيم ، (١/٣٩٢).

<sup>(</sup>٥) الأنوار اللامعة في شرح زيارة الجامعة ، لعبد الله شبر ص ١٥٠ .

<sup>(</sup>٦) كتاب الطهارة ، لآيتهم العظمى الخوثي ، ( ٢ / ٨٤ ) .

<sup>(</sup>٧) مصباح الفقاهة ، لآيتهم العظمى الخوثي ، (١/٣٢٣).

٨- وقال الخميني: [ فقد تمسك لنجاستهم بأمور ، منها: روايات مستفيضة دلّت على كُفْرِهم ، كموثقة الفضيل بن يسار عن أبي جعفر (ع)
 . . ونحوهما أخبار كثيرة ](١)

وهكذا تبين لنا بعد هذا العرض السريع للنصوص الواردة عن أئمة الشيعة المعصومين والمعتمدة عند علماء المذهب ومحققيه أنَّ عقيدة التكفير عند الشيعة أمر ثابت لا يحتاج إلى برهان ، وفي ذلك قَطْعٌ لألسنة المخادعين منهم المنكرين لوجودها .

<sup>(</sup>١) « كتاب الطهارة » لآيتهم العظمى الخميني ، (٣٢٦/٣) .





#### تمهيد :

بعد أن نقلت روايات أئمة الشيعة «المعصومين!» الكثيرة والمتواترة في إثبات التكفير كعقيدة راسخة في المذهب ، أصبح القول باعتقاد عموم من اطلع على تلك الروايات المعتمدة من الشيعة -وفي طليعة هؤلاء وعلى رأسهم علماء المذهب وأعمدته (۱) - لهذه الفكرة المسخ أمراً بديهياً ، لا حاجة بنا إلى أن نبسط القول في تقريره أو توثيقه ، خصوصاً بعد أن علمنا منزلة أولئك الأئمة عندهم ، وأن حجيتهم الشرعية كحجية النبي وشي تماماً دون أدنى فرق ، بمعنى أن نفي ما أثبتوه أو إنكاره يُعَدُّ عندهم نكوصاً يقحم صاحبه في دائرة الكفر والردة (۲) تماماً كمن ينكر ما صحَّ عن النبي والله من تقريرات أو تشريعات ، وعليه فإننا في غِنى عن أن نسوق أقوال علماء المذهب لإثبات إيمانهم بتلك العقيدة المنكرة ؛ لأننا لن نزيد على أن نُدلًل على أمر سبق بالبداهة توقعه ، ونثبت حقيقة تَقرَّر في الأذهان السليمة

<sup>(</sup>۱) أحجمت في هذه الدراسة عن ذِكْرِ تراجم علماء المذهب الذين نقلت عنهم الأقوال الدالة على ثبوت عقيدة التكفير عندهم - رغم ما لهذه الترجمة من أهمية - لأني رأيت أن ذلك سيزيد من حجم الدراسة ، ورغم أن معظم هؤلاء لا يحتاج إلى التعريف به لشهرته إلا أن بإمكان من يريد الوقوف على تراجمهم العودة إلى كتابي «موقف الشيعة الإمامية من باقي فرق المسلمين » الذي استُلت منه هذه الدراسة أصلًا ، فإنه سيجد فيه ضالته بإذن الله .

<sup>(</sup>٢) فقد روى ثقة إسلامهم الكليني في كتابه الكافي - وهو أصح كتب الحديث عند الشيعة - باب «باب أن الأثمة هم أركان الأرض» (١/ ١٩٦) رقم الحديث(١): [عن المفضل بن عمر ، عن أبي عبد الله (قال: «ما جاء به علي عليه السلام آخذ به وما نهى عنه أنتهي عنه ، جرى له من الفضل مثل ما جرى لمحمد - صلى الله عليه وآله - ، ولمحمد - صلى الله عليه وآله - ، ولمحمد - صلى الله عليه وآله - الفضل على جميع من خلق الله عز وجل ، المتعقب عليه في شيء من أحكامه كالمتعقب على الله وعلى رسوله والراد عليه في صغيرة أو كبيرة على حد الشرك بالله].

وقوعها ، ولكن رغبة منا في التأكيد ، وزيادة في التوثيق ، ثم إمعاناً في تقريع المنكرين والمراوغين والمخادعين ، ولَجْمِ أفواههم سنسوق جملة من أقوال علماء المذهب وأعمدته التي تُبيِّنُ تأصلَ الفِكْرِ التكفيريّ وتجذره فيه ، وفيما يلي عَرْضٌ لأهم هذه التصريحات :

أولًا : ذَكَرَ محدثهم يوسف البحراني أسماء أعلام المذهب الحاملين للفكر التكفيرى :

قال : [ والمشهور في كلام أصحابنا المتقدمين : هو الحكم بكفرهم ونصبهم ونجاستهم ، وهو المؤيد بالروايات الإمامية ، قال الشيخ ابن نوبخت – قدس سره – وهو من متقدمي أصحابنا في كتابه «فص الياقوت» : ( دافعوا النص كفرة عند جمهور أصحابنا ، ومن أصحابنا مَنْ يفسِقهم . . إلخ ) وقال العلامة – أي ابن المطهر الحلي – في شرحه : ( أما دافعوا النص على أمير المؤمنين عليه السلام بالإمامة فقد ذَهَبَ أكثر أصحابنا إلى تكفيرهم ؛ لأن النص معلوم بالتواتر من دين محمد – صلى الله عليه وآله – ، فيكون ضروريا أي : معلوما من دينه ضرورة فجاحده يكون كافرا ، كمن يجحد وجوب الصلاة وصوم شهر رمضان) . واختار ذلك في «المنتهى» يجحد وجوب الصلاة وصوم شهر رمضان) . واختار ذلك في «المنتهى» فقال في كتاب الزكاة في بيان اشتراط وَصْفِ المستحق بالايمان ما صورته : ( لأن الإمامة من أركان الدين وأصوله ، وقد علم ثبوتها من النبي – صلى الله عليه وآله – ضرورة ، والجاحد لها لا يكون مصدقا للرسول في حميع ما جاء به ، فيكون كافرا ) انتهى .

وقال المفيد في « المقنعة » : ( ولا يجوز لأحد من أهل الإيمان أن يُغَسِّلَ مَخِالْفاً للحق في الولاية ، ولا يصلي عليه ) . ونحوه قال ابن البراج . وقال الشيخ - أي الطوسي - في « التهذيب» بعد نقل عبارة «المقنعة» :

( الوجه فيه إنَّ المخالف لأهل الحق كافر ، فيجب أن يكون حكمه حُكْمَ الكفار ، إلا ما خرج بالدليل) .

وقال ابن إدريس في «السرائر» بعد أن اختار مذهب المفيد في عدم جواز الصلاة على المخالف ما لفظه : ( وهو أظهر ويعضده القرآن وهو قوله تعالى : ﴿ وَلاَ تُصُلِّ عَلَىٰ أَحَدِ مِّنْهُم مَّاتَ أَبْدًا ﴾ . . [ التوبة : من الآية ١٤ ] يعني الكفار ، والمخالف لأهل الحق كافر بلا خلاف بيننا ) .

ومذهب المرتضى في ذلك مشهور في كتب الأصحاب . .

وقال الفاضل المولى محمد صالح المازندراني في « شرح أصول الكافي » : ( ومن أنكرها - يعني الولاية - فهو كافر حيث أنكر أعظم ما جاء به الرسول وأصلًا من أصوله ) .

وقال الشريف القاضي نور الله في كتاب «إحقاق الحق»: (من المعلوم أنَّ الشهادتين بمجردهما غير كافيتين ، إلا مع الالتزام بجميع ما جاء به النبي—صلى الله على وآله – من أحوال المعاد والإمامة كما يدلُّ عليه ما اشتهر من قوله – صلى الله عليه وآله—(١): «من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية » ولا شكَّ أنَّ المنكر لشيء من ذلك ليس بمؤمن ، ولا مسلم ؛ لأن الغلاة والخوارج وإن كانوا من فِرَقِ المسلمين – نظراً إلى الإقرار بالشهادتين إلا أنهما من الكافرين – نظراً إلى جحودهما—ما عُلِمَ من الدين ، وليكن منه بل من أعظم أصوله إمامة أمير المؤمنين عليه السلام ) .

<sup>(</sup>۱) وقد علَّق في هامش الكتاب ما نصه: [ رواه الكليني في أصول الكافي ( ۱ / ٣٧٦) الطبع الحديث بطرق متعددة عن الصادق عليه السلام ، عن رسول الله - صلى الله عليه وآله - واللفظ في بعضها: "من مات وليس عليه إمام . . . » وفي آخر: "من مات وليس له إمام . . . » وفي ثالث: "من مات لا يعرف إمامه » . . . ] .

وممن صرّح بهذه المقالة أيضاً الفاضل المولى المحقق أبو الحسن الشريف ابن الشيخ محمد طاهر المجاور بالنجف الأشرف حياً وميتاً في شرحه على « الكفاية » ، حيث قال في جملة كلام في المقام في الاعتراض على صاحب الكتاب : (حيث أنه من المبالغين في القول بإسلام المخالفين! وليت شعري أيُّ فرق بين مَنْ كَفَرَ بالله تعالى ورسوله ، ومن كفَرَ بالأئمة – عليهم السلام – مع أن كل ذلك من أصول الدين ؟) إلى أن قال : (ولعلَّ الشبهة عندهم زعمهم كون المخالف مسلمًا حقيقة ، وهو توهم فاسد مخالف للأخبار المتواترة) ، والحق ما قاله علم الهدى من كونهم كفارًا مخلدين في النار ، ثم نقل بعض الأخبار في ذلك وقال : والأخبار في ذلك أكثر من أن تحصى وليس هنا موضع ذِكْرُها ، وقد تعدت عن حدً التواتر . وعندي أنَّ كُفْرَ هؤلاء من أوضح الواضحات في مذهب أهل البيت – عليهم السلام – ](۱) انتهى كلام البحراني بطوله .

ثانياً: سرد محدثهم المجلسي أسماء أعلام المذهب ممن يحملون الفكر التكفيرى:

\* قال : [ قال الصدوق – رحمه الله – : ( اعتقادنا في الظالمين أنهم ملعونون ، والبراءة منهم واجبة ، واستدل على ذلك بالآيات والأخبار ) . ثم قال : ( والظلم هو وضع الشيء في غير موضعه ، فمن ادعى الإمامة ، وليس بإمام فهو الظالم الملعون ، ومن وضع الإمامة في غير أهلها فهو ظالم ملعون ، وقال النبي – صلى الله عليه وآله – : « من جحد علياً إمامته من بعدى فإنما جحد نبوتي ، ومن جحد نبوتي فقد جحد الله ربوبيته » ) . ثم

<sup>(</sup>١) الحدائق الناضرة ، لمحققهم يوسف البحراني ، (٥/ ١٧٥ - ١٧٧) .

قال : ( واعتقادنا فيمن جحد إمامة أمير المؤمنين و الأئمة من بعده - عليهم السلام - أنه بمنزلة مَنْ جَحَدَ نبوَّة الأنبياء - عليهم السلام - ، واعتقادنا فيمن أقر بأمير المؤمنين وأنكر واحدًا ممن بعده من الأئمة - عليهم السلام-أنه بمنزلة من آمن بجميع الأنبياء وأنكر نبوة محمد - صلى الله عليه وآله - ، وقال الصادق عليه السلام: « المنكر لآخرنا كالمنكر لأولنا » . وقال النبي - صلى الله عليه وآله - : « الأئمة من بعدي اثنا عشر ، أولهم أمير المؤمنين على بن أبي طالب عليه السلام ، وآخرهم القائم ، طاعتهم طاعتي ، ومعصيتهم معصيتي ، من أنكر واحدا منهم فقد أنكرني » . وقال الصادق عليه السلام: « من شك في كفر أعدائنا والظالمين لنا فهو كافر». واعتقادنا فيمن قاتل عليا- صلوات الله عليه - كقول النبي - صلى الله عليه وآله - : « من قاتل عليا فقد قاتلني» . وقوله : « من حارب عليا فقد حاربني ، ومن حاربني فقد حارب الله عز وجل » ، وقوله - صلى الله عليه وآله - لعلي وفاطمة والحسن والحسين - عليهم السلام - : « أنا حرب لمن حاربهم ، وسلم لمن سالمهم». واعتقادنا في البراءة أنها من الأوثان الأربعة والإناث الأربع ، ومن جميع أشياعهم وأتباعهم ، وأنهم شرُّ خَلْقِ الله عز وجل ولا يتم الإقرار بالله وبرسوله و بالأئمة - عليهم السلام - إلا بالبراءة من أعدائهم).

\* وقال الشيخ المفيد - قدس الله روحه - في « كتاب المسائل » : ( اتفقت الإمامية على أنَّ من أنكر إمامة أحد من الأئمة وجحد ما أوجبه الله تعالى له من فَرْضِ الطاعة ، فهو كافر ضالًّ مستحق للخلود في النار) . وقال في موضع آخر : ( اتفقت الإمامية على أن أصحاب البدع كلهم كفار ، وأن على الإمام أن يستتيبهم عند التمكن بعد الدعوة لهم وإقامة البينات

عليهم ، فإن تابوا من بدعهم ، وصاروا إلى الصواب وإلا قَتَلَهم ؛ لردتهم عن الإيمان ، وأن من مات منهم على ذلك فهو من أهل النار . وأجمعت المعتزلة على خلاف ذلك ، وزعموا أن كثيرا من أهل البدع فسَّاق ليسوا بكفار ، وأن فيهم مَنْ لا يفسق ببدعته ، ولا يخرج بها عن الإسلام ، كالمرجئة من أصحاب ابن شبيب ، والبترية من الزيدية الموافقة لهم في الأصول ، وإن خالفوهم في صفات الإمام ) .

\* وقال المحقق الطوسي - روح الله روحه القدوسي - في « قواعد العقائد»: (أصول الإيمان عند الشيعة ثلاثة: التصديق بوحدانية الله تعالى في ذاته والعدل في أفعاله، و التصديق بنبوة الأنبياء - عليهم السلام - ، والتصديق بإمامة الأئمة المعصومين من بعد الأنبياء. وقال أهل السُنَّة: الإيمان هو التصديق بالله تعالى ، وبكون النبي - صلى الله عليه وآله صادقا ، والتصديق بالأحكام التي نعلم يقينا أنه عليه السلام حكم بها دون ما فيه اختلاف أو اشتباه ، والكفر يقابل الإيمان ، والذنب يقابل العمل الصالح ، وينقسم إلى كبائر وصغائر ، ويستحق المؤمن بالإجماع الخلود في الجنة ويستحق الكافر الخلود في العقاب ).

\* وقال الشهيد الثاني - رفع الله درجته - في رسالة «حقائق الإيمان» عند تحقيق معنى الإيمان والإسلام: ( . . . وأيضا قد عرفت مما تقدم أن التصديق بإمامة الأئمة عليهم السلام من أصول الإيمان عند الطائفة من الإمامية ، كما هو معلوم مذهبهم ضرورة ، وصرَّح بنقله المحقق الطوسي - رحمه الله - عنهم فيما تقدم ، ولا ريب أنَّ الشيء يعدم بعدم أصله الذي هو جزؤه كما نحن فيه ، فيلزم الحكم بكفر من لم يتحقق له التصديق المذكور وإن أقر بالشهادتين . . ولذا نقلوا الإجماع على دخولهم النار ) .

\* وقال الشيخ الطوسي - نور الله ضريحه - في « تلخيص الشافي » : (عندنا أنَّ من حارب أمير المؤمنين كافر ، والدليل على ذلك إجماع الفرقة المحققة الإمامية على ذلك ، وإجماعهم حجة ، وأيضا فنحن نعلم أنَّ من حاربه كان منكراً لإمامته ودافعاً لها ، ودَفْعُ الإمامة كُفْرٌ ، كما أن دَفْعَ النبوَّة كُفْرٌ ؛ لأن الجهل بهما على حد واحد ) . ثم استدل - رحمه الله - بأخبار كثيرة على ذلك .

فإذا عرفت ما ذَكرَه القدماء والمتأخرون من أساطين العلماء و الإمامية ومحققيهم عرفت ضعف القول بخروجهم من النار ، والأخبار الواردة في ذلك أكثر من أن يمكن جمعه في باب أو كتاب](١) .

ثالثاً: نقل تصريحات بعض أساطين المذهب وأعمدته بالفكر التكفيري: فمن تصريحاتهم بالفكر التكفيري ما يلى:

1-1 إن شيخهم المفيد نقل لنا إجماع الشيعة الإمامية على ذلك ، فقال تحت عنوان « القول في تسمية جاحدي الإمامة ومنكري ما أوجب الله تعالى للأئمة من فَرْضِ الطاعة » : [ واتفقت الإمامية على أن من أنكر إمامة أحد الأئمة (٢) ، وجحد ما أوجبه الله تعالى من فَرْضِ الطاعة ، فهو كافر ضالً مستحق للخلود في النار] (٣) .

٢- وينقل علامتهم زين الدين العاملي الملقب ب « الشهيد الثاني »

<sup>(</sup>۱) بحار الأنوار ، لعلامتهم المجلسي ، (  $\Lambda$  /  $\pi$ 70 –  $\pi$ 70 ) .

<sup>(</sup>٢) وفي هذا تخصيص أشد وأنكى من مجرد إنكار الإمامة ، بل أن منكر إمامة أحد الأئمة (حتى وإن اعترف بالإمامة كأصل) يُعدُّ في نظر علماء الشيعة كافراً ضالًا يستحق الخلود في النار!!

<sup>(</sup>٣) أواثل المقالات ، لشيخهم المفيد ، ( ص ٤٤ ) .

إجماعهم على ذلك ، فقال : [ ولذا نقلوا الإجماع على دخولهم النار]<sup>(1)</sup> .

٣- وقال محدثهم نعمة الله الجزائري ناقلًا قول عمدتهم وفيلسوفهم نصير الدين الطوسي: [ إنَّ الإمامية قد تفردوا بأن دخول الجنة والنجاة لا يكون إلا بعد ولاية آل محمد – عليهم السلام – واعتقاد إمامتهم ، وأما باقي الفرق الإسلامية ، فقد أطبقوا على أن أصل النجاة هو الإقرار بالشهادتين](٢).

ويقول المرتضى الملقب عندهم بـ «علم الهدى » حول تكفير من لا يؤمن بإمامة أئمتهم الاثني عشر في رسالته « الرسالة الباهرة في العترة الطاهرة » : [ مما يدل أيضا على تقديمهم – عليهم السلام – وتعظيمهم على البشر أن الله تعالى دلًنا على أن المعرفة بهم كالمعرفة به تعالى في أنها إيمان وإسلام ، وأنَّ الجهل والشكَّ فيهم كالجهل به والشكَّ فيه في أنه كُفر وخروج من الإيمان ، وهذه منزلة ليس لأحد من البشر إلا لنبينا – صلى الله عليه وآله – وبعده لأمير المؤمنين عليه السلام والأئمة من ولده على جماعتهم السلام . . . . والذي يدل على أن المعرفة بإمامة من ذكرناه عليهم السلام من جملة الإيمان ، وأن الإخلال بها كُفْرٌ ورجوع عن الإيمان ، إجماع الشيعة الإمامية على ذلك ، فإنهم لا يختلفون فيه] (٣) .

٥ - وقال شيخهم المفيد: [ وأما الخبر: فهو المتواتر عن النبي - صلى الله عليه وآله - أنه قال: « من مات وهو لا يعرف إمام زمانه ، مات ميتة جاهلية » ، وهذا صريح بأنَّ الجهل بالإمام يخرج صاحبه عن الإسلام [(٤)].

<sup>(</sup>١) ينظر : بحار الأنوار ، للمجلسي ، (٨/ ٣٦٨) .

<sup>(</sup>٢) نور البراهين ، لمحدثهم نعمة الله الجزائري ، (١/ ٦٤).

<sup>(</sup>٣) رسائل المرتضى ، لعَلَمَهم المرتضى ، (٢ / ٢٥١ - ٢٥٢) .

<sup>(</sup>٤) الإفصاح ، لشيخهم المفيد ، ( ص ٢٨ – ٢٩ ) .

7- ويقول شيخ طائفتهم الطوسي: [ بسم الله الرحمن الرحيم ، وبه ثقتي ، إذا سألك سائل وقال لك: ما الإيمان؟ فقل: هو التصديق بالله ، و بالرسول ، وبما جاء به الرسول و الأئمة - عليهم السلام - . كل ذلك بالدليل ، لا بالتقليد ، وهو مركب على خمسة أركان ، من عرفها فهو مؤمن ، ومن جهلها كان كافرًا ، وهي : التوحيد ، والعدل ، والنبوة والإمامة ، والمعاد] (۱) ، وقال في نفس الكتاب ( س٣١٧) : [ مسألة : عن قول النبي - صلى الله عليه وآله - : « من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية » ، وقوله - صلى الله عليه وآله - : « من مات بلا وصية مات ميتة جاهلية » وهذا تفاوت لا يجوز عليه ؛ لأن الجهل بالإمام يخرج عن الإيمان ، و من صحت عقيدته وحسنت أعماله ، وأخطأ في تَرْكِ الوصية لا يخرج بذلك عن الإيمان ، فما الكلام في ذلك إذا اتفقت العبارتان واختلفتا في المعنى ؟ . الجواب : الجهل بالإمام كُفْرٌ ، وقد استفسروا عنه ، فقالوا : هو ميته كفر و ضلال ] .

٧- ويقول محققهم الكركي: [بسم الله الرحمن الرحيم ، وبه نستعين ، في التتميم الحمد لله والصلاة على رسوله محمد وآله الأطهار . يجب على كلّ مكلّف حر وعبد ، ذكر وأنثى ، أن يعرف الأصول الخمسة التي هي أركان الإيمان ، وهي : التوحيد ، والعدل ، والنبوة ، والإمامة ، والمعاد ، بالدليل لا بالتقليد . ومن جهل شيئا من ذلك لم ينتظم في سلك المؤمنين ، واستحق العقاب الدائم مع الكافرين](٢) .

٨- و يذكر علامتهم وآيتهم العظمى عبد الحسين الموسوي - صاحب

<sup>(</sup>١) الرسائل العشر ، لشيخ طائفتهم الطوسي ، ( ص ١٠٣ ) .

<sup>(1)</sup> رسائل الكركى ، لمحققهم الكركي ، (1/99) .

المراجعات- أن أخبار الشيعة لا تثبت النجاة يوم القيامة لجميع الموحدين ، بل هي مخصصة بمن يعتقد بالولاية والإمامة ، ومن ثم فهي تحكم على باقي الموحدين من عدا الإمامية بالخلود بالنار ، حيث قال : [ وإن عندنا صحاحاً أُخر فزنا بها من طريق أئمتنا الاثني عشر . . فهي السُّنَة التالية للكتاب ، وهي الجنة الواقية من العذاب ، وإليكها في أصول الكافي وغيره تعلن بالبشائر لأهل الإيمان بالله ورسوله واليوم الآخر لكنها تخصص ما سمعته من تلك العمومات المتكاثرة بولاية آل رسول الله وعترته الطاهرة . . . ولا غرو فإن ولايتهم من أصول الدين](١) .

9- ويقول آيتهم العظمى المعاصر محمد صادق الروحاني: [ منكر إمامة الإمام أمير المؤمنين وأولاده المعصومين - عليهم السلام - يموت كافرا] (٢). بعد هذا العرض الموجز للفصلين: الأول-تنصيص الأئمة - ، والثاني تصريح العلماء - تبين لنا بما لا يدع مجالًا للشك ، وبشكل قاطع رسوخ الفكر التكفيري عند الشيعة ، فما يكون بعد الآن لمخادع منهم أو مزور احترف التدليس أن يسوق كذب إنكاره للآخرين ، أو يعمي أبصارهم عن رؤية الحقيقة صارفاً إياها عن مسارها الصحيح الذي وضعتها فيه هذه الدراسة المتخصصة بفضل الله تعالى .

#### 

<sup>(</sup>١) (٤٣) ينظر : الفصول المهمة لعبد الحسين شرف الدين ، ( ٣٢٠) .

<sup>(</sup>٢) (٤٤) ينظر : موقع آيتهم العظمى محمد صادق الروحاني الشيرازي للفتاوي العقائدية في الإنترنت ، ورابط هذه الفتوى هو :

http://www.imamrohani.com/fatwa-ar/viewtopic.php?t = 30

الفضَّالِ السَّالِيف ٱڵڣۣٚػۯٳٚڷڰۭۿٳٚێۣؾڛ۬ۼ۪ؠٞڿۊؾؖڗؖڸۼٳٞۿؠڔٚٳ المنابق المنابق المنابع المناب



#### تمهید :

من أجل أن تعم الفائدة وتكتمل الصورة في الأذهان عمدت هنا إلى بيان حتمية منطقية ، مفادها أن عقيدة التكفير عند الشيعة نتيجة لازمة لطبيعة الفكرة التي يقوم عليها أصل المذهب ، والتي تميزه عن غيره من مذاهب المسلمين المعتدلة ، وأقصد بها فكرة وجوب الإمامة وعدها أصلاً من أصول الدين التي بها يكمل إيمان المرء فيحسن إسلامه ، وبدونها ينتفي عنه الإيمان فيكفر ، أي أننا إن وَعَينا جيداً الأصول التي يقوم عليها المذهب استطعنا أن نجزم وبكل ثقة بتكفيرهم لمن عداهم من المسلمين ، حتى وإن لم تقع في أيدينا أية أدلة مباشرة تثبت عليهم ذلك بالتنصيص أو بالتصريح والإقرار ، وإليك – أخي القارئ – بيان ذلك بإيجاز حتى تعلم أن تجريم المذهب بالتكفير كامن في أصوله قبل أن تدل عليه روايات أثمته المفتراة و تقريرات علمائه ، فلقد عد الشيعة الإمامة من أصول الدين كالتوحيد والنبوة والمعاد بل اعتبروها أهم وأوكد من بعض الأصول العظيمة كالنبؤة (١) فمن علمائهم الذين صرّحوا بذلك :

<sup>(</sup>١) فمن تصريحاتهم التي تنصُّ على تفضيل الإمامة على النبوَّة ما يلي :

أ - يقول آيتهم العظمى ناصر مكارم الشيرازي عند تفسيره للآية (١٢٤) من سورة البقرة في تفسيره ( الأمثل » (٣٢٤/١) : [ فمنزلة الإمامة أسمى مما ذُكِرَ ، بل أسمى من النبوَّة والرسالة] .

ب - يقول آيتهم العظمى كاظم الحائري في « الإمامة وقيادة المجتمع » ( ص ٢٩ ) : [ فمقام الإمامة إذن فوق مقام النبوة] .

ج - يقول آيتهم وشيخهم الذي يُعَدُّ من أبرز شخصياتهم السياسية محمد باقر الحكيم في كتابه ( الإمامة وأهل البيت النظرية والاستدلال » ( ص٢٢ ) : [ أن الإمامة هي مرتبة عالية أعلى من درجة النبوة] .

١- نقل لنا آيتهم العظمى ، وعلامتهم ، ومحقّقهم جعفر سبحاني إجماع الشيعة على ذلك في كتابه « الملل والنحل « تحت عنوان «هل الإمامة من الأصول أو من الفروع » فقال ما نصه : [الشيعة على بكرة أبيهم اتفقوا على كونها أصلًا من أصول الدين وقد برهنوا على ذلك في كتبهم ، ولأجل ذلك يُعَدُّ الاعتقاد بإمامة الأئمة من لوازم الإيمان الصحيح عندهم ، وأما أهل الشنَّة فقد صرَّحوا في كتبهم الكلامية أنها ليست من الأصول ] (١) .

وقال: [ اتفقت كلمة أهل السُّنَّة أو أكثرهم على أن الإمامة من فروع الدين . . . هذا ما لدى أهل السُّنَّة ، وأما الشيعة فالاعتقاد بالإمامة عندهم أصل من أصول الدين ](٢) .

٢- وقال محمد رضا المظفر: [ نعتقد أن الإمامة أصل من أصول الدين
 لا يتم الإيمان إلا بالاعتقاد بها ]<sup>(٣)</sup>.

٣- ويقول الخميني: [ الإمامة إحدى أصول الدين الإسلامي ]<sup>(٤)</sup>.

٤ - ويقول عبد الحسين المظفر: [ولأجل هذا وجب علينا أن نبحث عن الإمامة لأنها أصل من أصول الدين ولا يستقيم بدونها ]<sup>(٥)</sup>.

٥ - ويقول آيتهم العظمى ناصر مكارم الشيرازي: [ فالإمامة في نظر طائفة الشيعة وأتباع مذهب أهل البيت عليه السلام من أصول الدين والأسس العقائدية بينما تعتبر في نظر طائفة أهل السُّنَّة من فروع الدين والأحكام العملية ](٢).

<sup>(</sup>١) الملل والنحل ، (١/٢٥٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإلهيات، (٤/٩ - ١٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر : عقائد الإمامية ، ( ص١٠٢ ) .

<sup>(</sup>٤) ينظر: كشف الأسرار، (ص١٤٩).

<sup>(</sup>٥) ينظر : الشافي في شرح أصول الكافي ، ( ص ٤٩ ) .

<sup>(</sup>٦) ينظر : نفحات القرآن ، ( ١٠/٩ ) .

وقال : [ لهذا يعتبر الإيمان بالإمامة جزءاً من أصول الدين ، لا من فروع الدين ] (١) .

٦- ويقول علي الحسيني الميلاني: [ وأما أن الإمامة من أصول الديانات والعقائد أم هي من الفروع ؟ فالحق : أنها من الأصول كالنبوة ](٢) .

V- ويقول آيتهم العظمى عبد الحسين شرف الدين : [ فعلم أنها ترمي إلى أن ولاية علي من أصول الدين كما عليه الإمامية  $I^{(n)}$  ، وقال : [مع أن إمامتهم من أصول الدين على رأي الشيعة  $I^{(s)}$  .

فتصريحهم هذا بعد الإمامة أصلاً من أصول الدين يترتب عليه نتيجة منطقية حتمية ، مفادها أن المخالف لهم فيها المنكر لها يكون حكمه كحكم المنكر لباقي أصول الدين الثلاثة ، وهي التوحيد والنبوة والمعاد ، وبما أن حُكْمَ المنكر لأحدها مجمع عليه بين المسلمين وهو الكفر والخروج من دائرة الإسلام ، كان من الطبيعي والمتوقع أن يحكم علماء الشيعة على المخالف لهم في الإمامة بالكفر والخروج من دائرة الإسلام كذلك .

وإليك - أخي القارئ - ترجمة هذا الاستنتاج المنطقي إلى حقيقة واقعة نصّت عليها تصريحات علمائهم ومراجعهم والتي منها :

١ - يقول محققهم يوسف البحراني: [إنك قد عرفت أن المخالف كافر، لا حظّ له في الإسلام بوجه من الوجوه، كما حققناه في كتابنا «الشهاب الثاقب»، وليت شعرى أي فرق بين من كَفَرَ بالله سبحانه وتعالى ورسوله وبين من كَفَرَ

<sup>(</sup>١) ينظر : المصدر السابق ، ( ص١٢ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإمامة في أهم الكتب الكلامية ، ( ص٤٣) .

<sup>(</sup>٣) المراجعات ، لعبد الحسين شرف الدين ، ( ص٢٦٠ ) .

<sup>(</sup>٤) الفصول المهمة في تأليف الأمة ، لعبد الحسين شرف الدين ، ( ص١٥٤ ) .

بالأئمة - عليهم السلام - ؟ مع ثبوت كون الإمامة من أصول الدين ](١) . ٢- ويقول العاملي الملقب عندهم بالشهيد الثاني : [ وأيضا قد عرفت مما تقدم أن التصديق بإمامة الأئمة - عليهم السلام - من أصول الإيمان عند الطائفة الإمامية ، كما هو معلوم من مذهبهم ضرورة ، وصرَّح بنقله المحقق الطوسي - رحمه الله - عنهم فيما تقدم . ولا ريب أن الشيء يعدم بعدم أصله الذي هو جزؤه كما نحن فيه ، فيلزم الحكم بكفر من لم يتحقق له التصديق المذكور وإن أقر بالشهادتين . . . . وذلك لأنا نحكم بأن من لم يتحقق له التصديق المذكور كافر في نفس الأمر . . . وحاصله أن الموجب لحكمنا بكفره هو علمنا بأنه لم يعتقد ما يتوقف حصول الإيمان على اعتقاده ، وهذا العلم باق ما دام لم يعتقد ، فالحكم بكفره باق باطنا وظاهرا  $\mathbf{J}^{(Y)}$  . ٣- إن علامتهم محمد جميل حمود لم يكتفِ بالتصريح بكون الإمامة من أصول الدين ، بل صرِّح والتزم بالنتيجة الخطيرة المترتبة عليها وهو تكفير جميع فرق المسلمين ، وذلك في معرض ردِّه على اعتراض وجُّه إليهم ونصُّه : [ إنه لو كانت الإمامة من أصول الدين ، للزم خروج الفرق الإسلامية غير الاثني عشرية عن الدين ، ولزم تكفير المنكرين لها ، فيكون بذا الإسلام فرقة واحدة والباقي كفّاراً] ، ثم أقرَّ بهذا اللازم -وهو تكفير جميع المسلمين- والتزم به فقال : [ إن التكفير من لوازم عدم الاعتقاد بإمامة العترة الطاهرة ]<sup>(٣)</sup> .

فإجماعهم إذاً متحقق على تخليد المخالف لهم في الإمامة في نار جهنم

<sup>(</sup>١) الحدائق الناضرة ، لمحققهم البحراني ، (١٨ / ١٥٣ ) .

<sup>(</sup>٢) حقائق الإيمان ، لشهيدهم الثاني ، ( ص ١٣١ - ١٣٢ ) .

<sup>(</sup>٣) الفوائد البهية في شرح عقائد الأمامية ، ( ٢ / ٢٦ ) .

خالداً مخلداً فيها كباقي الكفار من اليهود والنصارى (١) ، حتى لو كان هذا المخالف موافقاً لهم في الإقرار بجميع أصول الدين الإسلامي الأخرى ، بل حتى لو كان ممن ينطق بالشهادتين ويقيم الصلاة ويؤتي الزكاة ويصوم رمضان ويحج البيت . . فلا الإقرار بالأصول المجمع عليها ، ولا العمل بالأركّان وسائر العبادات العظيمة الأخرى تغني عن صاحبها شيئاً في نظر الشيعة إن هو أنكر الإمامة بمعناها المُعاق عندهم ، بل إنّ مصيره المحتوم في نظرهم ، هو الخلود في نار الجحيم ، حاله كحال من لم يأتِ من الإسلام شيئاً أو يقرّ منه بأصل ، بل هو عندهم كمن لم يؤمن بالله طرفة عين من المحوس والوثنيين!! وهذه العقيدة اتفقت عليها كلمات أعلام المذهب وتحقق إجماعهم عليها (٢) فهي حقيقة ثابتة ليس في نسبتها إليهم أي افتراء أو تقوّل أو مبالغة .

<sup>(1)</sup> بل أن هناك روايات تثبت أن مصير المسلم المخالف للشيعة في الآخرة لا يساوي عندهم مصير اليهود والنصارى في شدة العذاب فحسب ، بل يزيد عليه في الشدة كما صرَّح بذلك علامتهم محمد حسن النجفي حول توجيهه للروايات التي تضمنت ذلك فقال في كتابه «جواهر الكلام» الذي يعد عندهم مفخرة الفقه الشيعي (77/99-98): [ وعلى كل حال فمنشأ هذا القول من القائل به استفاضة النصوص وتواترها بكفر المخالفين وأنهم مجوس هذه الأمة وشر من اليهود والنصارى التي قد عرفت كون المراد منها بيان حالهم في الآخرة] ، وقال أيضاً بنفس الكتاب (9/7/9): [فوجب حينئذ حمل على النصوص على ذلك ، نحو ما دلً على أنهم كفار ، وأنهم شر من اليهود والنصارى أي في الآخرة] ، ومن أراد التفصيل فليرجع إلى دراستي المشار إليها بعنوان « موقف الشيعة الإمامية من باقى فرق المسلمين » .

<sup>(</sup>٢) سواء صرّحوا به أم لم يصرّحوا ، إذ عدم تصريح البعض منهم بحصول هذا الإجماع لا يعني أبداً عدم إيمانهم به أو إنكارهم له ، ومن زعم خلاف ذلك فليعلنه لنا موثقاً من كتب أعلام المذهب وأعمدته ، وسنكون نحن قبل غيرنا أسعد به وأكثر فرحاً ، ولكن هيهات . . 

﴿ قَدّ بَدَتِ ٱلْبَغْضَآةُ مِنَ ٱقْوَرِهِ مِنْ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ آكُبُرُ ﴾ [آل عمران : ١١٨] .

ومع انتهاء الفصل أكون قد أنهيت الحديث عن قطعية ثبوت الفكر التكفيري عند الشيعة وتجذّره في عقولهم ، ويَيّنت كيف أنَّ هذا الفكر قائم بالضرورة والتلازم مُذْ وُجِدَ المذهب وتأسست أصوله ، وكنت قبل ذلك قد قدمت القول في إثباته من خلال نصوص الأئمة وتصريحات علمائهم ، وبذلك أكون قد أنهيت الباب الأول من الدراسة عسى أن ينتهي معها سباتنا وطول غفلتنا عن فِكْرِ هؤلاء ، فنميّز الغثّ من السمين ، ونحسن في البناء النتاء ونتخير له السواعد!

#### 

الْبَالْخِالِقَائِنَ الْأَلْفَكِ ٱلْتَكِيْرِ الْمَائِلِيَّ الْمَائِدِ اللَّهِ الْمَائِدِ الْمَائِدِ الْمَائِدِ اللَّهِ الْمَائِدِ الْمَائِدِ الْمَائِدِ الْمَائِدِ الْمَائِدِ اللَّهِ الْمَائِدِ اللَّهِ الْمَائِدِ اللَّهِ اللَّهِ الْمَائِدِ اللَّهِ الْمَائِدِ اللَّهِ الْمَائِدِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ



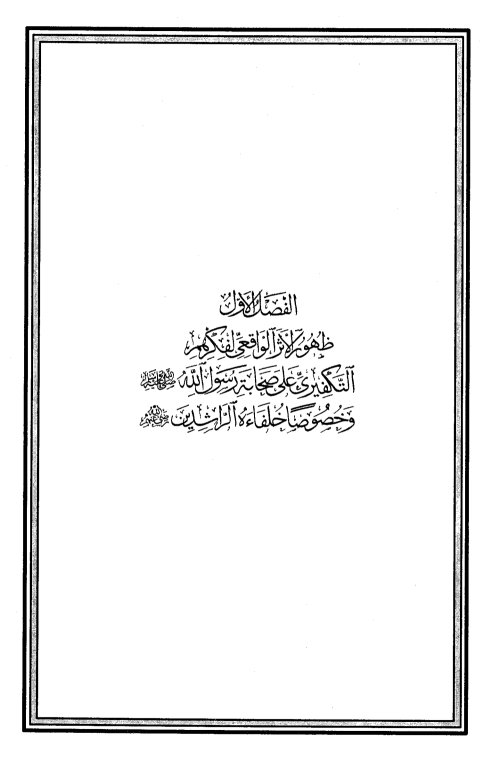
#### تمهيد

قد ظهر لنا في القسم الأول من هذه الدراسة - وعند استعراض الروايات والنصوص الدَّالَّة على ثبوت عقيدة التكفير عند الشيعة - ، ورود هذه الروايات والنصوص في العديد من كتب الفقه الجعفري على وجه التميّز ، الأمر الذي أثار حفيظتي ودفعني للبحث عن سبب ذلك ، خصوصاً ونحن نعلم جيداً أن هذا النوع من الكتب يُعنى تحديداً بتناول الأمور التي لها علاقة بالممارسات التعبدية ، والمعاملات الفقهية ، وما إلى ذلك من الأمور المماثلة (١) ، وكنت قد ألمحت إلى أن إقحام هذه النصوص في كتب الفقه تلك ، فيه دلالة واضحة على إرادة نَقْل مستوى التعامل مع هذه العقيدة التكفيرية من مجرد التصديق والإقرار القلبي إلى حيز العمل التعبدي بما يتضمنه من تقرير وتحرير للأحكام وانغماس في سلوكيات وخصوصيات فقهية ، وربما اعتبر البعض ذلك التلميح مني تحميلًا للأمر فوق طاقته واستشرافاً متنطعاً لحقيقة غير معلنة ودون دعامة واضحة له ، لكن سيثبت للجميع في هذا القسم من الدراسة صدق ذلك الحدس وواقعية ذلك التلميح من خلال بيان الأثر العملي لعقيدة التكفير عند الشيعة متمثلًا بإصدار الأحكام الجائرة والحاقدة في حق مخالفيهم ابتداءً من صحابة رسول الله ﷺ وخصوصاً الخلفاء الراشدين الثلاثة رضي الله عنهم ، وتجويز لعنهم وسبِّهم والحثُّ عليه ثم تكفيرهم والبراءة منهم ، وانتهاء بجميع مذاهب وفرق المسلمين من أهل السُّنَّة والجماعة على اختلاف توجهاتهم ومدارسهم دون فَرْقِ أو تمييز ، ثم ما ترتّب على تلك الأحكام

<sup>(</sup>١) على غير هدي كتب العقائد التي تهتم غالباً بمجال إثبات فكرة معينة ، أو نفي أخرى لخلق عقيدة ما ثمَّ العمل على تأصيلها في النفوس من خلال أدلة وبراهين مُساقة .

وما لازمها من ممارسات ومؤامرات وتجويزات تُقطع بمجرد معرفتها حبال المودة وتنقض عرى المحبَّة عروة بعد أخرى ، حتى ليصبح الحديث معها عن المؤاخاة والوحدة والتقريب ضرباً من السخف والحمق بل سفهًا يستوجب الحجر والتعزير (١)!!!

<sup>(</sup>١) كتجويزهم قَتْلَ المسلم السُّنِّي وسلبَ ماله والحثُّ على ذلك والترغيب فيه .





# المبحث الأوْل

# المرويات التي حملت الكفر واللعن للخلفاء الراشدين صراحة وبأسمائهم

لن نستطيع أن نتناول جميع مرويات الشيعة التي حملت هذا المضمون في حقّ الخلفاء الراشدين بسبب كثرتها وصعوبة الإحاطة بها ، بل إنَّ جمع المتيسر منها من كتب الشيعة يحتاج إلى مجلدات عِدَّة (١) ، لذلك سأقتصر على ذِكْرِ بعضها (٢) فقط :

أ - علامتهم ومحقّقهم الكركي ، حيث قال في رسالته « نفحات اللاهوت في لعن الجبت والطاغوت » (ص ١٩٨) ، بعد أن أورد بعض الروايات في لعن الخلفاء وتكفيرهم : [ وهذا النحو في كتب أصحابنا عمَّا لو تحرّى المتصدي لحصره جمع منه مجلدات ولم يأت على آخره ، وقد أورد الأمين الضابط الثقة محمد بن يعقوب الكليني في كتابه « الكافي » من ذلك شيئاً كثيراً ، وفيه أحاديث باللعن الصريح ، والحث عليه من الأئمة ] .

ب - قال علامتهم المجلسي في « بحار الأنوار» (٣٠ / ٣٩٩): [ أقول: الأخبار الدالة على كُفْرِ أبي بكر وعمر وأضرابهما وثواب لعنهم والبراءة منهم ، وما يتضمن بدعهم ، أكثر من أن يذكر في هذا المجلد أو في مجلدات شتّى ، وفيما أوردناه كفاية لمن أراد الله هدايته إلى الصراط المستقيم].

ج - قال شيخهم المعاصر أبو علي الأصفهاني في كتابه ( فرحة الزهراء ) ص٣٣ تحت عنوان (عدم إيمان أبي بكر وعمر) : [ وأما مسألة إثبات كُفْرِهما فهو من الأمور المسلمة المتضافرة في الروايات الكثيرة التي نذكر بعضاً منها تبركاً وتيمناً] .

<sup>(</sup>١) وليس هناك أية مبالغة في ذلك ! بل هو عين ما اعترف به علماؤهم ، وأقرُّوا به ، وممَّن صرَّح بذلك :

<sup>(</sup>٢) الروايات (١ - ١١) نقلتها من كتاب « بحار الأنوار» لخاتمة محدثيهم المجلسي ، (٣٠/ ٢٤٥) . وكذلك « تقريب المعارف » لأبي الصلاح الحلبي ، ( ص ٢٤٢ - ٢٤٩ ) .

1- رووا عن الحارث الأعور ، قال : دخلت على علي عليه السلام في بعض الليل ، فقال لي : « ما جاء بك في هذه الساعة ؟ » قلت : حبّك يا أمير المؤمنين قال : « الله . . ؟ » . قلت : الله . قال : « ألا أحدثك بأشد الناس عداوة لنا ، وأشدهم عداوة لمن أحبنا ؟ » قلت : بلى يا أمير المؤمنين ، أما والله لقد ظننت ظنّا . قال : « هات ظنك » . قلت : أبو بكر وعمر ، قال : « أدن مني يا أعور » ، فدنوت منه ، فقال : « ابرأ منهما . .

Y - وفي رواية أخرى: إني لأتوهم توهمًا ، فأكره أن أرمي به بريئا ، أبو بكر وعمر . فقال : « أي ! والذي فلق الحبة وبرأ النسمة أنهما لهما ظلماني حقي ونغصاني ريقي وحسداني وآذياني ، وإنه ليؤذي أهل النار ضجيجهما ورَفْع أصواتهما وتعيير رسول الله - صلى الله عليه وآله - إياهما » .

٣- ورووا عن أبي الجارود زياد بن المنذر ، قال : سئل علي بن الحسين - عليهما السلام - عن أبي بكر وعمر ؟ فقال : « أضغنا بآبائنا ، واضطجعا بسبيلنا ، وحملا الناس على رقابنا » .

٤-وعن أبي إسحاق ، أنه قال : صحبت علي بن الحسين - عليهما السلام
 - بين مكة والمدينة ، فسألته عن أبي بكر وعمر ما تقول فيهما ؟ قال : « ما عسى أن أقول فيهما ، لا رحمهما الله ، ولا غفر لهما » .

٥- وعن أبي علي الخراساني ، عن مولى لعلي بن الحسين - عليهما السلام - ، قال : كنت معه عليه السلام في بعض خلواته ، فقلت : إن لي عليك حقًا ، ألا تخبرني عن هذين الرجلين ، عن أبي بكر وعمر ؟ فقال : «كافران ، كافر من أحبهما » .

7- وعن بشير ، قال : سألت أبا جعفر عليه السلام عن أبي بكر وعمر

فلم يجبني ، ثم سألته فلم يجبني ، فلما كان في الثالثة قلت : جعلت فداك أخبرني عنهما ؟ فقال : « ما قطرت قطرة من دمائنا ولا من دماء أحد من المسلمين إلا وهي في أعناقهما إلى يوم القيامة » .

٧-وعن سلام بن سعيد المخزومي ، عن أبي جعفر عليه السلام ، قال :

« ثلاثة لا يصعد عملهم إلى السماء ، ولا يقبل منهم عمل : من مات ولنا
أهل البيت في قلبه بغض ، ومن تولى عدونا ، ومن تولى أبا بكر وعمر » .

٨- وعن ورد بن زيد - أخي الكميت - ، قال : سألنا محمد بن علي - عليهما السلام - عن أبي بكر وعمر ؟ . فقال : « من كان يعلم أن الله حكم عدل ، بَرِئ منهما ، وما من محجمة دم يهراق إلا وهي في رقابهما » .

٩- وعنه عليه السلام ، - وسئل عن أبي بكر وعمر ، فقال - : « هما أول من ظلمنا ، وقبض حقنا ، وتوثب على رقابنا ، وفتَحَ علينا باباً لا يسدُه شيء إلى يوم القيامة ، فلا غفر الله لهما ظلمهما إيانا » .

١٠ وعن فضيل الرسان ، عن أبي جعفر عليه السلام ، قال : « مثل أبي بكر وشيعته مثل فرعون وشيعته ، ومثل علي وشيعته مثل موسى وشيعته » .
 ١١ - ورووا عن أبي جعفر عليه السلام في قوله عزَّ وجلًّ : ﴿ وَإِذْ أَسَرَّ النَّبِيُّ إِلَىٰ بَعْضِ أَرُّورَجِهِ حَدِيثًا ﴾ ، قال : « أسر إليهما أمر القبطية ، وأسر إليهما أن أبا بكر وعمر يليان أمر الأمة من بعده ظالمين فاجرين غادرين » .

17 - وروى الصفار ، عن موسى بن عمر ، عن عثمان بن عيسى ، عن خالد بن نجيح ، قال : قلت لأبي عبد الله عليه السلام : جعلت فداك ، سمى رسول الله - صلى الله عليه وآله - أبا بكر : الصديق ؟ قال : «نعم » . قلت : فكيف ؟ قال : « حين كان معه في الغار ، قال رسول الله - صلى الله عليه وآله - : إني لأرى سفينة جعفر بن أبي طالب عليه السلام تضطرب

في البحر ضالة . قال : يا رسول الله (ص)! وإنك لتراها ؟! قال : نعم . قال : فتقدر أن ترينيها ؟ . قال : ادن مني . قال : فدنا منه ، فمسح على عينيه ، ثم قال : انظر ، فنظر أبو بكر فرأى السفينة وهي تضطرب في البحر ، ثم نظر إلى قصور أهل المدينة فقال في نفسه : الآن صدَّقْتُ أنك ساحرٌ . فقال رسول الله - صلى الله عليه وآله - : الصَّدِّيق أنت »(١) .

قال المجلسي -مستهزئاً بتلقيب أبي بكر بالصِّدِّيق - [ بيان : قوله - صلى الله عليه وآله- : « الصِّدِّيق أنت » . . على التهكم ، أو على الاستفهام الإنكاري ] (٢) .

17 – وذكر المجلسي عن موسى بن عمر مثله ، وزاد في آخره : فقلت لم سمي عمر : الفاروق ؟ قال : « نعم ، ألا ترى أنه قد فرق بين الحق والباطل وأخذ الناس بالباطل »(٣) .

16 - وروى البرسي في « مشارق الأنوار » : (عن محمد بن سنان ، قال : قال أمير المؤمنين عليه السلام لعمر : « يا مغرور ! إني أراك في الدنيا قتيلا بجراحة من عبد أم معمر تحكم عليه جورا فيقتلك توفيقا ، يدخل بذلك الجنة على رغم منك ، وإنّ لك ولصاحبك الذي قمت مقامه صلبًا وهتكًا ، تخرجان عن جوار رسول الله – صلى الله عليه وآله – فتصلبان على أغصان جذعة يابسة فتورق فيفتتن بذلك من والاك » . فقال عمر : ومن يفعل ذلك يا أبا الحسن (ع) ؟ . فقال : « قوم قد فرقوا بين السيوف وأغمادها ، فيؤتى بالنار التي أضرمت لإبراهيم عليه السلام ويأتي جرجيس ودانيال وكل نبي بالنار التي أضرمت لإبراهيم عليه السلام ويأتي جرجيس ودانيال وكل نبي

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات ، ( ص٤٤٢ ) ، ورواها أيضاً القمي في تفسيره ، ( ١ / ٢٩٠ ) .

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ، لعلامتهم المجلسي ، ( ٣٠ / ١٩٤ ) .

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ، لعلامتهم المجلسي ، ( ٣٠ / ١٩٤ ) .

وصديق ، ثم يأتي ريح فينسفكما في اليم نسفا » . وقال عليه السلام يومًا للحسن : « يا أبا محمد ! أما ترى عندي تابوت من نار يقول : يا علي أ! استغفر لي ، لا غفر الله له » )(١) .

10- وأما ما ورد من تكفيرهم لعثمان بن عفان رضي الله عنه فحدًث ولا حرج إذ يورد عالم المذهب وأحد أعلامه أبو الصلاح الحلبي فصلا كاملًا بعنوان « تكفير عثمان » (٢) افتتحه بقوله : [ « تكفير عثمان » ثم اشتهر التدين بتكفير عثمان بعد قتله ، وكُفْر من تولاه من علي عليه السلام وذريته وشيعته ووجوه الصحابة والتابعين إلى يومنا هذا ، وحفظ عنهم التصريح بذلك ، المستغني عنه بمعلوم المقصود منهم] وبعدها أخذ يسرد الروايات في كُفْره وذمّه ومنها :

أ- رووا عن علي بن حزور ، عن الأصبغ بن نباتة قال : سأل رجل عليًا عليه السلام عن عثمان ؟ فقال : وما سؤالك عن عثمان ، إن لعثمان ثلاث كفرات ، وثلاث غدرات ، ومحل ثلاث لعنات ، وصاحب بليات ، لم يكن بقديم الإيمان ، ولا ثابت الهجرة ، وما زال النفاق في قلبه ، وهو الذي صدً الناس يوم أحد » .

ب- وذَكَرَ الثقفي في تاريخه ، عن حكيم بن جبير ، عن أبيه ، عن أبي إسحاق ، وكان قد أدرك عليًا عليه السلام قال : « ما يزن عثمان عند الله ذبابا » ، فقال : ذبابا! فقال : «ولا جناح ذباب » ، ثم قال : و ﴿ لا نقيم لهم يوم القيامة وزنا ﴾ . وذَكَر فيه ، عن أبي سعيد التيمي قال : سمعت

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، ( ٣٠ / ٢٧٦ ) .

<sup>(</sup>٢) وذلك في كتابه « تقريب المعارف ( ص٢٩٢ – ٢٩٦ ) ، وذكر هذه الروايات بنصها محدثهم محمد باقر المجلسي في كتابه «بحار الانوار » ( ٣١ / ٣١ ) وما بعدها ) .

عليا عليه السلام يقول: « أنا يعسوب المؤمنين ، وعثمان يعسوب الكافرين » وعن أبي الطفيل: وعثمان يعسوب المنافقين. وذكر فيه ، عن هبيرة بن ميرم قال: كنا جلوسا عند علي عليه السلام ، فدعا ابنه عثمان ، فقال له: « يا عثمان » ، ثم قال: « إني لم أسمه باسم عثمان الشيخ الكافر إنما سميته باسم عثمان بن مظعون » .

ج-وروي فيه ، عن مالك بن خالد الأسدي ، عن الحسن بن إبراهيم ، عن آبائه قال : كان الحسن بن علي - عليهما السلام - يقول : معشر الشيعة علموا أولادكم بغض عثمان ، فإنه من كان في قلبه حباً لعثمان فأدرك الدجال آمن به ، فإن لم يدركه آمن به في قبره » .

د-وروي فيه ، عن الحسين عليه السلام : « أن عثمان جيفة على الصراط ، من أقام عليها أقام على أهل النار ، ومن جاوزه جاوز إلى الجنة » . وروي فيه عن حكيم بن جبير يرفعه إلى النبي – صلى الله عليه وآله – : « أن عثمان جيفة على الصراط ، يعطف عليه من أحبه ويجاوزه عدوه » .

ه-ورووا فيه عن الوليد بن زرود الرقي ، عن أبي جارود العبدي قال : أما عِجْلُ هذه الأمَّة فعثمان ، وفرعونها معاوية ، وسامريها أبو موسى الأشعري وذو الثدية ، وأصحاب النهر ملعونون ، وإمام المتقين علي بن أبي طالب عليه السلام .

# المبحث الثاني

### نصوص علماءِ الشيعة وأعلامهم<sup>(۱)</sup>في لَعْن وتكفير الخلفاء الراشدين

### ١- شيخهم المفيد(ت٤١٣ه):

-1 قال : [ « القول في المتقدمين على أمير المؤمنين – على بن أبي طالب عليه السلام « : واتفقت الإمامية وكثير من الزيدية على أن المتقدمين على أمير المؤمنين (7) عليه السلام ضُلَّال فاسقون ، وأنهم بتأخيرهم أمير المؤمنين عليه السلام عن مقام رسول الله – صلوات الله عليه وآله – عصاة ظالمون ، وفي النار بظلمهم مخلدون (7)

٢- وقال: [ « القول في تسمية جاحدي الإمامة ومنكري ما أوجب الله تعالى للأئمة من فَرْضِ الطاعة »: واتفقت الإمامية على أن من أنكر إمامة أحد الأئمة وجحد ما أوجبه الله تعالى من فَرْضِ الطاعة ، فهو كافر ضالً مستحق للخلود في النار ] (٤).

٢-على بن يونس العاملي البياضي (ت ٨٧٧ه) :

١- قال(٥) عن فاروق الأمة الخليفة الراشد عمر بن الخطاب رضي الله

<sup>(</sup>۱) قد تركت ترجمة أعلام الشيعة وأعمدة مذهبهم الذين نقلت لعنهم وتكفيرهم للراشدين في هذه الدراسة خشية الإطالة ومن شاء فليرجع لدراستنا الأم التي لا يسع من أراد التفصيل إلا أن يرجع إليها وهي بعنوان «موقف الشيعة الإمامية من باقي فرق المسلمين » .

<sup>(</sup>٢) ويقصد بهم الذين تقدموا على على ( بمنصب الخلافة وهم أبو بكر وعمر وعثمان ) .

<sup>(</sup>٣) أوائل المقالات ، لشيخهم المفيد ، ( ص٤١ – ٤٢ ) .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، ( ص ٤٤ ) .

<sup>(</sup>٥) كل أقواله هنا نقلناها من كتابه « الصراط المستقيم » ، ( ٣ / ٢٨ وما بعدها ) .

عنه: [كلام في خساسته وخبث سريرته . ذكر الحنبلي في كتاب " نهاية الطلب " أنَّ عمر بن الخطاب كان قبل الإسلام نخاس الحمير . . وفي الفصل الرابع من الجزء الأول من " الإحياء " للغزالي أنَّ عمر سأل حذيفة هل هو من المنافقين أم لا ؟ ولولا أنه عَلِمَ من نفسه صفات تناسب صفات المنافقين ، لم يشكّ فيها ، وتقدَّم على فضيحتها] ، فهو يصف فاروق الأمة رضى الله عنه بالخسّة وخبث السريرة بل تجاوزها إلى اتهامه بالنفاق .

 $Y - e_{i}$  وعمر البياضي العاملي أيضاً عن الخلفاء الثلاثة – أبو بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم في (Y / Y ): [Y / Y]: [Y / Y] ورووا أنه لم يحفظ القرآن أحد من الخلفاء . فهذه نبذة من مخازي الثلاثة . . . تدلُّ بأدنى فِكْرِ على عدم استحقاقهم الخلافة] ، فهو ينسب إليهم الخزايا – أخزاه الله في الدنيا Y / Y / Y وعدم استحقاقهم للخلافة وكأنه أعلم من الصحابة بذلك!!!

٣- اتهم عثمان بن عفان رضي الله عنه بتهم يَنْدَى لها الجبين ويعفُ القلم عن ذِكْرِها ، ولولا ضرورة تحذير المسلمين بما تنطوي عليه قلوب هؤلاء تجاه الخلفاء لَما ذكرته ، حيث اتهمه بما يلى :

أ- أنه واقَعَ امرأةً زانية قبل أن يرجمها فقال(٣/ ٣٠) : [ إنه أتي بالمرأة لتحد فقاربها ثم أمر برجمها ] .

ب- أنه كان مخنثاً و . . . ، فقال لعنه الله (٣/ ٣٠) : [ قال الكلبي في كتاب المثالب : كان عثمان ممن يلعب به ويتخنث ، و كان يضرب بالدف ] .
 ٣- على بن عبد العالى الكركى (ت ٩٤٠هـ) :

١ – قال في ( ص ١٢) (١) : (وقد روى الشيخ في « التهذيب » أن الصادق

<sup>(</sup>١) إن هذه الرسالة « نفحات اللاهوت في لعن الجبت والطاغوت » التي نقلت منها الأقوال من الأول إلى الخامس هي نسخة مخطوطة في دائرة الآثار والتراث في بغداد ، ولذا فقد =

(ع) كان ينصرف من الصلاة بلعن أربعة من الرجال منهم أبو بكر وعمر) . ٢- وقال في (ص ٥): (وليتأمل العاقل المنصف أنه هل يجوز أن يتولى منصب الخلافة الذي هو معظم منصب النبوَّة مثل شيخ تيم الجاهل بأمور الدين ومثل عُتل عديِّ الزنيم ذي الفظاظة والغلظة والمكر والخديعة ومثل ثور بني أمية الذي حملهم على أعناق الناس) .

٣ – وقال في ( ص٨٢ ) : [ وقد وقع كل من الأمرين من أبي بكر وعمر عليهما اللعنة ] . وقال في ( ص٨٥ ) : [ وقد وقع من عثمان لعنه الله ] . وقال في ( ص ٨٦ ) : [ عثمان بن عفان لعنه الله ] .

٤- وقال في الفصل الخامس (ص١٠٥): [ « بحث أول » في نبذه من الأحكام التي صدرت من أبي بكر لعنه الله] ، وقال (ص١١٣): [ « بحث ثاني » في نبذه من مخالفة عمر لعنه الله] ، وقال (ص١٣٥): [ « بحث ثالث » نبذه من مخالفات عثمان لعنه الله] ، وقال (ص١٦٢): [ ومن أدل دليل على كُفْرِ عثمان واستحقاقه اللعن] ، وقال (ص١٩١): [ ومن أدل دليل على كُفْرِ عثمان واستحقاقه اللعن] ، وقال (ص١٩١): [ فلعنة الله عليه وعلى صاحبيه (١) وأشياعهم وأتباعهم إلى يوم الدين (٢)].

٥- وقال في ( ص١٩٢ ) : [ وقد اشتهر أن أمير المؤمنين (ع) كان يقنت في الوتر بلعن صنمي قريش يريد بهما أبا بكر وعمر ] .

7- وقال : [ فنقول : لا ريب في عداوة أبي بكر بن أبي قحافة التيمي لأمير المؤمنين عليه السلام ، وبقدمه وعداوته لكافة أهل البيت -

<sup>=</sup> اعتمدت على ترقيم الصفحات الموجود فيها ، دون النسخة المطبوعة ؛ لأني لم أقف عليها .

<sup>(</sup>١) ويقصد بصاحبيه أبا بكر وعمر - رضى الله عنهما - .

 <sup>(</sup>٢) ويقصد بأشياعهم وأتباعهم أهل السُّنّة بجميع فِرَقِهم ومذاهبهم .

عليهم السلام - ، وكتب الحديث والتأريخ مشحونة بذلك من طرق المؤمنين والمخالفين . وكذا ابن عمه طلحة بن عبيد الله التيمي ، وهو ممن ظاهر عثمان على أمير المؤمنين عليه السلام يوم الشورى . وقد قال بعض المحقّقين : إن أمير المؤمنين عليه السلام عَنَاه بقوله في الخطبة الشقشقية : « فصعا رجل منهم لضغنه » فجعله صاحب ضغن وحقد وعداوة لأمير المؤمنين عليه السلام . وقد كمل ذلك بمحاربته إياه يوم الجمل مع عائشة لا يلوي ولا يرعوي . ومن رءوس أعدائه عمر بن الخطاب العدوي القرشي ، وهو الفظ الغليظ الجأش الجاني ، وأمر الخطاب العدوي القرشي ، وهو الفظ البيت - عليهم السلام - أشهر من الشمس . ومن تابعيه على ذلك ابنه عبيد الله ، وكذا ابنه عبد الله وإن ستر عداوته ببعض الستر . ومن رءوس أعدائه عثمان بن عفان الأموى](١)

٧- وقال: (وأي عاقل يعتقد تقديم ابن أبي قحافة وابن الخطاب وابن عفان الأدنياء في النسب، والصعاب، الذين لا يعرف لهم تقدم، ولا سبق في علم ولا جهاد، وقد عبدوا الأصنام مدة طويلة، وفروا من الزحف في أحد وحنين، وأحجموا يوم الأحزاب، ونكست رءوسهم الراية وبراءة، وظلموا الزهراء بمنع إرثها ونحلتها، وألبسوا أشياء أقلها يوجب الكفر، فعليهم وعلى محبيهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين) (٢).

٤ - محمد بن طاهر القمي الشيرازي(ت ١٠٩٨هـ) :

١- قال في ( ص١٤٠ ) : [ وسنذكر إن شاء الله الأخبار الدالة على

<sup>(</sup>۱) رسائل الكركي ، لمحققهم الكركي ، ( 1 / 777 - 777 ) .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، (١/ ٦٢) .

بغض خلفائهم الثلاثة لعلي أمير المؤمنين عليه السلام ؛ ليظهر لك أنهم رءوس المنافقين ، وأعداء دين سيد المرسلين ، وسيجيء - إن شاء الله - في الدليل الثامن والعشرين عدة قرائن دالة على نفاقهم] .

٢ وقال في ( ص ٥٧٩ ) : [إن عثمان الملقب بـ « نعثل» الذي هو ثالث خلفاء المخالفين كان ظالما فاسقا ] .

٣- وقال في (ص٥٠٩-٥١٥): [ إِنَّ أُول خلفائهم كان ظالما فاسقا والظالم والفاسق لا يستحق الخلافة ، لقوله تعالى : ﴿ لَا يَنَالُ عَهْدِى الظّلِمِينَ ﴾ [ البقرة : من الآية ١٢٤] ولقوله تعالى : ﴿ وَلَا تَرَكّنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ [ هود : من الآية ١١٣] ، ولقوله تعالى : ﴿ إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبَا لِ فَتَبَيّنُوا ﴾ [ الحجرات : من الآية ٢] ، فإذا بطل إمامة أبي بكر بطل إمامة الآخرين أيضا ، فإذا بطل إمامة أئمة النواصب (١) ثبت إمامة أئمتنا الاثني عشر] .

٤- وقال في ( ص٥٣٣ - ٥٣٥ ) : [ إنَّ عمر ثاني خلفائهم كان ظالما فاسقا لا يستحق الخلافة . وأيضا قد دلَّ على إثمه وفسقه وغدره ، ما قدمناه من حكاية ارتفاع علي والعباس إلى عمر ، وتخلفه عن جيش أسامة] .

٥- محمد باقر المجلسي (ت ١١١١ه) :

١ – قال في شرحه لروضة الكافي في كتابه « مرآة العقول »<sup>(٢)</sup> في الحديث
 (١٦) : [ قوله : « مع فلان» يعني أبا بكر عليه اللعنة ] .

٧- وقال في شرح الحديث (١٨) (٢٥/ ١٢٥) : [ قوله(ع) : « فغضب

<sup>(</sup>١) يتهم جميع أهل السُنَّة بأنهم نواصب وإمامنا في هذا أبو بكر رضي الله عنه ، فعليه من الله ما يستحق .

<sup>(</sup>٢) النسخة التي نقلت منها النصوص مخطوطة بدائرة الآثار والتراث في بغداد ، وهي برقم(٢٠٩٩) والسبب في نقلي منها هو أني رجعت للنسخة المطبوعة فوجدتهم قد حذفوا العبارات التي صرّح فيها باللعن .

الأعرابيان » أي : أبو بكر وعمر إذ هما لم يهاجرا إلى الإسلام ، وكانا على كُفْرِهما ، وكان إسلامهما نفاقا ، وهجرتهما شقاقا ، فهما داخلان في قوله تعالى ﴿ الأعراب أشد كفراً ونفاقاً ﴾ ] .

٣- وقال في شرح الحديث (٢١): [قوله (ع): « وأمرت بإحلال المتعتين » أي: متعة النساء ، ومتعة الحجّ اللتين حرَّمهما عمر عليه اللعنة].
 ٤- وقال في الحديث (٢٣): [قوله: « وأمات هامان » أي: عمر ، و « أهلك فرعون » يعني: أبا بكر ، ويحتمل العكس ، ويدلُّ على أن المراد هذان الأشقيان قوله (ع): « وقد قتل عثمان »].

٥ - وقال في الحديث (٩٥) : [قوله - أي موسى الكاظم - : « وسألت عن رجلين » يعني : أبا بكر وعمر عليهما اللعنة ، « اغتصبا رجلًا » يعني : أمير المؤمنين « مالًا » يعنى الخلافة ] .

7- وقال في « بحار الأنوار » (٣٠ / ٣٩٩) : [ أقول : الأخبار الدالة على كُفْرِ أبي بكر وعمر وأضرابهما ، وثواب لعنهم والبراءة منهم ، وما يتضمن بدعهم ، أكثر من أن يذكر في هذا المجلد أو في مجلدات شتى ، وفيما أوردناه كفاية لمن أراد الله هدايته إلى الصراط المستقيم ] .

٧- وقال في رسالة « العقائد » (ق ١٧ ) : [ ومن ضروريات دين الإمامية :
 البراءة من أبي بكر وعمر وعثمان ومعاوية ] .

٨- وذَكَرَ رواية مختلقة مفادها: أنَّ جدلًا وَقَعَ بين علي وعثمان - رضي الله عنهما - تطور إلى شَتْم وتجريح من ضمنه قول عثمان لعلي: بفيك التراب، فأخذ يهجم على عثمان، ويلعنه، ويتهم أمَّه بالزنا، بل ويلعن من يحبُّ عثمان ويتولاه، فقال في « بحار الأنوار » (٣١٣/٣١): [قوله لعنه الله: الترباء في فيك يا على .. الترباء - بالفتح، أو بضم التاء وفتح

الراء – لغتان في التراب ، انظر هذا الذي خانت أمُّه أباه ، كيف شَتَمَ وعقً مولاه ، لعنة الله عليه وعلى مَنْ والاه ] .

#### ٦- نور الله التسترى (ت ٩ ١٠١ه) :

وأما أقواله<sup>(١)</sup> فمنها :

1- قال في (ص٣٥-٣٦): [ فلما لم يظهر منهم المسابقة والمسارعة في تلك المشاهد لنصرة الدين ، عُلِمَ أن مسابقتهم يوم السقيفة إنما كانت لنيل الرياسة ؛ طلبا للجاه ، وحبًا للدنيا ، وحسدًا لآل محمد - عليهم السلام - ، وذلك موجب لخروجهم بالكلية عن دين الإسلام ] .

٢- وقال في (ص٠٤): [فبايعوا أبا بكر بحضوره ، وعقدوا البيعة الفلتة الفاسدة لأبي بكر ، بعد إعمال وجوه أخرى من التلبيس وتطميع الناس واستمالتهم بتفويض إمارة البلاد ونحوها].

### ٧- محدثهم نعمة الله الجزائري (ت ١١١٢هـ):

١-قال: [كما نقل في الأخبار أن الخليفة الأول قد كان مع النبي صلى الله عليه وآله، وصنمه الذي كان يعبده زمن الجاهلية مُعَلَّق بخيط في عنقه ساتره بثيابه، وكان يسجد ويقصد أن سجوده لذلك الصنم إلى أن مات النبي صلى الله عليه وآله فأظهروا ما كان في قلوبهم، وقد تقدّم مجمل أحوالهم ](٢).

٢ - وكرر نفس المعنى فقال: [فإنه قدروي في الأخبار الخاصة أن أبا بكر كان يصلّي خلف رسول صلى الله عليه وآله والصنم معلق في عنقه ، وسجوده له] (٣)
 ٣ - وقال: [ وطول مدة خلافتهما هو أن مدة خلافة أبى بكر سنتان وستة

<sup>(</sup>١) نقلت أقواله من كتابه (1)

<sup>(</sup>٢) الأنوار النعمانية ، ( ٢/ ١١١ ) .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، (١/ ٥٣) .

أشهر وأيام ، ومدة خلافة الثاني عشر سنين فصبر عليها ، فلما أراد الله أن يقبضه إلى ما هيأ له من أليم العذاب جعل عمر الخلافة في ستة رجال وجعل عليّاً عليه السلام منهم ](١) .

3- وقال في « الأنوار النعمانية » : [ وحاصله أنا لم نجتمع معهم على إله ولا على نبي ولا على إمام ؛ وذلك لأنهم يقولون أن ربهم هو الذي كان محمد على نبيه ، وخليفته بعده أبو بكر ، ونحن لا نقول بهذا الرب ولا بذلك النبي ، بل نقول أن الرب الذي خليفة نبيه أبو بكر ليس ربنا ، ولا ذلك النبي نبينا ] (٢) .

## ٨- محدثهم الشهير يوسف البحراني (ت ١١٨٦ه) :

١-قال في كتابه « الشهاب الثاقب » ( ص٢٣٢ ) : [ إنَّ بعض الشافعية استدلَّ بهذه الواقعة على جواز الكلام قبل التسليم في الصلاة للضرورة اعتماداً على فِعْل أبي بكر لعنه الله] .

٢- وقال أيضاً ( ص ٢٥١ ) : [ثم أورد الرواية المذكورة ، وأورد بعدها رواية تزويج عمر لعنه الله بأم كلثوم ] .

### ٩- عبد الحسين شرف الدين (ت ١٣٧٧هـ) :

1- قال<sup>(٣)</sup> في المراجعة (٦٤) معللًا عدم ظهور نصوص الإمامة وصراحتها: [أما عدم إخراج تلك النصوص فإنما هو لشنشنة نعرفها لكلً من أضمر لآل محمد حسيكة ، وأبطن لهم الغلً من حزب الفراعنة في الصدر الأول ، وعبدة أولي السلطة والتغلب الذين بذلوا في إخفاء فضل

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، (١/ ١١٦) .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ( ٢ / ٢٧٨ ) .

<sup>(</sup>٣) كل أقواله نقلتها من كتابه « المراجعات » .

أهل البيت ، وإطفاء نورهم كلّ حول وكلّ طول ، وكلّ ما لديهم من قوة وجبروت ، وحملوا الناس كافة على مصادرة مناقبهم وخصائصهم بكلّ ترغيب وترهيب ، وأجلبوا على ذلك تارة بدراهمهم ودنانيرهم ، وأخرى بوظائفهم ومناصبهم ، ومرة بسياطهم وسيوفهم ، يدنون من كَذّب بها ، ويقصون من صَدِّقَ بها ، أو ينفونه أو يقتلونه . وأنت تعلم أن نصوص الإمامة ، وعهود الخلافة لممًا يخشى الظالمون منها أن تدمر عروشهم وتنقض أساس ملكهم] ، وهذا طَعْنٌ بالصحابة ولكنه خفي ومعلف ، وبيانه :

أ- اتهم الصحابة رضي الله عنهم بسلب الخلافة وغصبها .

ب- اتهم الصحابة رضي الله عنهم بالحقد والغل على على رضي الله عنه
 وأهل بيته .

ج- وَصَفَهم رضي الله عنهم بالطغيان والكفر مشبهاً إياهم بفرعون ، وأعوانه الذين استبدوا بالحكم والكفر ، حيث وصفهم رضي الله عنهم من حزب فراعنة الصدر الأول) .

د- وصفهم رضي الله عنهم بأنهم عبدة أولي السلطة والتغلب ، وهذا ذم ما بعده ذم لمن قاتلوا وعرضوا أنفسهم للموت طمعاً في رضوان الله والدار الآخرة ، كما قال تعالى : ﴿ فَلَيُقَاتِلْ فِي سَكِيلِ اللّهِ الله والدار عَظِمًا ﴾ [النساء: ٧٤].

ه- أنهم رضي الله عنهم استخدموا القوة ، وهددوا كلَّ من يذكر إمامة على رضى الله عنه .

٢- وصفهم رضي الله عنهم في المراجعة (٨٤) : [ أما الخلفاء الثلاثة وأولياؤهم ، فقد تأولوا النص عليه بالخلافة ؛ للأسباب التي قدمناها ، ولا

عجب منهم في ذلك ، بعد الذي نبهناك إليه من تأولهم واجتهادهم في كلّ ما كان من نصوصه صلى الله عليه وآله ، متعلقا بالسياسات والتأميرات ، وتدبير قواعد الدولة ، وتقرير شئون المملكة ، ولعلهم لم يعتبروها كأمور دينية ، فهان عليهم مخالفته فيها ، وحين تمّ لهم الأمر ، أخذوا بالحزم في تناسي تلك النصوص ، وأعلنوا الشدة على من يذكرها أو يشير إليها ] . \* وقوله هذا فيه عدّة مطاعن بالخلفاء الثلاثة أبي بكر وعمر وعثمان رضى الله عنهم منها :

أ- اتهم الصحابة رضي الله عنهم بعدم الامتثال لأوامر الرسول على إذا كانت تتعارض مع مصالحهم ، خصوصاً فيما يتعلق بالحكم وإدارة الدولة ، فإنهم لا يمتثلون فيها إلى أوامره ، بل يتركونها ويفعلون ما يرون فيه مصلحتهم ، وهذا طعن مؤلم فيهم .

ب-اتهمهم رضي الله عنهم باستخدام القوة والحزم لأجل إخفاء نصوص خلافة علي رضي الله عنه التي اغتصبوها ، وتوعدوا بالشدَّة والعقاب لمن يذكرها أو يشير إليها ، وكأنهم في وَصْفِه مجموعة من اللصوص الغادرين<sup>(۱)</sup> ، مع أنهم قادة الإسلام وبناة مجده .

٣- وذَكَرَ في المراجعة (٨٤) : [ وأيضا ، فإنَّ قريشًا وسائر العرب ، كانوا قد تشوقوا إلى تداول الخلافة في قبائلهم ، واشرأبت إلى ذلك

<sup>(</sup>۱) نعم ما لمح به عبد الحسين بوصف الصحابة بأنهم لصوص غادرون قد صرّح به المازندراني في شرحه لأصول الكافي (٥/ ١١٢) حيث قال: [ فقلدها على علياً (ع) - أي الخلافة - بأمر الله تعالى ، فصارت في ذريته الأصفياء الأتقياء البررة الكرماء الذي هم أولو الأمر ، كما قال تعالى : ﴿ يَكَانَيُ اللَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهِ وَالْمِيمُوا اللّهَ وَالْمِيمُوا اللّهَ وَالْمِيمُوا اللّهَ وَالْمِيمُوا اللّهَ وَاللّهُ مَن اللصوص المتغلبة الذين نشأت عقولهم وعظامهم ولحومهم في عبادة الأوثان ، غصبوها من أهل الصفوة ، فضلوا وأضلوا كثيراً] .

أطماعهم ، فأمضوا نياتهم على نكْثِ العهد ، ووجهوا عزائمهم إلى نقض العقد ، فتصافقوا على تناسي النصّ ، وتبايعوا على أن لا يُذْكَرَ بالمرَّة ، وأجمعوا على صَرْفِ الخلافة من أول أيامها عن وليها المنصوص عليه من نبيها ، فجعلوها بالانتخاب والاختيار ، ليكون لكلِّ حي من أحيائهم أمل في الوصول إليها ولو بعد حين ، ولو تعبدوا بالنصِّ ، فقدَّموا عليًّا بعد رسول الله صلى الله عليه وآله ، لما خرجت الخلافة من عترته الطاهرة ] .

### ١٠ - محمد مهدي الخالصي (ت ١٣٨٣هـ ١٩٦٣م) :

لقد حاول الخالصي أن يفنِّد استدلال أهل السُّنَّة على أن الله تعالى قد رضي عن أبي بكر وعمر ؟ لأنهما ممَّن بايع تحت الشجرة من خلال قوله تعالى : ﴿ لَقَدْ رَضِي ٱللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَابِعُونَكَ تَعْتَ ٱلشَّجَرَةِ ﴾ . فحاول إيجاد مخرج حتى لا يقرّ برضا الله لهم ، لأنه يشقُّ على نفوسهم الإقرار بفضيلة للخلفاء ، فادعى بأن الرضا لم يشمل جميع من بايع ، وإنما شمل فقط المؤمنين منهم ، ولا دليل (بزعمه) على أن الخلفاء الثلاثة من المؤمنين ، فيقول :

[ وإن قالوا أن أبا بكر وعمر من أهل بيعة الرضوان الذين نصَّ الله على الرضا عنهم في القرآن : ﴿ لَقَدْ رَضِي ٱللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَعْتَ ٱلشَّجَرَةِ ﴾ ، قلنا : لو قال « لقد رضى الله عن الذين يبايعونك تحت الشجرة » أو « عن الذين بايعوك » لكان في الآية دلالة على الرضا عن كلِّ من بايعه ، ولكن لما قال « لقد رضى الله عن المؤمنين إذ يبايعونك » فلا دلالة فيه على الرضا إلا عمَّن محض الإيمان ](١).

فهو يشكُكُ في أن الخلفاء رضي الله عنهم من المؤمنين ، لذا لا يَعُدُّهم

<sup>(</sup>١) إحياء الشريعة ، (١/ ٨٦).

مشمولين برضا الله ؛ لأنه خاص بالمؤمنين ، وماذا يقصد بإخراجهم من المؤمنين ؟ ! ، إنه لا يقصد إلا اتهامهم بالنفاق ، وجعلهم من زمرة المنافقين ، لأن الذين بايعوا تحت الشجرة كلهم من متابعي النبي على ، فإن كان مؤمنا ، فهو صحابي مؤمن به ، وإن كان غير مؤمن به ولكنه يتابعه في الظاهر فهو منافق ، ولا يوجد صِنْف ثالث من المبايعين ، ولما أخرجهم من المؤمنين ، فهو حتماً قد جعلهم من المنافقين ، ﴿ أَلَا سَاءَ مَا يَزِرُونَ ﴾ . من المؤمنين ، فهو حتماً قد جعلهم من المنافقين ، ﴿ أَلَا سَاءَ مَا يَزِرُونَ ﴾ .

يكشف عن حقده وبغضه لهما في كتابه ( فدك في التاريخ ) :

1- وصف (۱) الصديق رضي الله عنه بالخوف والجبن ؛ لأنه - في معتقده - لم يختر البقاء مع رسول الله عنه العريش إلا من أجل ضمان السلامة من القتل ، إذ أنها تكون أبعد نقطة عن الأعداء وقتالهم ، فقال في (ص١٢٧) : [ وأن الصّديق رضى عنه الله هو الذي التجأ إلى مركز القيادة العليا الذي كان محاطًا بعدة من أبطال الأنصار لحمايته ، حتى يطمئن بذلك عن غوائل الحرب ] .

وقال في ( ص١٢٨ ): [ وليس لدي من تفسير معقول للموقف إلا أن يكون قد وقف إلى جوار رسول الله – صلى الله عليه وآله وسلم – وكسب بذلك موقفا ، هو في طبيعته أبعد نقاط المعركة عن الخطر لاحتفاف العدد المخلص في الجهاد يومئذ برسول الله – صلى الله عليه وآله وسلم – . وليس هذا ببعيد لأننا عرفنا من ذوق الصّديق أنه كان يحبُّ أن يكون إلى جانب رسول الله – صلى الله عليه وآله وسلم – في الحرب ؛ لأن مركز جانب رسول الله – صلى الله عليه وآله وسلم – في الحرب ؛ لأن مركز

<sup>(</sup>١) كل أقواله نقلتها من كتابه « فدك في التاريخ » .

النبي – صلى الله عليه وآله وسلم – هو المركز المصون الذي تتوفر جميع القوى الإسلامية على حراسته والذب عنه (١) ] .

وقال في (ص١٢٥) عن الصديق رضي الله عنه : [ وشخصية اكتفت من الجهاد المقدس بالوقوف في الخط الحربي الأخير – العريش<sup>(٢)</sup> – ] .

٢- اتهم الصديق (بشراء ذِمَمِ الصحابة بالمال ؛ لتثبيت خلافته ، فقال في ص٨٩ : [ فلا غرابة في أن ينتزع من أهل البيت أموالهم المهمّة ؛ ليركز بذلك حكومته ، أو أن يخشى من علي عليه السلام أن يصرف حاصلات فدك وغير فدك على الدعوة إلى نفسه . وكيف نستغرب ذلك من رجل كالصّديق ، وهو الذي قد اتخذ المال وسيلة من وسائل الإغراء ، واكتساب الأصوات (٣)] .

٣- وصف خلافة الصديق ( بأنها خلافة لم تباركها السماء ، ولا رضي بها المسلمون ، فقال في ( ص ١٣٨ ) : [ ومعنى هذا أن الحاكمين زفوا إلى المسلمين خلافة لم تباركها السماء ولا رضي بها المسلمون ] ويقصد بها خلافة الصديق ، حيث قال قبلها بأسطر : [ تلك هي خلافة الصديق (رضي الله تعالى عنه) عندما خرج من السقيفة ] .

٤- بعد زعمه بأن خلافة الصديق لم تباركها السماء صرح بأنها خلافة ليس لها لون شرعي ، فقال ( ص١٨٦ ) : [ والنقطة الأولى التي نؤاخذ الصديق عليها هي وقوفه موقف الحاكم في المسألة مع أن خلافته لم

<sup>(</sup>١) ولا ندري! هل أن فرح الصديق بصحبة الرسول ﷺ في رحلة الغار كان لتوفر نفس العلة المزعومة (وهي كونه أبعد المراكز عن الخطر!!! إن شر الدواب عند الله . . . ) .

<sup>(</sup>٢) مع النبي الكريم ﷺ!!!

<sup>(</sup>٣) فهو لم يكتفِ بهذا القول باتهام الصديق رضي الله عنه ، بل تعداه إلى تشويه صورة كبار الصحابة رضي الله عنهم بأنهم كانوا على استعداد لبيع دينهم وتأييد الباطل بدراهم معدودة . فإنا لله وإنا إليه راجعون .

تكتسب لونا شرعيًا ] .

### ۱۲- الخميني<sup>(۱)</sup>(ت ۱٤٠٩هـ ۱۹۸۹م):

طَعَنَ في الفاروق عمر بن الخطاب رضي الله عنه طعناً حاقداً مؤلماً ، حيث قال في «كشف الأسرار» (ص ١١٣): [وهذا يؤكد أن هذه الفرية صدرت من ابن الخطاب المفتري ، ويعتبر خير دليل لدى المسلم الغيور ، والواقع أنهم (أي الصحابة) ما أعطوا الرسول حق قدره!!! الرسول الذي جدّ وكدّ وتحمل المصائب من أجل إرشادهم وهدايتهم ، وأغمض عينيه وفي أذنيه ترن كلمات ابن الخطاب القائمة على الفرية والنابعة من أعمال الكفر والزندقة].

# ١٣ - آيتهم العظمى الوحيد الخراساني (٢) :

فقد ألقى محاضرات على الهواء في مدينة « قم » أمام جَمْعِ من فقهائهم وطلاب العلم عندهم ، ونسخت في كتاب بعنوان « مقتطفات ولائية » ذكر فيه أن الوظيفة الأساسية للشيعي تجاه أسرته وأهل مذهبه أمران :

الأول: أن يزرع في قلوبهم محبة علي رضي الله عنه بأعلى درجة من المحبة الثاني: أن يزرع في قلوبهم بغض غاصبي حقه بالخلافة ( ومقصوده الخلفاء الثلاثة وبقية كبار الصحابة رضي الله عنهم) بأعلى درجة من البغض فلم يكتف بزرع البغض للخلفاء ، وإنما اشترط أن يكون بأعلى درجاته ، كما أن حب على رضي الله عنه بأعلى درجة في المحبة ، وحذرهم بأن

<sup>(</sup>١) أحد أبرز مراجع الشيعة ومؤسس دولتهم الحديثة (الجمهورية الإيرانية الشيعية الإمامية) وقد توسعت في ذِكْرِ موقفه من أهل السُّنّة في كتابي (موقف الشيعة الإمامية) ، وفي النية إفراد موقفه بكتيب صغير بعنوان « هذا هو التشيع بلسان الخميني » .

<sup>(</sup>٢) وهو أحد مريدي الفكر الخميني والمتعبدين بنصوصه .

البغض لو نقص عن الحب بمثقال ذرة ، فإن الأمة ستصاب بلعنة !!! سبحان الله! يحذرهم بأن بُغضَ الخلفاء لو نقص مثقال ذرة فإن اللعنة ستحلُّ عليهم . فكيف نطمع بعد ذلك منهم بأن يحبوا الخلفاء ويترضوا عنهم ، ويشهدوا لهم بالفضل والجنة ؟! وها هو يخرج ما في قلبه من حقد وبغض للخلفاء رضي الله عنهم ، ولا يعجب القارئ من هذه الصراحة ؛ لأنه بين أهل نحلته ، وفي قم الإيرانية ، إذ لا تقية ، ولا مداراة لأهل السُنّة وإليك نص قوله في المحاضرة السادسة ( ص  $PV-\Lambda$ ) بعنوان « ظلامة علي (ع) » ، وأقيمت بتاريخ PV-1 ها الموافق PV-1 المجلس ، وهم المسجد الأعظم بقم : [ من هنا ليتعرف الحضور في هذا المجلس ، وهم من طبقة الفقهاء أو المتفقهين الذين هم في سبيل الفقاهة ، على وظيفتهم بعد هذا إن وظيفتكم الأساسية تتلخص في أمرين :

١- غرس بذرة محبة علي (ع) في القلوب .

Y- أن نعمل وبنفس المستوى والمقدار ، ودون قيد أنملة من فارق أو تفاوت مع الأمر الأول (غرس الولاية والمحبة) ، على زرع بذرة بغض غاصبي حقه في قلوب الأمة ، واعلموا أن الأمة جمعاء ستبلى بلعنة ونقمة شاملة ، لا يعلم ما وراءها ، إذا ظهر بين التولي والتبرّي تفاوت ما ، أو برز شيء من الفارق بينهما ، ولو بقدر مثقال ذرة . . ] .

 $^{(1)}$  أبو على الأصفهاني  $^{(1)}$ :

<sup>(</sup>١) بعد أن أنهى الأصفهاني كتابة تقديمه للكتاب ذكر وقت تأليفه وذلك في عام ١٤١٨ هـ، أي عام ١٤١٨ م تقريبا ، وهي نقطة مهمة تبين للقارئ أن المؤلف من المعاصرين .

<sup>(</sup>٢) ألفت نظر القارئ إلى كونه من المعاصرين لكي يستيقن بأن الفكر التكفيري ليس مختصاً بالمتقدمين أمثال المفيد والمجلسي والكركي والجزائري والبحراني ، بل هو عقيدة =

وهو من شيوخهم المعاصرين الذين طعنوا ولعنوا وكفروا الخلفاء الراشدين بعبارة صريحة وقبيحة جدًّا بما يؤكِّد الحقيقة الخافية عن أذهان كثير من المسلمين ، وهي أن الفكر التكفيري متجذر في المذهب ، متغلغل في عروقهم ، بلا أدنى فَرْقِ بين المتقدمين والمتأخرين من علمائهم ، وإليك نُتَفًا من أقواله التي أوردها في كتابه ( فرحة الزهراء) :

١- قال ص٩-١٠: [ إذن عدو أمير المؤمنين مَنْ ؟ . . . ومثل هذا الشخص لا يكون غير الخبيثين الملعونين أبو بكر وعمر اللهم عذبهما عذاباً يستغيث منه أهل النار ] .

٢- قال ص٣٣ تحت عنوان (عدم إيمان أبي بكر وعمر): [ وأما مسألة إثبات كفرهما فهو من الأمور المسلمة المتضافرة في الروايات الكثيرة التي نذكر بعضاً منها تبركاً وتيمناً].

٣-قال ص٣٤ : [ كما أن فرعون لم يؤمن بالله وعاش بالكفر والشرك وآذى حجة الله موسى عليه السلام وأتعبه ، لذا عذّب الله فرعون وأنصاره وكذلك أبو بكر الملعون فهو لم يؤمن بالله وكان كافراً ومشركاً ، وآذى حجة الله أمير المؤمنين عليه السلام وأرهقه ، لذا فإن الله سوف يأخذه بأشد العذاب ومن يتبعه سوف يُحشر معه وينال أشد العذاب ] .

٤- قال ص٦٤ : [ أهل البيت عليهم السلام إضافة إلى لعنهم الأعداء
 خصوصاً أبا بكر وعمر أمروا محبيهم وشيعتهم بالتبري منهم ، ونحن في

<sup>=</sup> راسخة عند جميع علمائهم ، مع اختلافهم في إظهارها صراحة أو تلميحاً حسب ما تمليه عليهم التقية كي لا يثيروا عليهم أهل السُّنَة ، فهذا أحد مشايخهم المعاصرين - ولا يزال على قيد الحياة والله أعلم - صرَّح بفكره التكفيري بأجلى مظاهره من سبٌ ولعن لخير البشر بعد الأنبياء وهما خلفيتي رسول الله عَيْنُ أبو بكر وعمر رضى الله عنهما .

عهدنا هذا نقطع بضرس قاطع أنَّ إمام زماننا بقية الله الأعظم عجَّلَ الله فَرَجَه الشريف يريدنا أن نعاديهما قلباً ولساناً ] .

٥- قال ص ٧٠ : [ البراءة من أعداء أهل البيت عليهم السلام خصوصاً أبا بكر وعمر ليس منحصراً بأهل هذا العالم بل كل العوالم الأخرى في الأرضين والسماوات يلعنون أعداء أهل البيت عليهم السلام ، فمن خلال الكثير من الروايات يعلم أن هناك موجودات أخر في سائر العوالم الأخرى لا عمل لها إلا لعن أولئك والتبري منهم ] .

7- قال ص٧١ : [ ولا يخفى أن اللعن والتبري من أبي بكر وعمر منتشر في هذا العالم بحيث غير ذوي العقول وبعض الحيوانات أيضاً يلعنونهما بلغتهم الخاصة ، وينفرون منهما بدرجة أن النفرة تبدو ظاهرة جلية ] .

٧- قال ص٩٨-٩٩ : [ عائشة وحفصة مثل أبويهما كانتا موجودات خبيثة وسببتا كثيراً من الفتن والتي من جملتها إعطاء السمّ لرسول الله صلى الله عليه وآله . . . وعندما نقف أمام هذه النتيجة لا بدّ لنا من بغض هاتين الخبيثتين النجستين ولعنهما ] .

- مال ص١٠١ : [ أن أبا بكر وعمر أصل الشرور وانتساب الشرور الشرور السرور وانتساب الشرور اليهما ] .

9- قال ص١٠٥-١٠٦ : [ وأما بِدَع عمر وتشريعاته الضالة . . . وبالطبع إن فتن عمر لم تقتصر على ذلك فحسب ، بل بلغ مِن مساوئه ما مَلاً الخافقين ] .

10- قال ص10 تحت عنوان (شدة معاداة عمر لأهل البيت عليهم السلام): [ أنه لا يوجد أحد أظلم من عمر ، فقد كان هذا اللعين يصب حقده وضغائنه على أهل البيت عليهم السلام أولًا وبالذات على شيعتهم

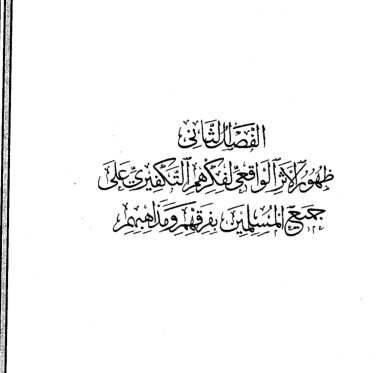
ومواليهم ثانياً بالتبع ، وقد طغت جسارة هذا اللعين على ذات الله عزَّ وجلَّ بحيث أن بدعه وفتنه الكثيرة سرت بين الناس مما أدَّى إلى انحرافهم عن المسيرة الصحيحة ووقوعهم في الضلال ] .

11- قال ص19 : [حب أبي بكر وعمر وكل من تبعهما عقوبته كبيرة جدا . . . فأي شخص عنده حبهما ولو كان في أي منصب ولو كان المريد لهما ملك إلهي مقرب أو لا ، فسوف يكون مورداً للغضب الإلهي سوف يعذّب في يوم الحساب بأشد العذاب] .

١٢ قال ص١٢ : [ وعمر في نظر أهل كاشان مثل أبي بكر في نظر أهل سبزوار حقير لا اعتبار له ] .

١٣ – قال ص١٣٧ : [ أبو بكر وعمر في النار ] .

170-17٣ حصّص مبحثاً كاملًا تحت عنوان ( قتل عمر ) ص١٢٥-١٢٥ مادحاً قاتله أبو لؤلؤة المجوسي فقال : [ فيا ترى من هو أبو لؤلؤة ؟ أبو لؤلؤة رجل من إيران واسمه فارسي ( فيروز ) كان من عظماء المسلمين لؤلؤة رجل من الشيعة المخلصين لأمير المؤمنين عليه السلام ، لقد حاز هذا الرجل العظيم على السعادة الكبرى إذ أن دعاء الصديقة الزهراء عليها السلام قد استجاب على يديه المباركتين فقتل قاتل الزهراء عليها السلام وأراح البشرية من شرّه وبلائه . . . ونحن بعد هذه السنين الطوال نقول قولًا صادقاً : رحمك الله تعالى يا أبا لؤلؤة ، فقد أدخلت البهجة على السلام أو لاد الزهراء المحزونة . . . والمأمول من شيعة أمير المؤمنين عليه السلام أن يزوروا صاحب ذلك المرقد المملوء بالصفاء في كاشان رحمة الله عليه ] .





قَبْلَ الولوج في بيان مادة الفصل ، لا بد من وقفتين مهمتين جدًا ، يغفل عنهما الكثير من المسلمين ، وهما :

### الوقفة الأولى

# تكفيرهم يشمل جميع فِرَقِ ومذاهب أهل السُّنَّة

ربما يتوهم بعض أهل السُنَّة -بدافع حُسْنِ الظن أو الجهل بالمذهب وحقيقته ، بسبب وقوعهم في فريسة الإعلام الشيعي الكاذب والمخادع - أن المقصود بهذا اللعن والتكفير بعض الفرق الضَّالَّة التي قد تحسب على أهل السُنَّة كالنواصب والخوارج (١) دون مجموع فرق أهل السُنَّة والجماعة ، وهذا في واقع الأمر توهم خاطئ بعيد جدّاً عن الصَّواب ، إذ أن تكفير الشيعة لمخالفيهم يشمل جميع مذاهب وفرق أهل السُنَّة بدون أي استثناء ، فلا فرق بين شافعي وحنبلي ، ولا بين معتزلي وأشعري ، ولا بين صوفي أو سلفي ، فالجميع في نَظرِ الشيعة كُفَّار ملعونون مستحقُّون للخلود في نار وجحيم الآخرة إلى الأبد مع اليهود والنصارى والمجوس!! وإليك - أخي القارئ - إثبات هذه الحقيقة من وجهين :

### الوجه الأول :

وهو وجه استدلالي يقوم على ما تقدَّم ذِكْرُه من نصوص ومرويات ويبني عليه ، هو كما يلي :

<sup>(</sup>۱) لا شك أن نسبة هذه الفرق الضَّالَة إلى أهل السُّنَة والجماعة فيه مجانبة كبرى للحقّ والصواب ، بل إنَّ أهل السُّنَة كانوا دائما الخصم والند لمثل هذه الجماعات المنحرفة ، وكتبهم حافلة بالرَّدِ عليها وتفنيدها أصولها ، ولطالما ذَكَرَ لنا التاريخ العديد من المساجلات والمواجهات بل والمعارك الدامية بين أتباع هذه الفرق الضَّالَة وأنصار الفرقة الناجية من أهل السُّنة والجماعة .

أُولاً : إنَّ أهل السُّنَّة والجماعة يعظُمون جميع صحابة رسول الله ﷺ ، ويجزمون بعدالتهم - كما هو معلوم لدى الجميع - ويفاضلون بينهم فيعدُّون أفضلهم -بل أفضل الناس على الإطلاق بعد الأنبياء- الخلفاء الثلاثة الراشدون أبو بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم ويعتبرونهم النبراس الذي يُستضاء به ، والمثال الذي يُحتذى ، بل المجد التليد الذي يُعتدُّ به ، لِمَا قدُّموه من نصرة وجهاد ، وما بذلوه من غالِ ونفيس في سبيل نبيهم ودينهم حتى جاءت آيات القرآن الكريم تثني عليهم أجمل الثناء ، وتأمر باتباع نهجهم والسير على خطاهم ؛ لأن في ذلك اتباعاً وسيراً على منهاج النبوة قطعاً ، ولما كان هؤلاء النفر العظيم ، والنادر من البشر قد زخرت -ويا للوقاحة- بذمه ولعنه وتكفيره كتب الشيعة ، كما جاء معنا في الفصل السابق كان من المنطقي إذن أن ينسحب هذا الحكم -بالذم واللعن والتكفير- على كلّ من تبعهم ، وسار على نهجهم ، ودان لهم بالفضل والخيرية ، إذ لا يُعقل أن يُكفَّرَ ويُلْعَنَ ويُسَبُّ الفاضل المتبوع ممَّن شهد له القرآن الكريم بالخير والرضوان ، وخصَّه النبي ﷺ بالصحبة والنصرة وزخر التاريخ بعظيم أعماله وروائع إنجازاته ، ويُنزُّه عن ذلك كله التابع المفضول ممَّن لم يعْصم ذِكْرِهِ أَو يُنزُّه ذمته شرعٌ من كتابٍ أو سُنَّة ، ولم يبلغ عشر معشار مبلغ سلفه من البذل والعطاء والصبر والجهاد!!!

ثانيا: ثبت عندنا من خلال ما مرَّ بنا في القسم الأول من الدراسة أن الشيعة الإمامية الاثني عشرية كَفَّروا كلَّ من خالفهم في أصل الإمامة أو أنكره، ولا شكَّ على الإطلاق أنَّ أهل السُّنَّة جميعهم بكلِّ فِرَقِهم ومذاهبهم هم في مقدّمة هؤلاء، فبقاؤهم بمنتئ عن الذمِّ والطعن والتكفير من قِبَلِ الشيعة أمرٌ ممتنع عقلًا، ولا دليل عليه من منطق أو نظر.

### الوجه الثاني :

بعد أن بَيّنا في الوجه الأول - بالنظر والاستدلال - أن تكفير الشيعة لأهل السُنّة يشمل جميع مذاهبهم وفرقهم بدون أي استثناء ، بقي أن نعلم : هل أن ما ذهبنا إليه هو عين ما جاء في المذهب وتقرَّر فيه ، أم أنه لا يعدو كونه بعُدٌ في المسلك عن واقع حال القوم ، أو تسريح للنظر في غير مجاله وأن تكفيرهم يقتصر على جماعة دون غيرها وعلى فرقة بعينها دون أخرى ؟ وحتى نقف جميعاً على الحقيقة ، إليك - أخي القارئ - على سبيل المثال لا الحصر ما سطَّره علماء الشيعة في كتبهم من روايات أئمتهم - المفتراة - وتصريحات لآياتهم بهذا الخصوص :

1- روى الكليني رواية تصف أبا حنيفة بأنه ناصبي ، ونصُّها هو : [عن محمد بن مسلم ، قال : دخلت على أبي عبد الله عليه السلام وعنده أبو حنيفة ، فقلت له : جعلت فداك رأيت رؤيا عجيبة ، فقال لي : « يا ابن مسلم هاتها ، فإن العالم بها جالس » وأوما بيده إلى أبي حنيفة ، قال : فقلت : رأيت كأني دخلت داري وإذا أهلي قد خرجت علي ، فكسرت خوزا كثيرا ونثرته علي ، فتعجبت من هذه الرؤيا ، فقال أبو حنيفة : أنت رجل تخاصم و تجادل لئاما في مواريث أهلك . فبعد نصب شديد تنال حاجتك منها إن شاء الله ، فقال : أبو عبد الله عليه السلام : « أصبت والله يا أبا حنيفة » ، قال : ثم خرج أبو حنيفة من عنده ، فقلت : جعلت فداك إني كرهت تعبير هذا الناصب ، فقال : « يا ابن مسلم لا يسؤك الله ، فما يواطئ تعبيرهم تعبيرنا ولا تعبيرنا تعبيرهم ، وليس التعبير كما عبره » ](١)

<sup>(</sup>١) « الكافي » لثقة إسلامهم الكليني ، ( ٨ / ٢٩٢ ) .

١- وروى الكليني أيضا: [عن محمد بن حكيم قال: قلت لأبي الحسن موسى عليه السلام: جعلت فداك! فقهنا في الدين وأغنانا الله بكم عن الناس، حتى أن الجماعة منا لتكون في المجلس، ما يسأل رجل صاحبه تحضره المسألة، و يحضره جوابها فيما من الله علينا بكم، فربما ورد علينا الشيء لم يأتنا فيه عنك ولا عن آبائك شيء، فنظرنا إلى أحسن ما يحضرنا وأوفق الأشياء لما جاءنا عنكم فنأخذ به ؟ فقال: «هيهات هيهات في ذلك والله هلك من هلك يا ابن حكيم، قال: ثم قال: لعن الله أبا حنيفة كان يقول: قال علي، وقلت»](١).

"- ونقل لنا محدِّثهم نعمة الله الجزائري وثيقة خطيرة لكشف الحقد الصَّفوي الفارسي على أئمة المسلمين ، من خلال موقف كل من الشاه عباس ، وجده إسماعيل تجاه قبر الإمام أبي حنيفة النعمان - رحمه الله تعالى - ، فيقول : [ إن السلطان الأعظم شاه عباس الأول لمّا فتح بغداد أمر بأن يجعل قبر أبي حنيفة كنيفا . وقد أوقف وقفًا شرعيًا بغلتين وأمر بربطهما على رأس السوق حتى أن كلّ من يريد الغائط يركبهما ويمضي إلى قبر أبي حنيفة لقضاء الحاجة . وقد طلب خادم قبره يوما فقال له : ما تخدم في هذا القبر وأبو حنيفة الآن في أسفل الجحيم ؟ فقال : أن في هذا القبر كلبًا أسودا دفنه جدك الشاه إسماعيل لما فتح بغداد قبلك فأخرج عظام أبي كلبًا أسودا دفنه جدك الشاه إسماعيل لما فتح بغداد قبلك فأخرج عظام أبي حنيفة وجعل موضعها كلبا أسودا فأنا أخدم ذلك الكلب . . ثم أكد الجزائري وقوع الاعتداء الآثم على قبر أبي حنيفة - رحمه الله تعالى - فقال الجزائري وقوع الاعتداء الآثم على قبر أبي حنيفة - رحمه الله تعالى - فقال .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، (١/٥٦) .

<sup>(</sup>٢) « الأنوار النعمانية » لمحدثهم نعمة الله الجزائري ، (٢ / ٣٢٤) .

٤- وروى الكليني أيضاً: [عن محمد بن حكيم ، وحماد عن أبي مسروق قال: سألني أبو عبد الله عليه السلام عن أهل البصرة ، فقال لي: ما هم ؟ قلت: مرجئة وقدرية وحرورية . فقال: « لعن الله تلك الملل الكافرة المشركة التي لا تعبد الله على شيء » ](١) .

قال محقق كتاب « الكافي » علي أكبر غفاري عند تعريفه للمرجئة ، معلّقاً عن هذه الرواية ما نصّه : [ المرجئة : المؤخّرون أمير المؤمنين عليه السلام عن مرتبته في المخلافة (٢) ، أو القائلون بأن لا يضرّ مع الإيمان معصية] . ٥ – وطَعَنَ محدثهم محمد بن طاهر القمي بالأئمة الأربعة – أبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد – قائلًا : [خاتمة في أحوال الأئمة الأربعة لأهل السُنّة وبعض فتاويهم الركيكة وعقائدهم السخيفة ] (٣) .

7- وينقل خاتمة محدثي الشيعة محمد باقر المجلسي معتقد الأئمة الأربعة لأهل السُنَّة بكون التكبير على الجنازة أربعاً ، وضمَّنه لعنهم ووصمهم بأخبث المنافقين ، فقال : [ وذهب الفقهاء الأربعة من المخالفين

<sup>. (</sup>۲ / ۳۸۷) « الكافي » لثقة إسلامهم الكليني ، (۲ / (1)

<sup>(</sup>٢) إن تعريف المحقق للمرجئة التي نصّت الرواية على لعنهم وكفرهم وشركهم بأنهم الذين يؤخّرون علياً رضي الله عنه عن مرتبته في الخلافة - بجعله رابع الخلفاء ، وليس الأول كما يعتقده الإمامية - يؤكّده محقّقهم البحراني في كتابه « الشهاب الثاقب » حيث قال في (ص ١٣٤) : [والمرجئة يطلق على معنيين ، أحدهما من أخّر علياً عليه السلام عن الخلافة ، والثاني من قال أنه لا يضر مع الإيمان معصية] ، ومرادهم من ذلك تكفير جميع فرق أهل السُّنة ؛ لأنهم قاطبة يعتقدون بأن عليا رضي الله عنه هو الخليفة الرابع للمسلمين وليس الأول ، وعليه بموجب الرواية وتعريفهم للمرجئة تكون جميع فرق أهل السُّنة كافرة ومشركة وعليها لعنة الله ، فلتتدبر فِرَقِ أهل السُّنة ذلك ، لعلهم يستفيقون من غفلتهم . (ص ٢٤١) .

وجماعة أخرى منهم إلى أن التكبير أربع ، وأما كون الصلاة على غير المؤمن أربعا ، فهو المقطوع به في كلامهم ، ويظهر لك من أمثال هذا الخبر أنَّ منشأ اشتباه العامة لعنهم الله في الأربع ، هو فعل النبي – صلى الله عليه وآله – ذلك أحيانا ، ولم يفهموا جهة فعله ، بل أعماهم الله تعالى عن ذلك ، ليتيسر للشيعة العمل بهذا في الصلاة عليهم ، لكونهم من أخبث المنافقين لعنة الله عليهم أجمعين ](١).

V- وقال محدثهم نعمة الله الجزائري أيضاً في « الأنوار النعمانية » : [ فالأشاعرة ومتابعوهم أسوأ حالًا في باب معرفة الصانع من المشركين والنصارى . . . فمعرفتهم له سبحانه على هذا الوجه الباطل من جملة الأسباب التي أورثت خلودهم في النار مع إخوانهم من الكفار  $I^{(Y)}$ .

- ما قام به محدثهم يوسف البحراني (٣) من طُغنِ ولَغنِ لعلماء أهل السُنَّة ، دون تفريق بين معتزلي وأشعري ، حيث طعن في الزمخشري والرازي والغزالي والتفتازاني ، فبعد أن نقل كلام الزمخشري ، وأتبعه بالرازي قال عنهما في (ص٨٨) : [ إلى آخر كلامه أذاقه الله تعالى مع سابقه . أي الزمخشري . شديد انتقامه ] .

وقال عن الغزالي في (ص١٣٧ ) : [ وإنه ليعجبني أن أنقل كلاماً للغزالي الذي هو حجة إسلامهم ، لتطلع بذلك على خُبثِ سرائرهم وقُبْحِ مرامهم إلى أن قال في (ص١٣٩) : فسرِّح بريد نظرك في أطراف هذا الكلام ، الذي هو كلام إمام أولئك اللئام ، وحجة إسلام تلك الطغام ] .

<sup>(1)</sup> بحار الأنوار ، لعلامتهم المجلسي ، ( VA / VA ) .

<sup>(</sup>٢) الأنوار النعمانية ، لمحدثهم نعمة الله الجزائري ، (  $\Upsilon$  /  $\Upsilon$  ) .

<sup>(</sup>٣) وذلك في كتابه « الشهاب الثاقب في بيان معنى الناصب » .

وقال عن التفتازاني في (ص١٣٩): [ ولقد أجرى الله الحقّ على لسان علامتهم التفتازاني قال عليه ما يستحقه في « شرح المقاصد » . . . إلى أن قال عنه في (ص ١٤١): ولقد أنصف التفتازاني في ذلك تمام الإنصاف على رغم أنفه ، وفي المثل المشهور (حامل حتفه بكفّه) ، وقد ظنّ أن التستُّر بهذه الأعذار يطفئ عنهم نائرة العار والشنار ، ولم يدرِ أن عثراتهم لعظم قبائحها قد بلغت في الاشتهار إلى حدّ لا تقبل الإنكار ، وعَذَراتهم لنتن روائحها قد بلغت في الانتشار إلى مقام لا يقبل الاستتار].

٩ - وقال شيخهم محمد باقر المازندراني : [ وهذا عند أصحاب الكياسة والعقل عجيب ، وإن كان لدى أهل السنة السفهاء غير غريب ](١) .

1- وقال علامتهم ومحققهم الميرزا حبيب الله الهاشمي الخوئي عن الصوفية والمتصوفة: [قد تبين وتحقق لك مما أوردناه في شرح هذا الكلام لأمير المؤمنين عليه السلام أن مذاهب الصوفية بحذافيرها مخالفة لمذهب المتشرعة الإمامية الحقة ، شيّد الله بنيانه وأحكم قواعده وأركانه ، كما ظهر لك أن الآيات والأخبار في لعنهم وطعنهم والتعريض والإزراء عليهم لعنهم الله تعالى متظافرة ، وأن الأخبار التي تمسّكت بها هذه الفئة الضالة المبتدعة المطرودة الملعونة إما موضوعة مجعولة ، أو متشابهة مؤولة ، أو ضعيفة سخيفة . . . فويل لقوم اتخذوا سلفهم الذين مهدوا لهم البدعات ، وموهوا لهم الضلالات أرباباً ، فرضوا بالشّبلي والغزالي وابن العربي وجنيد البغدادي أثمة . . . خذلهم الله تعالى في الدنيا ، وضاعف عليهم العذاب في العقبى . . ](٢)

<sup>(</sup>١) أنوار الرشاد للأمة في معرفة الأثمة ، لمحمد باقر المازندراني ، ( ص٣٤) .

<sup>(</sup>٢) منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة ، لحبيب الله الهاشمي الخوئي ، ( ١٤ / ٢١ ) .

1 - 1 إن علامتهم محمد جميل حمود قد طَعَنَ بالرازي ، ووصمه برأس النواصب (۱) ، فقال في ( ص 180 ) : [ اعترض على الفهم الإسلامي العام للآية جماعة من المتعصبين النواصب ، وعلى رأسهم الفخر الرازي في « التفسير الكبير » ] ، وقال عنه أيضاً في ( ص100 ) : [ فظهر مما ذكرنا غفلة الناصب اللعين عن أخبار الشيعة أيدهم الله تعالى ] ، ثم وَصَمَ الآلوسي بالنصب أيضاً فقال في ( ص100 ) : [ قال الناصبي الآلوسي ] . الآلوسي بالنصب أيضاً فقال في ( ص100 ) : [ قال الناصبي الآلوسي ] . يتجلى لك افتضاح الناصبي المتعصب إمام المشككين ، حيث لهج بما لم يلهج به البشر ] (100

وهكذا علمنا على وجه اليقين بالدليل والاستقراء أن العداء والتكفير تجاه أهل السُّنة ليس مخصوصاً بأعيان دون آخرين أو فرقة دون غيرها ، إذ لا فرق بين أبن تيمية صاحب كتاب « منهاج السُّنة » – الذي دك به صرح المذهب الإمامي من القواعد – وبين الشافعي – الناظم أجمل القول في حبّ الآل من البيت النبوي – في نظر الشيعة ، فكلاهما عندهم كافر ملعون خالد مخلّد في نار الجحيم ، لا الأول أورده منهاجه مورد الكفر واللعن ، ولا الثاني عصمه إنشاده وثناؤه من نار الآخرة وجحيمها ، وهكذا الحال على العموم ، فالسّلفيّة – الذين تميّزُوا عن غيرهم من الجماعات الإسلامية السُّئيّة بقوّة التصدي للفكر الشيعي والتثقيف ضده ، وخصومهم من بعض الطرق الصُوفية ، ممن يدّعون انفرادهم بطرق ، أو مناهج تعبديّة خاصة ، الطرق الصُوفية ، ممن يدّعون انفرادهم بطرق ، أو مناهج تعبديّة خاصة ، ورثوها بزعمهم عن أئمة آل البيت ، وتحديداً علياً وأبناءه رضي الله عنهم ،

<sup>(</sup>١) وذلك في كتابه « أبهى المداد في شرح مؤتمر علماء بغداد » .

<sup>(</sup>٢) « مصباح الفقاهة » لآيتهم العظمى الخوئي ، (١/٢١١).

كلاهما في ميزان الشيعة كافر مستحقّ للخلود في النار ، إذ الكلّ عندهم سواء ، ما داموا يجتمعون على حبّ الصحابة والخلفاء الراشدين ، وما داموا لم يسلموا لهم بسلامة منهجهم الأصولي السقيم في وجوب القول بالإمامة والعصمة ، وما إلى ذلك من عقائدهم الفاسدة البيّنة الضّلال ، أما سبب كون بعض علماء السّنة كابن تيمية ، وبعض فِرَقِهم كالسّلفيّة أكثر عرضة لهجوم أتباع هذا المذهب وعلمائه من غيرهم ، فمردّه إلى أن هؤلاء العلماء وتلك الفِرَق كانوا أشدّ من غيرهم وقعاً عليهم كونهم تصدّوا بحزم وجدّيّة لفضح عيوبهم ، وهَدْم أُسُسِ مذهبهم ، وتقويض بنائه ، فجعلوا من أنفسهم مرمى سهام القوم ونبالهم ، لكنهم ظلّوا صروحاً شامخة تكسّرت على صخورها نصول سهامهم والنبال :

### الوقفة الثانية

### بيان معاني اهم مصطلحاتهم المتداولة في قضية التكفير

وأهم هذه المصطلحات هي :

#### ١- الإيمان

مرادهم به الإسلام مع الاعتقاد بإمامة الأئمة الاثني عشر . والدليل ما يلي :

١ - يقول علامتهم محمد بن علي الموسوي العاملي : [ المراد بالإيمان هنا معناه الخاص ، وهو الإسلام مع الولاية للأئمة الاثني عشر ]<sup>(١)</sup> .

٢- وقال آيتهم العظمى محمد صادق الروحاني: [ الإيمان يعني: الإسلام، والولاية للأئمة الاثني عشر] (٢).

٣- ويقول علامتهم محمد بن جمال الدين مكي العاملي ، الملقب بالشهيد الثاني : [والمراد بالإيمان معناه الأخص ، وهو الإسلام ، والولاية للأئمة الاثنى عشر ]<sup>(٣)</sup> .

 $\xi$  ويقول محدثهم يوسف البحراني : [الإيمان الذي هو عبارة عن الإسلام ، مع اعتقاد إمامة الأثمة الاثني عشر  $\xi$  ، وقال : [الإيمان الذي هو عبارة عن معرفة الإمام والقول به  $\xi$  ، أكّد أن مصطلح الإيمان لا يصح

<sup>(</sup>١) " مدارك الأحكام » (٥/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٢) « فقه الصادق » ( ٢ / ٢٥٨ ) .

<sup>(</sup>٣) « مسالك الأفهام » ( ١ / ٢١٤ ) .

<sup>(</sup>٤) « الحداثق الناضرة » ( ۱۲ / ۲۰۳) .

<sup>(</sup>٥) « الشهاب الثاقب » لمحققهم يوسف البحراني ، (ص ٩٧) .

إطلاقه على غير الشيعة ممن لا يعتقد بالإمامة ، فقال : [ والذي دلَّت عليه الأخبار كما تقدَّمت الإشارة إليه أن الإيمان لا يصدق على غير الإمامية ](١) .

### ٢- المؤمن

ومرادهم بالمؤمن هو: الشيعي الإمامي حصراً.

وممن صرِّح بذلك من علمائهم:

ا – يقول محمد بن علي الموسوي العاملي : [ المؤمن هو المسلم الذي يعتقد إمامة الأئمة الاثني عشر  ${}^{(7)}$ .

Y- ويقول محدثهم يوسف البحراني : [ المؤمن وهو المسلم المعتقد Y الأمامة الأثنى عشر Y .

- وقال علامتهم النجفي : [كما أنه لا إشكال في وجوب غسل المؤمن أي الإمامي المعتقد لإمامة الأئمة الاثني عشر - عليهم السلام - 1 $^{(3)}$  .

٤ - ويقول الخونساري في كتابه « جامع المدارك » ( ٦ / ٤ ) : [ ومن الشروط الإيمان بمعنى كونه اثني عشريا ] .

٥- ويقول آيتهم العظمى أبو القاسم الخوئي في كتابه « مصباح الفقاهة »
 (١ / ٣٢٣ ) : [ أقول : المراد من المؤمن هنا من آمن بالله وبرسوله ،
 وبالمعاد وبالأئمة الاثني عشر - عليهم السلام - أولهم علي بن أبي طالب عليه السلام وآخرهم القائم الحجة المنتظر ] .

٦- ويقول آيتهم وإمامهم الخميني في كتابه « المكاسب المحرمة »

<sup>(</sup>١) « الحداثق الناضرة » لمحقِّقهم يوسف البحراني ، (٢٢ / ٢٠٤ ) .

<sup>(</sup>٢) « مدارك الأحكام » (٤/١٥٠).

<sup>(</sup>٣) « الحداثق الناضرة » (١٠ / ٣٥٩ ) .

<sup>(</sup>٤) « جواهر الكلام » لشيخهم النجفي ، (٤/ ٨٠).

( ١ / ٢٥٠) : [ المراد بالمؤمن : الشيعة الإمامية الاثني عشرية ] . ٧- وأخيرًا يقول آيتهم العظمى السيستاني في كتابه « المسائل المنتخبة » ( ص ١٣) : [ رابعاً : الإيمان – بمعنى أن يكون اثنا عشريا ] .

#### ٣- المخالف

ومقصودهم به كل من عدا الشيعي الإمامي من المسلمين ، ممن لا يعتقد بالإمامة التي ينصون عليها ، كأحد أهم أصول المذهب ، وممن صرح بمعناه عندهم من علماء الشيعة ما يلي :

1- قال آيتهم العظمى الكلبايكاني جواباً على سؤالِ مانصه: [ من هو المخالف؟ هل هو من خالف معتقد الشيعة في الإمامة ، أو من خالف بعض الأئمة ، ووقف على بعضهم؟ فيدخل في ذلك الزيدية وغيرهم ، وهل حُكْمُ المخالف حُكْمُ « الخارج ، والناصب ، والغالي » أم لا ؟ بسمه تعالى : المخالف في لساننا يطلق على منكر خلافة أمير المؤمنين عليه السلام بلا فصل (۱) ، وأما الواقف على بعض الأئمة – عليهم السلام فهو وإن كان معدودا من فرق الشيعة إلا أن أحكام الاثني عشرية لا تجري في حقه ](۲) .

٢- ويقول محمد كلانتر محقق كتاب « اللمعة الدمشقية » : [ المخالف

<sup>(</sup>۱) ومقصده من هذا القيد في تعريف الإمامي ومخالفه هو أن الإمامي يعتقد أن علياً رضي الله عنه الخليفة بعد النبي على مباشرة بلا فصل ، أي أنه الخليفة الأول بعد النبي على ، وهو متضمن النفي لخلافة أبي بكر التي نالها بعد النبي على مباشرة ، و أما أهل السُنّة (المخالفون) فيعتقدون أن علياً رضي الله عنه خليفة للنبي على ، ولكنه الرابع بعد الخلفاء الثلاثة (أبي بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم) وليس الأول .

<sup>(</sup>٢) ﴿ إِرْشَادُ السَّائِلُ ﴾ الكَلبايكاني ، ( صُ ١٩٩ ) رَقَمُ السَّوَالُ ( ٧٤٢ ) .

وهو غير الاثنى عشري من فرق المسلمين ](١).

"- ويقول الميرزا جواد التبريزي: [ بحيث أنهم عُرِفوا (٢) حتى عند أعدائهم بتوليهم لهؤلاء الأئمة الطاهرين، وميزوا بأنهم ( الاثنا عشرية ) في إشارة إلى اعتقادهم بإمامة الأئمة الاثني عشر. وصار الأمر عند الشيعة بحيث أن من كان لا يؤمن بأحدهم، أو جعل غيره مكانه لا يعد من هذه الطائفة المحقة ] (٣).

٤- ويقول محدثهم يوسف البحراني: [ لأنا لا نعقل من المخالف متى أُطلق إلا المخالف في الإمامة والمُقَدِّم فيها ]<sup>(٤)</sup>.

وقال أيضاً: [ ومخالفيه هم الذين لم يأخذوا بأحكامه ، ولم يعتقدوا إمامته وعصمته ، بل جعلوه من سائر الخلفاء ](٥) .

وقال أيضاً: [و لاريب أن مراد ابن إدريس بالحقّ الذي صرَّح بنجاسة من لم يعتقده إنما هو الولاية كما سيأتيك بيانه إن شاء الله تعالى في الأخبار، فإنها معيار الكفر والإيمان في هذا المضمار ](٢).

٥- إن آيتهم العظمى المعاصر محمد سعيد الحكيم -الذي يقطن النجف الآن- قد صرَّح بمعنى مصطلحي « العامة » و « المخالفين » بأنهم الذين يتولون الشيخين- أبا بكر وعمر رضي الله عنهما - ويعتقدون بشرعية

<sup>(</sup>١) اللمعة الدمشقية ، لشهيدهم الثاني ، (١/ ٢٤٨) .

<sup>(</sup>٢) ويقصد الشيعة الإمامية .

<sup>(</sup>٣) رسالة في إمامة الأثمة الاثني عشر ، للميرزا جواد التبريزي ، ( ص ١٢ ) .

<sup>(</sup>٤) الشهاب الثاقب ، للبحراني ، (ص٢٥٤) ، ومراده من المُقَدَّم فيها أي الذي يقدم أبا بكر وعمر على على (رضى الله عنهم جميعاً) في الخلافة .

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ، ( ص ٢٢٨ ) .

<sup>(</sup>٦) الحدائق الناضرة ، (٥/ ١٧٩) .

خلافتهما ، بمعنى آخر أن المخالفين والعامة هم أهل السُّنَة بجميع فِرَقِهم ومذاهبهم ، فقال ما نصه : [ الظاهر أن المراد بالعامة المخالفون الذين يتولون الشيخين ويرون شرعية خلافتهما على اختلاف فِرَقِهم ، لأن ذلك هو المنصرف إليه العناوين المذكورة في النصوص [(۱) .

٦- ويبين آيتهم العظمى محسن الحكيم الذين يشملهم عنوان المخالف بقوله: [ ولاينافي الطعن فيه بما سبق ، إذ يكون حاله حال جماعة من العامة ، والفطحية والواقفية وغيرهم من المخالفين للفرقة المحقة ](٢).

٧- ويقول الخوئي: [ والمخالف مسلم - غير مضمر للكفر - إلا أنه لا يعتقد بالولاية]<sup>(٣)</sup>.

٨- إن الطوسي ذَكَرَ كلاماً في موضوع صلاة الجنازة ، يفهم منه معنى المخالف ، حيث قال : [ « وأما ما يتضمن من الأربع تكبيرات محمول على التقية ؛ لأنه مذهب المخالفين . . » ] (٤) ، فعبر عن أهل السُنّة بالمخالفين الذي يُكَبِّرُون أربعاً في صلاة الجنازة .

9- إنَّ محقِّقهم الحلي ذَكَرَ عبارة بخصوص حُكْمِ دَفْعِ الزكاة ، لغير الشيعي ، فقال : [ ولو أعطي مخالف زكاته لأهل نحلته ثم استبصر أعاد ] (٥) .

<sup>(</sup>۱) « المحكم في أصول الفقه » لآيتهم العظمى محمد سعيد الحكيم ، (٦/ ١٩٤) ، وهكذا أينما وردت لفظة (العامة) فإن المقصود بها هم أهل السُّنَّة . . وهنا أود الإشارة إلى ضرورة التفريق بينها وبين لفظة (العوام) فإن المقصود بها غالب البسطاء من المسلمين .

<sup>(</sup>٢) « مستمسك العروة الوثقى » لآيتهم العظمى الحكيم ، ( ٥ / 777 ) .

<sup>(</sup>٣) « كتاب الطهارة » ( ٩ / ٩٤) .

<sup>(</sup>٤) « تهذيب الأحكام » (٣/ ٣١٦).

<sup>(</sup>٥) « شرائع الإسلام » لمحقِّقهم الحلي ، (١/ ١٢٣).

وعندما أراد محقّق الكتاب صادق الشيرازي شرح هذه العبارة ذَكَرَ فيها المخالف بكل وضوح - بأنه غير الشيعي من المسلمين - حيث قال : [ يعني : لو أعطى غير الشيعي زكاته لفقراء غير الشيعة وجب عليه إعادة الزكاة بعد ما صار شيعياً ] .

وهناك ملاحظة من الضروري الإشارة إليها ، وهي : بما أن معنى المخالف هو كل من عدا الشيعي الإمامي من المسلمين فهي تشمل صنفين : الأول :

أهل السُّنَّة بجميع فِرَقِهم ومذاهبهم ، فهم المقصود الأول بهذا المصطلح كما تقدم تصريح مراجعهم به .

#### الثاني :

فِرَقُ الشيعة الأخرى كالإسماعيلية والزيدية وغيرهم ، فهم أيضاً يعدهم الإمامية مخالفين لهم ، فلا يجرون عليهم أحكامهم (١) .

<sup>(</sup>۱) فمن علمائهم الذين صرَّحوا بدخول فِرَقِ الشيعة في عنوان المخالف وعدم إجراء أحكام الإمامية عليهم: يقول شيخهم محمد حسن النجفي في كتابه « جواهر الكلام » (٤/ ٥٠ - ٨١): [كما أنه لا إشكال في وجوب غسل المؤمن أي الإمامي المعتقد لإمامة الأئمة الاثني عشر – عليهم السلام – ما لم يحصل منه سبب الكفر ، بل هو إجماعي إن لم يكن ضروريا ، وأما من لم يكن كذلك كالعامة وقد يلحق بهم فرق الإمامية المبطلة ، كالواقفية والفطحية والناووسية ] ، وقال آيتهم العظمى محسن الحكيم في كتابه « مستمسك العروة الوثقى » (٥/ ٣٦٦): [ولاينافي الطعن فيه بما سبق ، إذ يكون حاله حال جماعة من العامة ، والفطحية والواقفية وغيرهم من المخالفين للفرقة المحقة ] ، وقال آيتهم العظمى الكليايكاني في كتابه « إرشاد السائل » (ص ١٩٩ ) رقم السؤال (٧٤٧): [وأما الواقف على بعض الأثمة – عليهم السلام – فهو وإن كان معدودا من فِرَقِ الشيعة ، إلا أن أحكام الاثني عشرية لا تجري في حقه ] .

وعليه فالمقصود بمصطلح المخالف هم أهل السُّنَّة أولاً وأصالةً ، وباقي فِرَقِ الشيعة من غير الإمامية ثانياً وتبعاً ، ويجب التنبه لهذا وخصوصا عند نقلي لفكرهم التكفيري وظهور آثاره من خلال تطبيقه على المسلمين ، فأحياناً أعبر بموقفهم من أهل السُّنَّة ، وأحياناً أعبر بموقفهم من جميع المسلمين ، وكلا التعبيرين صحيح ، فالكل يشملهم لفظ المخالف .

# (٤- الكفر المقابل للإيمان)

ذَكَرَ آيتهم العظمى أبا القاسم الخوئي ثلاثة معاني للكفر ، أحدها يخصُّ موضوع دراستنا وهو القسم الثاني ، حيث قال : [ وذلك لأن للكفر مراتب عديدة . . . و « منها » : ما يقابل الإيمان ويحكم بطهارته واحترام دمه وماله وعرضه ، كما يجوز مناكحته وتوريثه (١) . إلا أنَّ الله سبحانه يتعامل معه

<sup>(</sup>۱) ربما يمحو هذا التجويز الوهم الذي يتبجح به بعض الجهال ممن لم يطلع عليه من أن ثبوت التناكح والتصاهر فيما بين الشيعة والسُّنة ينقض - في نظره - دعوى التكفير تلك!!! ومن الجدير بالذكر ومما يثير الحنق والنقمة أن هذا الحكم الجاثر القذر في حق المسلمين السُّنة يُعَدُّ عند معظم علماء المذهب تساهلًا كبيراً يثير حفيظتهم ، ويعدونه خروجاً سافراً عن المعتقد به في المذهب في كونهم - أي أهل السُّنة - كفاراً في الدنيا والآخرة ، أنجاساً مستباحي المال والدم ، إذ أن مجهولية هذا الرأي ومرجوحيته تُعَدُّ في المذهب الإمامي حقيقة مُسلَّماً بها ومقطوعاً بصحتها ، بل إنَّ مما يُعجب منه ومما يحتار له العقل السوي هو أن هذا الرأي لا يمثل حتى حقيقة معتقد مَنْ طرحوه أو قدموا له ، حيث كان تبنيهم له وفتياهم به ، إما تقية يخدعون بها السُذّج من المسلمين ، أو ضرورة أملتها مصلحة المذهب ومصلحة أتباعه ، من خلال تذليل ما يعترضهم من عقبات ومعوقات في المعيشة مع من هم بين ظهرانيهم من المسلمين ، ودليلنا على ذلك ما صرَّح به دهاقنة المذهب ومراجعه العظام ممن هم على معرفة تامة بالعلوم والحقائق الخافية فيه بين ثنايا مجموع محامه وعقائده ، من أن ما قيل من طهارة المسلم المخالف في الدنيا لا يعدو كونه تقية أو مداراة لمصلحة عارضة ، وممن صرَّح بذلك :

### معاملة الكافر في الآخرة ، وقد كنا سمينًا هذه الطائفة في بعض أبحاثنا

= 1 - 8 الأعظم الأنصاري في كتابه ( كتاب الطهارة ) ( 1 / 80) : [ ولا يتوهم من الحكم بطهارتهم بثبوت مزية أهم من حيث الرتبة على سائر الكفار ، كما توهمه بعض فطعن على المتأخرين بما طعن ، وإنما نحكم بذلك كما ذكره كاشف اللثام استهزاء بهم ، ودفعا للحرج عن المؤمنين ] .

Y - eall محققهم ومحدثهم البحراني في كتابه « الشهاب الثاقب » ( ص (Y, Y) : [ فإن رسوم الإيمان قد انطمست ، وآثاره قد عفت واندرست ، ونار التقية قد علا شرارها ، وعظم في الفرقة الناجية انتشارها ، وقد ورد الأمر في الشريعة المحمدية أن احجبوا دينكم بالتقية ، ولعل هذا هو السّرُ في تصريح علمائنا المتأخرين بإسلام أولئك المخالفين ، كما قد نقل فضلاؤنا المتأخرون عن الشيخ رحمه الله من أنه أظهر تلك المقالة في بعض مصنفاته تقية لقوله بكفرهم ، كما نقله عنه غير واحد من الأصحاب ] . Y - e وقال محدثهم نعمة الله الجزائري في كتابه « الأنوار النعمانية » ( Y / Y / Y) : [ وأما وطلاق الإسلام عليهم في بعض الروايات فلضرب من التشبيه والمجاز وإلتفاتاً إلى جانب التقية التي هي مناط الأحكام ] .

3 - 6 وقال علامتهم المعاصر محمد جميل حمود في كتابه ( الفوائد البهية في شرح عقائد الإمامية » (77/7): [ أما حكم بعض المتأخرين بإسلامهم ، فمبني على ضرب من المصلحة والتسهيل وحقناً للدماء ، كل هذا بحسب الظاهر دون الواقع ، ويشهد له ما ذكرَه صاحب البحار والخوئي في ( مصباح الفقاهة » فليراجع ، وإلا فالمسألة موضع اتفاق لا سيما عند المتقدمين] ، وقال في نفس الجزء ( 77): [مضافاً إلى أن تبني هذا الرأي ما هو إلا مماشاة معهم ومداراة لهم ] .

فتصور أخي القارئ الكريم أن هذه التصريحات وغيرها كثيرة جاءت كلها تبريراً لقول مرجوح في المذهب – بل مجهول – انفرد به بعض متأخريه ، منكر عند المتقدمين فيه نصّ على الحكم على المخالف بالإسلام الدنيوي دون الأخروي ، رغم أن إسلام الدنيا هذا مُعاق وممسوخ ومشوّه ، إذ أنه يحرم اتخاذه أخاً في الدين ، بل ويجيز لعنه واغتيابه والبراءة منه =

بمسلم الدنيا ، وكافر الآخرة ]<sup>(١)</sup> .

وبعد هاتين الوقفتين آن لنا أن نبين كيف ظَهَرَ أثر الفكر التكفيري الذي يحمله الشيعة بين جوانحهم تجاه أهل السُنَّة ، من خلال عَرْضِ أهم المظاهر العقائدية والفقهية التي تجلى فيها أثر هذا الفكر بوضوح . وإليك أخى القارئ بعض أهم تلكم المظاهر :

<sup>=</sup> والتقوّل عليه وإعظام الفرية فيه ، وغير ذلك كثير مما سنجده في القادم من صفحات هذه الدراسة ، وأما في الآخرة فهو وفق هذا الحكم « المتسامح ! » خالد مخلد في النار مع اليهود والنصارى والمجوس ، لا يرى الجنة ولا يشم ريحها!! فهل بعد هذا كله يطمع أحد ، أو يأمل ، أو حتى يتوهم أن يجد بين أصحاب هذا المذهب من يقول بإسلام المخالف المطلق الكامل في الدنيا والآخرة ؟! إلا أن يكون كاذباً مخادعاً استسهل الضحك على الذقون ، واستمرأ جهل وسذاجة الندّ!!!

وفي النية إن شاء الله تعالى إفراد دراسة مستقلة - في القريب جدًّا - تبين بنصوصهم القاطعة واعترافاتهم الصريحة بأنهم قالوا تلك المقولة إما تيسيراً للشيعة ورفعاً الحرج عنهم في مخالطتهم لأهل الشيَّة ، وإما تقية كي يحفظوا مذهبهم من ردة فعل غيرهم من المسلمين فيما لو وقفوا على حقيقة معتقدهم التكفيري ، أسأل الله تعالى التوفيق في إتمامها .

<sup>(</sup>١) كتاب « التنقيح في شرح العروة الوثقى » لآيتهم العظمى أبو القاسم الخوثي ، (٢/ ٦٣ - 78) .

### المظهر الأول

### حملهم كفر أهل السُّنَّة على ما يقابل الإيمان(١)

فمن مراجع الشيعة وأعلامهم الذين صرَّحوا بذلك :

١- خاتمة محدثيهم المجلسي:

قال : [ ويدخل في هذا الكفر المقابل لهذا الإيمان من سوى الفرقة الناجية الإمامية من فِرَقِ المسلمين وغيرهم] (٢) .

Y- علامتهم محمد حسن النجفي صاحب كتاب (جواهر الكلام) : فمن أقواله(Y) ما يلى :

١ - قال في (٣٩/ ٣٦) : [ ولعل الوجه فيه إطلاق الكفر على المخالفين في بعض الأخبار ، وهو محمول على إرادة الكفر الإيماني دون الإسلامي] .

٧- وقال أيضاً في (٦ / ٦٠-٦١) : [ محمول على إرادة تنزيله منزلة

الكافر فيما يتعلق بالأمور الأخروية من شدة العذاب والخلود فيه ] .

فلم يكتف بحمل كفرهم على الآخرة ، وإنما استدلَّ ليثبت أن مراد الأئمة هو هذا فقال بعدها مباشرة : [ كما هو ظاهر المنساق إلى الذهن من ملاحظتها ، بل من أعطى النظر والتأمل فيها يقطع بإرادتهم – عليهم السلام – ، بيان دَفْع وهم احتمال حصول ثواب لهم ، أو مرتبة أخروية ، أو امتياز من الكفار بسبب ما أظهروه من الشهادتين مع إنكارهم الولاية . . . ] .

<sup>(</sup>١) وهو الذي عرفه الخوئي بأنه كُفْرٌ أخروي ، مصير صاحبه في الآخرة كمصير اليهود والنصارى والمجوس والذين أشركوا ، يُنظر الوقفة الثانية من هذا الفصل .

<sup>(</sup>٢) « مرآة العقول شرح الكافي » لعلامتهم ومحدثهم المجلسي ، (٧/١٢٧).

<sup>(</sup>٣) كل أقواله نقلتها من كتابه « جواهر الكلام » الذي يعدونه مفخرة الفقه الشيعي الذي بلغت مجلداته ثلاثة وأربعين مجلدا .

٣- وقال أيضاً في ( 7 / ٥٦) : [ لأن الأقوى طهارتهم في مثل هذه الأعصار ، وإن كان عند ظهور صاحب الأمرعليه السلام بأبي وأمي يعاملهم معاملة الكفار<sup>(١)</sup> ، كما أن الله تعالى شأنه يعاملهم كذلك بعد مفارقة أرواحهم أبدانهم ، وفاقاً للمشهور بين الأصحاب ] .

7- شيخهم الأعظم مرتضى الأنصاري صاحب كتاب « المكاسب » : بعد أن أثبت صحة الأخبار التي تكفّر منكر الإمامة ومخالفها ، حمل الكفر الوارد فيها على الكفر المقابل للإيمان ، فقال : [ والحاصل أنّ ثبوت صفة الكفر لهم مما لا إشكال فيه ظاهرا كما عرفت من الأصحاب ، ويدلُ عليه أخبار متواترة نذكر بعضها تيمنا وتشريفا للكتاب (٢) إلا أن المستفاد من مجموع الأخبار وكلمات الأخيار أن المراد بهذا الكفر المقابل للإيمان الذي هو أخص من الإسلام ](٣) .

وقال أيضاً : [ فإطلاق الكفر عليهم باعتبار **إرادة ما يقابل الإيمان لا ما** يقابل الإيمان لا ما يقابل الإسلام ](٤) .

<sup>(</sup>۱) يقصد بصاحب الأمر إمامهم الثاني عشر الذي غاب وهو صغير في جُبِّ سامراء - على أشهر الروايات عندهم - منذ أكثر من ألف عام ، وما زال ينتظر الفرج بالظهور حتى يومنا هذا! فإذا خرج بعد عمر طويل بسط سلطانه ، وأجرى على أهل السُّنَّة أحكام الكفار ، فيبدأ أولًا بقتلهم وإعمال السيف فيهم ، ثم يستحلّ بعد ذلك أموالهم وأعراضهم!!

<sup>(</sup>٢) فانظر كيف أثبت صفة الكفر ، وزعم تواترها بين أصحاب المذهب ، ثم تأمل قوله : « نذكر بعضاً منها تيمناً وتشريفاً » في إشارة منه واضحة إلى أن تكفير المخالفين – أهل السُّنَة أجمع – ولعنهم يُعَدُّ في نظر هؤلاء قربة من أفضل القربات وأعظمها ، حتى أنهم يُشَرِّفون بذكرها كتبهم ، ويرفعون بها من شأنها! فأي حقد وأي غلُّ هذا ؟ !

<sup>(</sup>٣) " كتاب الطهارة » (ط . ق) ، لشيخهم الأنصاري ، ( ٢ / ٣٥٢ ) .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، (٢/ ٣٥٤) .

### ٤- آيتهم العظمى محسن الحكيم:

١-قال : [ وأما النصوص فالذي يظهر منها أنها في مقام إثبات الكفر للمخالفين بالمعنى المقابل للإيمان ، كما يظهر من المقابلة فيها بين الكافر والمؤمن فراجعها ](١) .

٢- وقال: [ وأما ما ورد في كُفْرِ الناصب والغالي فالظاهر منه الكفر بلحاظ الآثار الأخروية نظير ما ورد في كُفْرِ المخالف ] (٢)

-7 وقال : [ أما المسلم المخالف ، فالمشهور ظاهرا عدم جواز النيابة عنه ؛ لأنه بحكم الكافر في الآخرة -7 .

٥- آيتهم العظمى وأبرز زعمائهم السياسيين في العصر الحاضر الخميني:
١-فبعد أن اعترف بصحة الروايات التي تُكفِّر المخالف في الإمامة حملها على الكفر المقابل للإيمان ، وذلك في معرض ردِّه على علامتهم يوسف البحراني ، فقال : [فهلا تَنبَّه بأن الروايات التي تشبَّث بها ، لم يرد في واحدة منها أن من عرف عليا عليه السلام فهو مسلم ، ومن جهله فهو كافر ، بل قابل في جميعها بين المؤمن والكافر ، والكافر المقابل للمؤمن ](٤).

٢- أكد نفس هذا المعنى بقوله: [ فما وردت في أنهم كفار لا يراد به الحقيقة بلا إشكال ، ولا التنزيل في الأحكام الظاهرة فلا بد من حملها إما على التنزيل في الأحكام الباطنة ، كالثواب في الآخرة ، كما صرّحت به

<sup>(</sup>١) « مستمسك العروة » لآيتهم العظمى محسن الحكيم ، ( ١ / ٣٩١ ) .

<sup>(</sup>٢) « نهج الفقاهة » لآيتهم العظمى محسن الحكيم ، ( ص ٣١٨ ) .

<sup>(</sup>٣) « دليل الناسك » لآيتهم العظمى محسن الحكيم ، ( ص ٤٧ ) .

<sup>(</sup>٤) « كتاب الطهارة » لآيتهم العظمى الخميني ، (  $^{8}$  /  $^{8}$  ) .

رواية الصيرفى ، أو على بعض المراتب التي هي غير مربوطة بالأحكام الظاهرة ](١) .

7- آيتهم العظمى ومحققهم وزعيم الحوزة في وقته أبو القاسم الخوئي:
1- بعد أن اعترف بأن الروايات التي تُكفِّر المخالف في الإمامة كثيرة ، وبالغة حد الاستفاضة ، حمل الكفر فيها على ما يقابل الإيمان ، فقال : [ وما يمكن أن يستدل به على نجاسة المخالفين وجوه ثلاثة : « الأول » : ما ورد في الروايات الكثيرة البالغة حد الاستفاضة من أن المخالف لهم – عليهم السلام وعد ورد في الزيارة الجامعة : « ومن وحده قبل عنكم » فلإنه ينتج بعكس النقيض أن من لم يقبل منهم فهو غير موحد لله سبحانه ، فلا محالة يحكم بكفره . والأخبار الواردة بهذا المضمون وإن كانت من الكثرة بمكان يحكم بكفره . والأخبار الواردة بهذا المضمون وإن كانت من الكثرة بمكان في مقابل الإسلام وإنما هو في مقابل الإيمان كما أشرنا إليه سابقا ](٢) .

٢- وقال: [للأخبار الواردة في كُفْر المخالفين كما تأتي جملة منها عن قريب ؛ لأن الكفر فيها إنما هو في مقابل الإيمان ولم يرد منه ما يقابل الإسلام] (٣).

٣- وقال: [ فقد قلنا في أبحاث الطهارة أن المراد من الكفر ترتُب حكمه عليه في الآخرة ، وعدم معاملة المسلم معهم فيها ، بل يعاقبون كالكافر . . . ] (٤) .

<sup>(</sup>١) المصلار السابق ، (٣/٣٢).

<sup>(</sup>٢) «كتاب الطهارة » لآيتهم العظمى الخوئي ، ( ٢ / ٨٤ – ٨٥) .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، (٢/ ٧٥ - ٧٦) .

<sup>(</sup>٤) " أمصباح الفقاهة " لآيتهم العظمي الخوئي ، ( ٥ / ٩٤ ) .

### ٧- آيتهم العظمى المعاصر محمد صادق الروحاني:

فقد صرح بأن السُّنَّة لا يدخلون الجَّنة لعدم اعتقادهم بالولاية ، وذلك من خلال سؤال وجِّه إليه ونصُّه (١) :

السؤال هو: هل السُنَّة يحكم عليهم بالكفر؟ هذا هو الأهم . . . . هل يدخلون السُنَّة الجنَّة؟ طبعا هم لا يوالون عليًا عليه السلام ولكنهم لا يكرهون أهل البيت ويحبونهم . . . . وكيف يدخلون النار وهم يشهدون الشهادتين ويصلون الصلوات الخمس ، ويحجون ، ويصومون رمضان . . .

الجواب : بسمه جلّت أسماؤه ، يشترط في صحة العبادات الولاية لأمير المؤمنين عليه السلام ، فمع فقد الشرط لا يتحقق المشروط .

فهم يعلنونها صراحة بأن مصير أهل السُّنَّة الخلود في نار الجحيم مع اليهود والنصارى وباقي الملل الكافرة .

#### 

http://www.imamrohani.com/fatwa-ar/viewtopic.php?t=1861

<sup>(</sup>۱) ينظر : موقع آيتهم العظمى محمد صادق الروحاني الشيرازي للفتاوى العقائدية في الإنترنت ، ورابط هذه الفتوى هو :

#### المظهر الثاني

### بطلان عبادات أهل السُّنَّة ، وعدم نيلهم الثواب عليها(١)

وممن اعترف بهذا المظهر من مظاهر فِكْرِهم التكفيري من علمائهم ومراجعهم هم :

### ١- علامتهم وخاتمة محدثيهم محمد باقر المجلسي :

١-نقل لنا إجماع الإمامية على هذا الفكر التكفيري ، فقال : [ واعلم أن
 الإمامية أجمعوا على اشتراط صحة الأعمال وقبولها بالإيمان الذي من

(١) وهذا المظهر الخطير من مظاهر التكفير أثبتته الروايات ، والتي نقل بعضها آيتهم العظمى الخميني في كتابه « الأربعين » (٥٩١ - ٥٩٢ ) : [عن الكافي بإسناده عن أبي جعفر عليه السلام قال : « ذِرْوةُ الأمر ، وَسَنامُهُ ، ومفتاحه ، وباب الأشياء ، وَرضى الرحمن الطاعةُ للإمام بعد معرفته . . . أما لو أن رجلًا قام ليله ، وصام نهاره ، وتصدَّق بجميع ماله ، وحج جميع دهره ، ولم يعرف ولاية ولي الله فيواليه وتكون جميع أعماله بدلالته إليه ، ما كان له على الله حق في ثوابه ولا كان من أهل الإيمان " (أصول الكافي ) ، وبإسناده عن أبي عبد الله عليه السلام قال : « من لم يأتِ الله عز وجل يوم القيامة بما أنتم عليه ، لم يُتَقَبِّل منه حسنة ولم يُتَجاوز له سيئة » ( وسائل الشيعة ) ، وبإسناده عن أبي عبد الله عليه السلام قال : « والله لو أن إبليس. لعنه الله. سجد لله بعد المعصية والتكبر عمر الدنيا ما نفعه ذلك و لا قَبلَهُ الله ما لم يسجد لآدم كما أمره الله عز وجل أن يسجد له ، وكذلك هذه الأمة الغاصبة المفتونة بعد تركهم الإمام الذي نَصَبَهُ نبيهم لهم ، فلن يقبل الله لهم عملًا ولن يرفع لهم حسنة حتى يأتوا الله من حيث أمرهم ، ويتولُّوا الإمام الذي أمرهم الله بولايته ، ويدخلوا من الباب الذي فتحه الله ورسوله لهم » (وسائل الشيعة)] ، وقد ادعى مراجع الشيعة كثرتها وتواترها ، فممَّن صرَّح بذلك خاتمة محديثهم المجلسي في «بحار الأنوار » ( ٨ / ٣٦٩) حيث قال : [ وقد وردت أخبار متواترة أنه لا يقبل عمل من الأعمال إلا بالولاية ] ، قال آيتهم العظمي الخوثي في كتابه « الصوم » ( ١ / ٤٢٤ ) : [ النصوص الكثيرة الدالة على بطلان العبادة من دون الولاية ] ، وهناك كتاب مجلد لشيخهم هاشم البحراني ، جمع فيه جلَّ الروايات التي تنصُّ على بطلان العبادة بدون الإمامة وعنوانه « نهاية الإكمال فيما به تقبل الأعمال » .

جملته الإقرار بولاية جميع الأئمة – عليهم السلام – وإمامتهم $\mathbf{I}^{(1)}$ .

٢- قال: [فغير المؤمن الاثني عشري المصدّق قلباً لا يترتب على شيء من أعماله ثواب في الآخرة ، ويلزمه الخلود في النار كما مرّ وسيأتي أيضاً إن شاء الله ] (٢)

#### ٢- آيتهم العظمى محسن الحكيم:

حيث يقول: [ثم إنه لا ريب في شرطية الإيمان (٣) في صحة العبادة، وعليه فعبادة المخالف باطلة ](٤).

وقال : [ لأن بطلان عبادة المخالف إنما استفيدت من الأخبار ] (٥) .

٣- قال آيتهم العظمى عبد الحسين شرف الدين صاحب كتاب المراجعات:

قال في معرض تعليقه على حديث أورده مثبتا هذه العقيدة: [ فأنعم النظر في قوله: لا ينفع عبدًا عمله إلا بمعرفة حقنا ، ثم أخبرني ما هو حقهم الذي جعله الله شرطا في صحة الأعمال . أليس هو السمع والطاعة لهم والوصول إلى الله عز وجل عن طريقهم القويم وصراطهم المستقيم ، وأي حق غير النبوة والخلافة يكون له هذا الأثر العظيم ](٢) .

#### ٤-إمامهم وآيتهم العظمى الخميني:

فقد صرَّح بهذه الحقيقة في أقو ال عدة من كتابه « الأربعين » و إليك بعضاً منها:

<sup>(</sup>۱) « بحار الأنوار » لعلامتهم المجلسي ، ( ۲۷ / ۱٦٦ ) .

<sup>(</sup>٢) « مرآة العقول شرح الكافي » لعلامتهم ومحدثهم المجلسي ، ( V / V / V ) .

<sup>(</sup>٣) مرادهم بالإيمان هو الإيمان بإمامة الأثمة الاثني عشر كما نقلت تعريفهم له آنفاً في مطلع هذا الفصل .

<sup>(</sup>٤) « مستمسك العروة » لآيتهم العظمي محسن الحكيم ، ( ١٠ / ٢٢٦ ) .

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ، ( ١١ / ٧ ) .

<sup>(</sup>٦) « المراجعات » لآيتهم العظمي عبد الحسين شرف الدين ، ( ص ٨٢ ) .

١ - قال في ( ص ٥٨٣ ) : [ ثم ذكر عليه السلام -الصادق- مغزى كلامه من أن الولاية شرط في قبول الأفعال ، كما سيأتي الإشارة إليه إن شاء الله تعالى ] .

Y - وقال في ( ص ٥٩٢ ) : [ والأخبار في هذا الموضوع وبهذا المضمون كثيرة ، ويستفاد من مجموعها أن ولاية أهل البيت عليهم السلام شرط في قبول الأعمال عند الله سبحانه ، بل هو شرط في قبول الإيمان بالله والنبي الأكرم ﷺ ] .

٣- أكّد أن هذا الحقد والعداء ليس عقيدة خاصة به دون غيره من علماء الإمامية ، بل هي من الحقائق المُسَلَّمة في المذهب التي لايختلف عليها اثنان منهم ، والاعتقاد بها ضرورة من ضروريات المذهب ، فقال في (ص٩١٥) : [ إن ما مرّ في ذيل الحديث الشريف من أن ولاية أهل البيت ومعرفتهم شرط في قبول الأعمال ، يعتبر من الأمور المُسَلَّمة ، بل تكون من ضروريات مذهب أهل التشيع المقدس ، وتكون الأخبار في هذا الموضوع أكبر من طاقة مثل هذه الكتب المختصرة على استيعابها وأكثر من حجم التواتر ] .

3- كشف عن معتقده العدائي البغيض تجاه أهل السُّنَة ، بصورة أخرى أبشع وهي تصريحه بأن التوبة الصادقة التي يُبَدِّل الله سيِّئات صاحبها حسنات هي خاصة بالشيعة الإمامية فقط دون غيرهم ، فلا تشمل أهل السُّنَة أبداً ؛ لأنهم لا يؤمنون بمعتقدهم بالإمامة والولاية ، فقال في (ص٥٩٠): وفكل من توفرت فيه هذه الأمور الثلاثة - آمنوا وتابوا وعملوا صالحاً - فاز وشملته ألطاف الله سبحانه وأصبح مكرَّماً أمام ساحة قدسه ، فتتحول سيئاته وآثامه إلى حسنات ، ومن المعلوم أن هذا الأمر يختصُ بشيعة أهل البيت ،

ويحرم عنه الناس الآخرون ؛ لأن الإيمان لا يحصل إلا بواسطة ولاية علي وأوصيائه من المعصومين الطاهرين – عليهم السلام – ، بل لا يقبل الإيمان بالله ورسوله من دون الولاية كما سنذكر ذلك في الفصل التالي ] .

٥-آيتهم العظمى وزعيم الحوزة العلمية أبو القاسم الخوئي:

١ - اعترف بأن إجماع الشيعة متحقق على بطلان العبادة من دون الولاية وأن النصوص الكثيرة تثبته فقال : [ تكفينا - بعد الإجماع المحقّق كما عرفت - النصوص الكثيرة الدالة على بطلان العبادة من دون الولاية ] .

٢- قال : [ فقد قلنا في أبحاث الطهارة أنَّ المراد من الكفر ترتب حكمه عليه في الآخرة ، وعدم معاملة المسلم معهم فيها ، بل يعاقبون كالكافر ولا يثابون بأعمالهم الخيرية الصادرة منهم في الدنيا ، كالصلاة وغيرها](١) .

٣- وقال أيضاً: [قدمنا في كتاب الطهارة عند التكلم حول غسل الميت اعتبار كون المغسل مؤمنا ، استنادا إلى الروايات الكثيرة الدالة على أنَّ عمل المخالف باطل عاطل لا يعتد به ، وقد عقد صاحب الوسائل بابا لذلك في مقدمة العبادات](٢).

٤- وقال أيضاً: [اشتراط الإيمان في المصلي: للأخبار الدالة على عدم مقبولية عمل غير المؤمن فإنها كما تدل على عدم كفاية عمل المخالف في مقام الامتثال، كذلك تقتضي عدم كفايته في الإجزاء، فلا يجزي عمله عن المكلفين، وفي بعضها أن الله سبحانه شانع أو يشنع عمل المخالف، أي يبغضه فلا يقع مقبولًا امتثالًا إجزاء ](٣).

<sup>(</sup>١) « مصباح الفقاهة » لآيتهم العظمى الخوثي ، ( ٥ / ٩٤) .

<sup>(</sup>٢) « كتاب الصلاة » لآيتهم العظمى الخوئي ، (٢/ ٣٦٠).

<sup>(</sup>٣) «كتاب الطهارة » لآيتهم العظمى الخوثي ، ( ٩ / ٢٧ ) .

٥- وأورد رواية ساقها كشاهد على معتقدهم التكفيري ، فقال :
 [ كصحيحة محمد بن مسلم ، قال : سمعت أبا جعفر عليه السلام يقول :
 كل من دان الله عزَّ وجلَّ بعبادة يجهد فيها نفسه ، ولا إمام له من الله ،
 فسعيه غير مقبول ، وهو ضالً متحير والله شانئ لأعماله ] .

ثم - استنبط منها عقيدتهم في البطلان- فقال: [ فإن من يكون الله شانئاً لأعماله ومبغضاً لأفعاله ، كيف يصحُ التقرب منه وهو ضالٌ متحيّر لا يقبل سعيه ؟ فكل ذلك يدلُ على البطلان. وفي ذيل الصحيحة أيضا دلالة على ذلك كما لا يخفي على من لاحظها ، فإذا بطل العمل ممن لا إمام له وكان كالعدم ، فمن لا يعترف بالنبي بطريق أولى ، إذ لا تتحقق الولاية من دون قبول الإسلام. ومما ذَكَرْنا يظهر الحال في اعتبار الإيمان في صحة الصوم وأنه لا يصح من المخالف لفقد الولاية ].

#### ٦- آيتهم العظمى محمد صادق الصدر:

حيث وجه إليه سؤال حول عقيدتهم هذه ، ونصه مع جوابه : [س : هناك أناس يعتقدون بأن مذهب التشيع مذهب خامس ، وله الحق في نَشْرِ تعاليمه ، ولا يفرقون بينهم وبين الشيعة ، ولكن لا يعتقدون بأن الخلافة يجب أن تكون للإمام على عليه السلام فهل عملهم صحيح وموجب للقبول ؟

ج: بسمه تعالى: يعتبر في قبول الأعمال الولاية ](١).

#### ٧- آيتهم العظمى على السيستاني:

فقد أكَّد هذه العقيدة من خلال اعتباره الإيمان - وهو الإيمان بإمامة الأئمة الاثني عشر - شرطاً في استحقاق الثواب ، وحاصل كلامه أن بدونها - وهو حال فرق أهل السُّنَّة - لن يكون هناك ثواب على العبادات ، فقال : [ شرائط

<sup>(</sup>١) « مسائل وردود » لآيتهم العظمي محمد محمد صادق الصدر ، (١ / ١٠) مسألة(١٣) .

صحة الصوم ، وهي أمور: الإسلام ، فلا يصح الصوم من الكافر ، نعم . إذا أسلم في نهار شهر رمضان ، ولم يأت بمفطر قبل إسلامه فالأحوط لزوما أن يمسك بقية يومه بقصد ما في الذمة ، وأن يقضيه إن لم يفعل ذلك ، وأما الإيمان فالأظهر عدم اعتباره في الصحة بمعنى سقوط التكليف وإن كان معتبرا في استحقاق المثوبة ] (١) .

فليتأمل المسلمون هذه العقيدة التكفيرية الضّالّة ، وما تورثه من حقد في نفوس أهلها ، فلا يرون في جميع أعمال أهل السّنّة وعباداتهم من صلاة وصيام وحج وزكاة وجهاد ، وما إلى ذلك غير النصّب والتعب ونقص المال دون أدنى أجر أو ثواب ، حالهم في ذلك حال من لم يعبد الله طرفة عين من الكفار الذين وصفهم الله تعالى بذلك في كتابه الكريم حين قال : ﴿ وَمَا مَنْعَهُمْ أَن ثُقّبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَاتُهُمْ إِلّا أَنّهُمْ الله على المناهم من الكفار مؤدّاه الطبيعي أن يقاسموهم نار الآخرة الأجر والثواب كحال الكفار مؤدّاه الطبيعي أن يقاسموهم نار الآخرة وجحيمها ، وهذا ما قرروه ونقلته عنهم في المظهر الأول من هذا الفصل فتمعن .

四四四四

<sup>. (</sup>۱) « منهاج الصالحين » لآيتهم العظمى علي السيستاني ، (۱ /  $^{87}$  –  $^{87}$ ) .

#### المظهر الثالث

## تحريمهم إعطاء الزكاة لفقراء أهل الشّنّة الأنهم كفار يمكن إبراز أثر فكرهم التكفيري في موضوع دَفْعِ الزكاة من خلال مبحثين هما:

#### المبحث الأول

#### بيان بعض صور حقدهم على أهل السُّنَّة

وقد تجلَّى هذا الحقد بصورتين يتعبدون بهما ، أملاها عليهم فِكْرُهم التكفيري ووقع إجماعهم عليها ، وهما :

#### ١- الصورة الأولى :

إن إعطاء الزكاة يكون لفقراء الشيعة فقط ، وعليه لا يجوز إعطاؤها للمخالفين من أهل السُنَّة وغيرهم من المسلمين ، وعلى هذا إجماعهم ، ولا تجد عالماً واحداً يخالفه .

#### ٢- الصورة الثانية:

إن المخالف - من باقي المسلمين - إذا أعطى الزكاة إلى أهل نحلته - مهما كانت نحلته من المسلمين - ثم اعتنق مذهب الشيعة الإمامية بعد ذلك ، فيجب عليه إعادتها بدفعها إلى فقراء الشيعة ، ولا تقبل منه تلك التي دفعها لفقراء المسلمين ، وعلى هذا إجماعهم أيضاً .

و إليك بعض نصوص مراجعهم التي أفتوابها لأتباعهم - بما تقدم من الصورتين أعلاه - كي يتعبدوا بها وبعضها نصت على وقوع الإجماع منهم عليها:

١ - قال علي بن بابويه: [ وإياك أن تعطي زكاة مالك غير أهل الولاية ](١).

 <sup>«</sup> فقه الرضا » ( ص ۱۹۹) .

٢ - وقال ابن بابويه الملقب بالصدوق : [ لا يجوز أن تعطي زكاة مالك غير أهل الولاية ]<sup>(۱)</sup> .

٣-وقال محقِّقهم الحلِّي: [ الأول : الإيمان ، وهو معتبر إلا في المؤلفة ، فلا يعطى الكافر ، وعلى ذلك أهل العلم ، ولما روي عن النبي – صلى الله عليه وآله – أنه قال لمعاذ : « أَعْلِمْهم أنَّ في أموالهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فترد في فقرائهم » وكذا لا يعطى غير الإمامي وإن اتصف بالإسلام . . . ](٢) .

وقال: [ القسم الثاني في أوصاف المستحق: الوصف الأول: الإيمان فلا يعطى كافرا، ولا معتقدا لغير الحق $^{(7)}$ ، ولو أعطى مخالف زكاته لأهل نحلته، ثم استبصر أعاد $^{(3)}$ ] $^{(6)}$ .

وقال: [ وأما الأوصاف المعتبرة في الفقراء والمساكين . فأربعة : الإيمان : فلا يعطى منهم كافر ، ولا مسلم غير محق ولو أعطى مخالف فريضة ثم استبصر أعاد ](٢) .

٤- وقال شهيدهم الأول: [ ويلحق بذلك مسائل يشترط الإيمان في الجميع إلا المؤلفة ، فلا يعطى الكافر ، ولا معتقد غير الحق من

<sup>(</sup>١) ﴿ اَلَمَقْنَعِ ﴾ لشيخهم الصدوق ، ( ص ١٦٥ ) .

<sup>. (1) &</sup>quot; (7) " (7) " (7) " (7)

<sup>(</sup>٣) قال محقق الكتاب صادق الشيرازي: [الحق هو الاعتقاد باثني عشر إماما، فمن لم يعتقد بذلك كاملا فليس معتقداً للحق].

<sup>(</sup>٤) قال المحقق أيضاً : [يعني : لو أعطى غير الشيعي زكاته لفقراء غير الشيعة وجب عليه إعادة الزكاة بعد ما صار شيعياً ] .

<sup>(</sup>٥) « شرائع الإسلام » لمحققهم الحلي ، ( ١ / ١٢٣ ) .

<sup>(</sup>٦) « المختصر النافع » لمحققهم الحلي ، ( ص ٥٩ ) .

المسلمين ، ولو أعطى مخالف فريقه ثم استبصر أعاد  ${}^{(1)}$ .

وقال ابن فهد الحلي: [ وأما الأوصاف المعتبرة في الفقراء والمساكين ، فأربعة: الإيمان: فلا يعطى منهم كافر ، ولا مسلم غير محق ولو أعطى مخالف فريضة ، ثم استبصر أعاد](٢).

٢- ويقول آيتهم العظمى علي السيستاني: [ في أوصاف المستحقين: يجوز للمالك دفع الزكاة إلى مستحقيها ، مع استجماع الشروط الآتية: الأول: الإيمان. فلا يعطى الكافر، وكذا المخالف منها] (٣).

وقال أيضاً في ( ص٣٧٣) مسألة رقم ( ١١٤٥ ) : [ إذا أعطى المخالف زكاته أهل نحلته ، ثم رجع إلى مذهبنا أعادها ، وإن كان قد أعطاها المؤمن أجزأ ](٤) .

٧- وينقل علامتهم محمد حسن النجفي إجماعهم بقوله: [ « الوصف الأول الإيمان » بالمعنى الأخص (فلا يعطى الكافر) بجميع أقسامه في غير التأليف وسبيل الله بلا خلاف معتد به بين المسلمين ، فضلا عن المؤمنين بل الإجماع بقسميه عليه ، بل المحكي منه متواتر ، بل يمكن دعوى كونه من ضروريات المذهب أو الدين .

(و) كذا (لا) يعطى عندنا (معتقدا لغير الحق) من سائر فرق المسلمين بلا خلاف أجده فيه بيننا ، بل الإجماع بقسميه عليه ، بل المحكي منه متواتر كالنصوص خصوصا في المخالفين ](٥) .

<sup>(</sup>۱) « البيان » لشهيدهم الأول ، ( ص ١٩٦ ) .

<sup>(</sup>۲) « المهذب البارع » ابن فهد الحلي ، (۱/ ۳۲ – ۳۳٥).

<sup>(</sup>٣) " منهاج الصالحين " لآيتهم العظمى على السيستاني ، (١/ ٣٧٣).

<sup>(4)</sup> المصدر السابق ، ( 1 / 707 ) ، المسألة (1180 ) .

<sup>(</sup>٥) « جواهر الكلام » لشيخهم النجفي ، (١٥ / ٣٧٧ ) .

٨- وينقل علمهم آغا رضا الهمداني إجماعهم ، وكثرة الأخبار في ذلك حيث قال : [ الثاني في أوصاف المستحقين للزكاة وهي أمور : الأول : الإيمان يعني الإسلام مع الولاية للائمة الاثني عشر – عليهم السلام – فلا يعطى الكافر بجميع أقسامه ، بل ولا معتقد لغير الحق من سائر فرق المسلمين بلا خلاف فيه على الظاهر بيننا . والنصوص الدالة عليه فوق حد الإحصاء ]().

## المبحث الثاني

## تصريحهم بعلة منعهم الزكاة عن فقراء أهل السُّنَّة

في هذا المبحث سيتجلى حقدهم بشكل أظهر وأبشع مما سبق ، وذلك من خلال ذكر أعلامهم ، وأعمدة مذهبهم للعلة والسبب الذي من أجله منعوا إعطاء زكاتهم للمخالفين ، حيث ستقف على تصريح ثلاثة من أعمدة مذهبهم (٢) لعلة المنع وهم :

## ١- الشريف المرتضى الملقب عندهم بعَلَم الهدى:

قال: [ « وجوب دفع الزكاة إلى الإمامي » ، ومما انفردت به الإمامية : القول بأن الزكاة لا تجزئ إلا إذا انصرفت إلى إمامي ، ولا تسقط عن الذمة بدفعها إلى مخالف . والحجة في ذلك : مضافا إلى الإجماع أن الدليل قد دلً على أن خلاف الإمامية في أصولهم كُفْرٌ ، وجار مجرى الردة ، ولا

<sup>(</sup>١) « مصباح الفقيه » آغا رضا الهمداني ، ( ٣ / ١٠٤ ) .

<sup>(</sup>٢) من أراد الوقوف على عِظَم منزلة هؤلاء الثلاثة - الذين ذكروا علة منع الزكاة عن فقراء أهل السُّنَة وباقي المسلمين - عندهم فليرجع إلى كتابي « موقف الشيعة الإمامية » ففيه من التفصيل ما أنصح المتخصص بالرجوع إليه .

خلاف بين المسلمين في أن المرتد لا تخرج إليه الزكاة  $]^{(1)}$ .

ويقول: [المسألة الثامنة والعشرون «اشتراط الولاية في مستحقي الزكاة » ولا يجزئ إخراجها إلا إلى المقرين العارفين لولاية أمير المؤمنين فإن أخرجت إلى غيرهم وجبت الإعادة. والوجه في ذلك: بعد الإجماع المتكرر ذِكْرُه أن الجاهل لولاية أمير المؤمنين عليه السلام وإمامته مرتد عند أهل الإمامة ، ولا خلاف بين المسلمين في أن الزكاة لا تخرج إلى المرتدين ، ومن أخرجها إليهم وجبت عليه الإعادة ، وهذا فرع مبني على هذا الأصل ](٢).

#### ٢- محققهم الحلي:

قال: [ الأول: الإيمان، وهو معتبر، إلا في المؤلفة، فلا يعطى الكافر، وعلى ذلك أهل العلم، ولما روي عن النبي – صلى الله عليه وآله – أنه قال لمعاذ: « أَعْلِمْهم أنَّ في أموالهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فترد في فقرائهم » وكذا لا يعطى غير الإمامي وإن اتصف بالإسلام، ونعني به كل مخالف في اعتقادهم الحق كالخوارج والمجسمة وغيرهم من الفرق الذين يخرجهم اعتقادهم عن الإيمان، وخالف جميع الجمهور في ذلك، واقتصروا على اسم الإسلام. لنا أن الإيمان هو تصديق النبي – صلى الله عليه وآله – في كل ما جاء به، والكفر جحود ذلك، فمن ليس بمؤمن كافر وليس للكافر زكاة لما بينًاه، ولأن مخالف الحق معاد لله ورسوله، فلا تجوز موادته، والزكاة معونة ومودة وإرفاق، فلا تصرف إلى مُعَاد ] (٣).

<sup>(</sup>١) " الانتصار " لعَلَمِهِم المرتضى ، ( ص ٢١٧ ) .

<sup>(</sup>٢) « رسائل المرتضى » لعَلَمِهم المرتضى ، (١/ ٢٢٥) .

<sup>(</sup>٣) " المعتبر " محققهم الحلي ، (٢/ ٥٧٩).

## ٣- علامتهم ابن المطهر الحلي:

قال: [ ولا يكفي الإسلام ، بل لا بد من اعتبار الإيمان ، فلا يعطى غير الإمامي ، ذهب إليه علماؤنا أجمع ، خلافا للجمهور كافة ، واقتصروا على اسم الإسلام . لنا: أن الإمامة من أركان الدين وأصوله ، وقد علم ثبوتها من النبي - صلى الله عليه وآله - ضرورة ، فالجاحد بها لا يكون مصدقا للرسول عليه السلام في جميع ما جاء به ، فيكون كافرا ، فلا يستحقُّ الزكاة ولأن الزكاة معونة وإرفاق ، فلا يعطى غير المؤمن ، لأنه محادد لله ولرسوله ، والمعونة والإرفاق موادَّه ، فلا يجوز فعلها مع غير المؤمن لقوله تعالى : ﴿ لا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيُومِ الْلَاحِرِ اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾ ](١) .

وكرر ذِكْرَها بقوله: [ وشرط علماؤنا أيضا الإيمان ، فلا يعطى غير المؤمن عندنا – خلافا للجمهور ؟ فإنهم اقتصروا على الإسلام خاصة ؛ – لأن مخالف الحق محادد لله ورسوله فلا تجوز مودته ، والزكاة معونة ومودة فلا تصرف إليه ](٢).

فليتأمل المسلمون كيف ظَهَرَ أَثَرُ فِكْرِهم التكفيري بمنعهم الزكاة عن فقراء أهل السُّنَّة ؛ لأنهم كُفَّار في معتقدهم .

<sup>(</sup>١) « منتهى المطلب » (ط . ق) ، لعَلَّامتهم الحلي ، ( ١ / ٥٢٢ ) .

<sup>(</sup>۲) « تذكرة الفقهاء » (ط . ج) ، لعَلَّامتهم الحلي ، ( ٥ /  $^{77}$  ) .

#### المظهر الرابع

# جعلهم أهل السُّنَّة في حيِّز الأعداء

## ورَفْضُهم التآخي معهم(١)

فممَّن صرَّح بذلك من علمائهم ومراجعهم :

١- محدِّثهم ومحقِّقهم يوسف البحراني:

قال: [ فإن إثبات الأخوة بين المؤمن والمخالف له في دينه ، لا يكاد يدعيه من شمَّ رائحة الإيمان ، ولا من أحاط خبراً بأخبار السادة الأعيان ، لاستفاضتها بوجوب معاداتهم ، والبراءة منهم ](٢) .

#### ٢- فقيههم ومدقّقهم علي الطباطبائي :

قال: [ ودعوى الإيمان والأخوة للمخالف مما يقطع بفساده ، والنصوص المستفيضة بل المتواترة ظاهرة في رده ]<sup>(٣)</sup>.

٣- فقيههم محمد جواد العاملي:

قال : [ والمخالف ليس مؤمنا ولا أخاً له ]<sup>(٤)</sup> .

- (۱) بعد أن تُنهي قراءة هذا المظهر ، ستعجب كثيراً من مقدار المكر والخبث والكذب الجريء الذي يمتاز به آيتهم العظمى عبد الحسين صاحب كتاب المراجعات حين تراه يتباكى على حرمان الشيعة من حقوق الأخوَّة الإسلامية ، جاعلًا المتهم بريئاً ، والبريء متهماً ، حين قال في كتابه «أجوبة مسائل جار الله» (ص ٤٩) : [ فحتى متى تصوبون على إخوانكم الصواعق المجرقة وتنبزونهم بأهل البدع والزندقة . . . كأن الشيعة ليسوا بإخوانهم في الدين]! ثم ستعجب أكثر حين تجد من علماء ولا أقول عوام أهل السُنة من يصدقه في دعواه تلك ، ويلهج ليلًا ونهاراً بالدعوة إلى التقريب والتآخي مع الشيعة وإنصافهم في حقوقهم ، ومنها حقوقهم الدينية!!
  - (٢) " الحدائق الناضرة " لمحقِّقهم البحراني ، (١٨ / ١٥٠ ) .
  - (") ( رياض المسائل (d . + ) ، لمحقّقهم على الطباطبائي ،  $( \land \land \land \land \land )$  .
    - (٤) « مفتاح الكرامة » لفقيههم محمد جواد العاملي ، ( ٢١ / ٢١٣ ) .

## ٤- علامتهم وفقيههم النراقي :

وآخرها : التشبيه بأكل لحم الأخ ] .

قال : [ ودعوى الإيمان والأخوة للمخالف مما يقطع بفساده . وتؤكّده النصوص المتواترة الواردة عنهم في طعنهم ولعنهم وتكفيرهم [(١) .

٥- علامتهم الذي كانت له رئاسة مذهبهم في وقته: محمد حسن النجفي: فقد نفى النجفي وبشدة دلالة قوله تعالى: ﴿ وَلَا بَصَّسُواْ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ۚ أَيُحِبُ أَحَدُكُم أَن يَأْكُل لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُوهُ وَالْقُواْ الله إِنَّ الله تَوَلَّ وَيَعْمُ وَالله والله والل

بل في « جامع المقاصد » أن حدَّ الغيبة على ما في الأخبار أن يقول في أخيه ما يكرهه لو سمعه مما فيه ، ومعلوم أن الله تعالى عقد الأخوَّة بين المؤمنين بقوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوهٌ ﴾ دون غيرهم ، وكيف يتصور الأخوَّة بين المؤمن والمخالف ، بعد تواتر الروايات وتظافر الآيات ، في وجوب معاداتهم ، والبراءة منهم ](٢) .

وليتأمل عقلاء المسلمين من كل الفرق كيف استبعد كل البعد الإخوة بين الشيعة وغيرهم من المسلمين ؟! لأن الروايات جاءت متواترة بوجوب معاداتهم والبراءة منهم .

<sup>(</sup>١) \* مستند الشيعة ، لمحقِّقهم النراقي ، (١٤/ ١٦٣).

<sup>(</sup>٢) « جواهر الكلام » لشيخهم النجفي ، ( ٢٢ / ٦٣ ) .

## ٦- شيخهم الأنصاري الذي يُلَقِّبُونه بالشيخ الأعظم:

١- في معرض مناقشته لنفس الآية التي تحرّم الغيبة أعلاه ، نفى دلالتها على تحريم غيبة باقي المسلمين ، فزعم بأنها تحرّم الغيبة فقط بين الأخوة بقوله : «لحم أخيه » ، والمخالف عنده ليس بأخ للإمامي ، لأن أخبارهم أوجبت التبرّي منه ، فلا يتخذ أخا ، فقال : [مع أن التمثيل المذكور في الآية مختص بمن ثبت أخوته ، فلا يعمّ من وجب التبرّي عنه ](١) .

Y- وأكّد أيضًا عدم دخول المخالف في تلك الآية ، وعدم شمولها له ، بتصريحه أن المعلوم ضرورة من مذهب الإمامية هو عدم احترام المخالفين وعدم جريان أحكام الإسلام عليهم ، فقال : [ وتوهّم عموم الآية – كبعض الروايات – لمطلق المسلم ، مدفوع بما علم بضرورة المذهب من عدم احترامهم ، وعدم جريان أحكام الإسلام عليهم  $I^{(Y)}$ .

## ٧-آيتهم العظمى وزعيم حوزتهم العلمية أبو القاسم الخوئي :

في معرض إثباته لجواز غيبة باقي المسلمين ، تعرض للآية التي تحرم الغيبة بين المسلمين ؛ لأنهم إخوة ، وهي قوله تعالى : ﴿ وَلَا بَعَسَسُواْ وَلَا يَغْتَب بَعَضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُم أَن يَأْكُل لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُكُوهُ وَالْقُواْ الله إِنَّ الله بَعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُم أَن يَأْكُل لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُكُوهُ وَالْقُواْ الله إِنَّ الله تَوَلَّ الله المسلمين لأنهم تَوَابُ رَحِيمٌ ﴾ [ الحجرات : من الآية ۱) ، فصرَّح بعدم شمولها للمسلمين لأنهم في معتقده ليسوا بإخوان للشيعة ، فقال : [إن المستفاد من الآية والروايات هو تحريم غيبة الأخ المؤمن ، ومن البديهي أنه لا أخوة ولا عصمة بيئنا وبين المخالفين ، وهذا هو المراد أيضا من مطلقات أخبار الغيبة ] (٢) .

<sup>(</sup>١) « كتاب المكاسب » لشيخهم الأنصاري ، (١/ ٣١٩).

<sup>(</sup>٢) الموضع السابق من المصدر السابق .

<sup>(</sup>٣) « مصباح الفقاهة » لآيتهم العظمى أبو القاسم الخوئي ( ص٣٢٤) .

فهو يرفض مطلقا وبشدة مثل هذه الأُخوَّة مع المسلمين ، بل ويجعل هذا النفي أمراً بديهياً ثابتاً ومُسَلَّماً به في المذهب .

#### ٨-إمامهم وزعيمهم الخميني:

في معرض إثباته لجواز غيبة باقي المسلمين ، تعرض للروايات التي تحرم الغيبة فاستبعد شمولها لهم ، وخصوصا تلك التي تذكر عنوان تحريم غيبة المسلم لأخيه المسلم بأن غير الشيعي ليس بأخ لهم ، فقال : [ وما اشتملت على الأخ لا تشملهم أيضا لعدم الأُخوَّة بيننا وبينهم بعد وجوب البراءة عنهم وعن مذهبهم وعن أئمتهم ، كما تدلُّ عليه الأخبار واقتضته أصول المذهب ](1).

وقال أيضاً [ فإنها في مقام تفسيرها اعتبرت الأُخوَّة فيها ، فغيرنا ليسوا بإخواننا وإن كانوا مسلمين ]<sup>(٢)</sup> ،

وهكذا يؤسس الخميني -مؤسس الدولة الإيرانية الشيعية - لعلاقته بأهل السُّنَة والجماعة ، فليتأمل المسلمون وخاصة جيرانهم وليحذروا ! ولكن للإنصاف نقول أن الخميني لم ينفرد بهذا المعتقد ، ولم تلده رَحِمُ أفكاره ، بل الرجل كان فيه تبعاً لمن سبقه ، وهذا ما أشار إليه هو بنفسه ، حين قال : [ كما تدلُّ عليه الأخبار واقتضته أصول المذهب ] .

# -9 آیتهم العظمی محمد سعید الحکیم

اعترف بأن أهل السُّنَّة لا يمكن إدخالهم في دائرة التآخي مع الشيعة ؛ لأنهم من صِنْفِ الأعداء الذين لا يستحقُّون في معتقده إلا البغض واللعن ،

<sup>(</sup>١) « المكاسب المحرمة » لآيتهم العظمى الخميني ، (١/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، (١/٢٥١) .

<sup>(</sup>٣) وهو يسكن النجف الآن .

فقال: [ ومن الظاهر أنه لا احترام ولا ولاية ولاحقَّ لغير المؤمن ، بل هو في حيِّز الأعداء . بل ما ورد من لَعْن المخالفين وسبِّهم والبراءة منهم يقتضي جواز غيبتهم بالأولوية العرفية . . ](١) .

فتأمل كيف أملى عليه فِكُرُه التكفيري الأسود نفي أي احترام أو ولاية لأهل السُّنَّة في مذهبهم ؛ لأنهم في حيِّز الأعداء ، والأخبار قد وردت بلعنهم وسبهم والبراءة منهم .

وبعد أن عرضنا بعض أقوال علمائهم في إثبات هذا المظهر التكفيري بحق المخالف لا بد من التذكير بأن ذلك لا يُعَدُّ اجتهاداً خاصاً يمثل عين قائله دون عموم المذهب ، لأن هؤلاء إنما نقلوا ما هو ثابت فيه ، أو مقطوع بصحته عند المذهب ، وإثبات ذلك يمكن أن نقف عليه - أخي القارئ - من خلال مجموعة أدلَّة ، منها :

١ – الروايات الكثيرة والمتواترة التي أشار إليها النجفي بقوله: [ بعد تواتر الروايات وتظافر الآيات ، في وجوب معاداتهم ، والبراءة منهم ] .

٢- إن أصول المذهب أوجبته كما قال الخميني : [كما تدلُّ عليه الأخبار واقتضته أصول المذهب] .

٣- إن ثبوته من البديهيات التي لا يمكن مناقشتها ، كما قال الخوئي :
 [ ومن البديهي أنه لا أخوة ولا عصمة بيننا وبين المخالفين ] .

وهذا يعني أن الفكر التكفيري بكل آثاره ومظاهره توجبه روايات متواترة ، فلا ينكر تورط الشيعة وتلوثهم به إلا مخادع ماكر أو جاهل .

#### 

<sup>(</sup>١) « مصباح المنهاج » التقليد ، لآيتهم العظمي محمد سعيد الحكيم ( ص٢٠٢ ) .

# المظهر الخامس المظهر الجامس المطهم وسبهم وسبهم

فممن صرِّح بذلك من مراجعهم:

١ - محدِّثهم ومحقِّقهم يوسف البحراني:

قال : [ من أوضح الواضحات في جواز غيبة المخالفين طَعْنُ الأئمة – عليهم السلام – بأنهم أولاد زنا ، فمن ذلك ما رواه الكافي (  $\Lambda$  /  $\Lambda$  ) (عن أبي حمزة ، عن أبي جعفر عليه السلام قال : قلت له : إنَّ بعض أصحابنا يفترون ويقذفون من خالفهم ، فقال : « الكفُّ عنهم أجمل » . ثم قال : « والله يا أبا حمزة ، إنَّ الناسَ كلهم أولاد بغايا ، ما خلا شيعتنا » قال : « والله يا أبا حمزة ، إنَّ الناسَ كلهم أولاد بغايا ، ما خلا شيعتنا » . . . فإذا كان الأئمة – عليهم السلام – قد طعنوا فيهم بهذا الطعن ، واغتابوهم بهذه الغيبة التي لا أعظم منها في الدين بالنسبة إلى المؤمنين والمسلمين ، فكيف يتمُّ ما ذَكَرَه من المنع من غيبتهم !! 1 .

٢- علَّامتهم الذي كانت له رئاسة مذهبهم في وقته محمد حسن النجفي :
 ١-قال : [ لكن لا يخفى على الخبير الماهر الواقف على ما تظافرت به النصوص ، بل تواترت من لَعْنِهم وسبُّهم وشَتْمِهم وكُفْرِهم ](٢) .

٢- كما صرَّح بأن جوازه وَقَعَ عليه الإجماع ، بل هو من الضروريات ،
 حيث قال : [وعلى كل حال فالظاهر إلحاق المخالفين بالمشركين في ذلك ؛
 لاتحاد الكفر الإسلامي والإيماني فيهم ، بل لعل هجاءهم على رءوس الأشهاد من أفضل عبادة العباد ما لم تمنع التقية ، وأولى من ذلك غيبتهم التي جرت سيرة الشيعة عليها في جميع الأعصار والأمصار علمائهم وعوامهم ،

<sup>(</sup>١) « الحدائق الناضرة » لمحققهم البحراني ، ( ١٨ / ١٥٥) .

<sup>(</sup>۲) « جواهر الكلام » لشيخهم النجفي ، (۲۲ / ۲۲) .

حتى مَلَئُوا القراطيس منها ، بل هي عندهم من أفضل الطاعات ، وأكمل القربات فلا غرابة في دعوى تحصيل الإجماع ، كما عن بعضهم بل يمكن دعوى كون ذلك من الضروريات ، فضلا عن القطعيات ](١) .

## ٣- الأنصاري الذي يلقبوه بالشيخ الأعظم:

١ – قال : [ المسألة السابعة والعشرون هجاء المؤمن حرام بالأدلة الأربعة ؟
 لأنه همز ولمز وأكل اللحم وتعيير وإذاعة سرّ ، وكل ذلك كبيرة موبقة واحترز بالمؤمن عن المخالف ، فإنه يجوز هجوه لعدم احترامه ](٢) .

٢- وصرح بأن المخالف يجوز لعنه فضلًا عن غيبته ، فقال : [ثم إن ظاهر الأخبار اختصاص حرمة الغيبة بالمؤمن ، فيجوز اغتياب المخالف ، كما يجوز لعنه ]<sup>(٣)</sup>.

## ٤- آيتهم العظمى وزعيم حوزتهم العلمية أبو القاسم الخوئي:

١ - قال : [أنه ثبت في الروايات والأدعية والزيارات جواز لَعْنِ المخالفين ووجوب البراءة منهم ، وإكثار السبِّ عليهم ، واتهامهم ، والوقيعة فيهم : أي غيبتهم ؛ لأنهم من أهل البدع والريب ](٤) .

٢- قال : [قيام السيرة المستمرة بين عوام الشيعة وعلمائهم على غيبة المخالفين ، بل سبّهم ولعنهم في جميع الأعصار والأمصار ، بل في الجواهر أن جواز ذلك من الضروريات ]<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) الموضع السابق من المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) « كتاب المكاسب » لشيخهم الأنصاري ، ( ٢ / ١١٨ ) .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، (١/٣١٩) .

<sup>(</sup>٤) « مصباح الفقاهة » لآيتهم العظمى الخوئي ، (١/ ٣٢٣).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ، (١/ ٣٢٤) .

#### ٥- آيتهم العظمى وإمامهم الخميني:

قال: [ فلا شبهة في عدم احترامهم ، بل هو من ضروري المذهب ، كما قال المحققون ، بل الناظر في الأخبار الكثيرة في الأبواب المتفرقة لا يرتاب في جواز هتكهم والوقيعة فيهم ، بل الأئمة المعصومون ، أكثروا في الطعن واللعن عليهم وذكر مساويهم ](١) .

#### ٦- آيتهم العظمى محمد صادق الروحاني الشيرازي:

الذي صرَّح تحريم غيبة الشيعي وجوازها فيما عداه من المسلمين ؛ لأنهم في حيز الأعداء ، وممن يجب التبرّي منهم واغتيابهم ، وذلك من خلال سؤال وجِّه إليه ونصُّه (٢) : [ سؤال : ما حكم اغتياب الأصناف التالية :

أ- الكافر المسلم ، والحربي .

ب- المسلم غير الإمامي .

ج - الطفل ؟

وهل هناك فرق بين الطفل المميز وغير المميز ؟

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته .

**جواب**: بسمه تعالى .

المشهور بين الأصحاب والمستفاد من الأدلة اختصاص حرمة الغيبة بالأخ المؤمن و من طبيعة الأخوة أن يكون بينهما تحابب ، فجعل الشارع المؤمن أخاً للمؤمن مرجعه إلى جعله محباً و صديقاً له فهي تتحقق فيمن لم يأمر

<sup>(</sup>١) « المكاسب المحرمة » لآيتهم العظمى الخميني ، (١/٢٥١).

<sup>(</sup>٢) ينظر : موقع آيتهم العظمى محمد صادق الروحاني الشيرازي للفتاوي العقائدية في الإنترنت ، ورابط هذه الفتوى هو :

http://www.imamrohani.com/fatwa-ar/ viewtopic.php?t = 1976

الشارع بالاجتناب والتبرّي عنه ، بل واتخاذه عدواً ، فالأخوة منحصرة بالمسلم الإمامي فلا تحرم غيبة غيره ، وأما الطفل فإن كان غير مميز فلا كلام في عدم حرمة غيبته ؛ لعدم صدق الموضوع – وإن كان مميزاً ومؤمناً – فالأظهر حرمة غيبته . مع ملاحظة صدق الغيبة بمالها من الشرائط ] .

#### المظهر السادس

## جعلهم سبَّ أهل السُّنَّة من أفضل الطاعات والقربات

إن كان المظهر السابق قد بَيِّنَ تجويزهم سبَّ أهل السُّنَة وغيبتهم والوقيعة فيهم ، فإن هذا المظهر ينطوي على ما هو أبشع وأقبح من ذلك بكثير ، إذ أنه ينقل حكم تلك السلوكيات المنكرة والمقيتة من مجرد بيان جوازها دون أن يترتب على اقترافها إثم ، إلى الترغيب فيها وترتيب أعم الأجر والثواب عليها !! وفي ذلك دعوى صريحة للشيعة بأن يجعلوا من ممارسة ذلك الفحش البذيء سلوكا دائماً فيهم ، لا يخلو منه ذكر عابد أو قانت أو حديث متسامرين أو مذاكرة طلاب علم (۱) ، وإليك - أخي القارئ - بعض تصريحات أعلامهم ومراجعهم بهذا الخصوص :

1-يذكر المجلسي أن في لَغْنِ أبي بكر وعمر - رضي الله عنهما - ومن وافقهما والبراءة منهم أجراً وثواباً ، فيقول : [ أقول : الأخبار الدالة على كُفْرِ أبي بكر وعمر وأضرابهما ، وثواب لعنهم والبراءة منهم ، وما يتضمن بدعهم ، أكثر من أن يذكر في هذا المجلد ، أو في مجلدات شتى ، وفيما أوردناه كفاية لمن أراد الله هدايته إلى الصراط المستقيم ](٢) .

<sup>(</sup>۱) ربما كان مجرد إيرادنا هذا المظهر السلوكي المشين كافياً لمعرفة حقيقة هذا المذهب والحكم بفساده ، ففي حين جاءت كل الأديان تهذب نفوس الناس ، وترقى بهم من درك الرذيلة في السلوك كله إلى سماء الفضيلة فيه ، جاء هذا المذهب ليقلب الأمر رأساً على عقب ، هذا ويشهد الله أني لم أعرف – خلا مذهب الشيعة الإمامية ودين اليهود المحرّف – ديناً سماوياً واحداً ، بل حتى دعوة بشرية للإصلاح واحدة تهبط بمستوى أتباعها إلى هذا الدرك من الانحطاط ، بحيث أنها تجيز لهم فحش القول وسوء الخلق – من طعن وقذف وهتك وافتراء – بل وتُرتّب عليه عظيم الأجر والثواب!! فإنا لله وإنا إليه راجعون .

<sup>(</sup>۲) « بحار الأنوار » ( ۳۰ / ۳۹۹ ) .

Y وقد بالغ الشيعة في لَعْنِ أبي بكر وعمر - رضي الله عنهما - بدعاء معروف بينهم يسمى بدعاء « صنمي قريش » (۱) ، ثم بعد إيراده صرّحوا بالأجر العظيم لمن يقرأه ؛ كي يُرَغِّبوا الشيعة في قراءته ، فيقول المجلسي حول فضل قراءته : [ هذا الدعاء رفيع الشأن عظيم المنزلة و رواه عبد الله بن عباس عن علي عليه السلام أنه كان يقنت به ، وقال : إن الداعي به كالرامي مع النبي صلى الله عليه وآله في بدر وأُحُد وحُنَين بألف ألف سهم ] (٢) .

٣- وقد جعل عَلَمَهم محمد حسن النجفي هجاء المخالفين -وعلى رأس المخالفين لهم في الإمامة الخلفاء الثلاثة رضي الله عنهم - وغيبتهم من أفضل عبادة العباد ، وأكمل القربات ، فقال : [ وعلى كل حال ، فالظاهر إلحاق المخالفين بالمشركين في ذلك ؛ لاتحاد الكفر الإسلامي والإيماني فيهم ، بل لعل هجاءهم على رءوس الأشهاد من أفضل عبادة العباد ما لم تمنع التقية ، وأولى من ذلك غيبتهم التي جرت سيرة الشيعة عليها في جميع الأعصار والأمصار علمائهم وعوامهم ، حتى مَلَنُوا القراطيس منها ، بل هي عندهم من أفضل الطاعات ، وأكمل القربات ، فلا غرابة في دعوى تحصيل الإجماع ، كما عن بعضهم ، بل يمكن دعوى كون ذلك من الضروريات ، فضلا عن القطعيات ](٣).

٤- صرّح شيخهم الأعظم الأنصاري بأن كُفْرَ أهل السُّنَة ثابت ، وممَّا
 لا إشكال فيه ، إذ قررته مرويات الأئمة المتواترة وتصريحات علمائهم ،

<sup>(</sup>١) قد خصصت مبحثاً كاملًا بخصوص هذا الدعاء ، من حيث نقل نصه ، وثبوته في «كتابي موقف الشيعة الإمامية من باقى فرق المسلمين » .

<sup>(</sup>٢) « بحار الأنوار » ( ٨٢ / ٢٦٠ ) .

<sup>(</sup>T)  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$  -  $^{*}$ 

ولما أراد أن يسرد بعضاً من هذه المرويات أخرج حقده بعبارة تجلّت بشاعتها بقوله إن ذكرها في كتابه مما يشرّفه ، ويلقي البركة فيه ، حيث قال : [ والحاصل أنَّ ثبوت صفة الكفر لهم مما لا إشكال فيه ظاهرا ، كما عرفت من الأصحاب ، ويدلُّ عليه أخبار متواترة نذكر بعضها تيمناً وتشريفاً للكتاب ](١) .

<sup>(</sup>١) « كتاب الطهارة » (ط . ق) ، لشيخهم الأنصاري ، ( ٢ / ٣٥٢ ) .

#### المظهر السابع

## لعنهم لأموات أهل السُّنَّة في صلاة الجنازة

لقد أصابني وأنا أتناول هذا المظهر الجديد من مظاهر الفكر التكفيري الشيعي تجاه المسلمين عموماً وأهل السُّنَّة خصوصاً من الغمِّ والأسى أضعاف ما أصابني جرّاء المظاهر السابقة جميعاً ، والسبب هو أنَّ كلَّ ما سبق من سَبِّ ولَعْن وقَذْفِ وفُحْش ، على ما فيه من بذاءة وحقد ، إلا أنه كان يُطال بأذاه الأحياء من المسلمين ، أما هذا المظهر فهو بحقّ أمواتهم الذين ما إن يفارقوا هذه الدنيا ، حتى يصبحوا أحوج ما يكونون فيه إلى الدعاء الصَّالح لهم ؛ عسى أن تشملهم رحمة الله تعالى ومغفرته (١) ، فكلُّنا يعلم أن المسلم حين يموت ، ويفارق دنيا العمل ، ويفضى إلى عالم الحساب ، لن ينفعه غير سابق عمله ودعاء باقي المسلمين له بالرحمة والمغفرة ، ولهذا حين يموت تتوقف عن ذِكْر مساوئه الألسن ، وترقّ له القلوب ، حتى التي كانت تجد عليه غلظة قبل موته ، لأنه قد أقبل على موقف عصيب وشديد (٢) ، والمسلم رحيم لا يعرف الغلَّ والحقد على أخيه المسلم ، وهو قد يخالفه أو يختلف معه ، أو ربما تقع بينهما عداوة وبغضاء لكن حين تدق ساعة الموت تلهج الألسن جميعاً صديقها وعدوها « اللهم اغفر له وارحمه ونقُّه من الذنوب والخطايا كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس » ، فهل المسلم إلا نتاج دينه وهل ديننا إلا دين رحمة ؟ ولكن للأسف الشديد فإن هذه القاعدة ليست ثابتة ومطلقة ، فبين ظهرانينا أناس

<sup>(</sup>١) ولهذا شُرّعت صلاة الجنازة على الميت ؛ لما فيها من دعاء له وترحُّم عليه .

<sup>(</sup>٢) كما روى البخاري في صحيحه: عن عائشة ، قالت: قال النبي ﷺ: « لا تسبوا الأموات فإنهم قد أفضوا إلى ما قدموا » ، ينظر : صحيح البخاري ، ( ٧ / ١٩٣ ) .

يدّعون الإسلام وقلوبهم أقسى من الحجر – وإن من الحجارة لما يتشقق منه الماء فيمنح الحياة – تلك القلوب التي لم ترق لأموات المسلمين في أحرج الأوقات وأشدها تأثيراً في النفوس<sup>(1)</sup> ، بل راحت تتفنن في التعبير عن هذا الغيظ تجاههم ، حتى اختاروا عبادة أريد لها أن تكون مظهراً سامياً من مظاهر التراحم بين المسلمين ، ليحيلوها رغماً عن إرادة الشارع إلى مظهر قاتم ومقيت من مظاهر الغل والحقد! تلك هي صلاة الجنازة التي أدخلوا عليها قسراً وجهاً قبيحاً وبذيئاً من خزين حقدهم الذي لا ينفد ، فأبدلوا التراحم فيها بالتشفي ، والدعاء للميت بالمغفرة ودخول الجنة بلعنه وسبه والتضرع لإقحامه في النار!! ولا تنفِ أخي القارئ ولا تنكر فإليك بعض فتاوى علمائهم بهذا الخصوص<sup>(۲)</sup> :

<sup>(</sup>۱) وأتى لها أن ترقى ، وقد ختم الله عليها بختم التكفير ، فصدأت واسودّت فما عادت تعرف غير الكره والحقد واللؤم .

<sup>(</sup>٢) وفي الباب تفصيل واسع جداً ، حاولت جاهداً الإحاطة به في أحد بحوث كتابي « موقف الشيعة الإمامية من باقي فرق المسلمين » ، ولمن أراد الوقوف فعليه أن يرجع إليه ، وسيجد فيه بغيته إن شاء الله ، ولكني أحببت أن أثير هنا مسألة مفادها : أن تقريرات علمائهم التي نقلتها هنا واضحة وصريحة في التمييز بين الشيعي والسُّني في صلاة الجنازة – من حيث الدعاء والهيئة – ولكن هناك نصوصًا أخرى كثيرة ، تحمل نفس المعنى ، لكن دلالتها عليه خفية متوارية بين مصطلحات مذهبية فقهية ، قد لا يعرفها القارئ العادي ، لكنها لا تخفى قطعاً على ذوي الاختصاص والاطلاع ممن خبروا المذهب وألفوا مراميه ، بل إن هناك نصوصاً يعرضها أصحابها بمكر محترف ، ظاهره فيه الرحمة وباطنه من قبله العذاب ، لا يقف على خبثها إلا ذوو النهى والأبصار ، ومن الأمثلة على تلك النصوص الماكرة ما ذكره أشهر مراجعهم المعاصرين (على السيستاني) في كتابه « المسائل المنتخبة » عند حديثه عن صلاة الجنازة ( ص ٥٥ – ٢٠ ) حيث قال : : [ « كيفية صلاة الميت » يجب في الصلاة على الميت خمس تكبيرات والدعاء للميت عقيب إحدى = الميت » يجب في الصلاة على الميت خمس تكبيرات والدعاء للميت عقيب إحدى =

1- قال علي بن بابويه القمي (ت٣٢٩هـ) : [ وإذا كان الميت مخالفا ، فقل في تكبيرك الرابعة : اللهم اخز عبدك وابن عبدك هذا ، اللهم أصله نارك ، اللهم أذقه أليم عقابك وشديد عقوبتك ، وأورده نارا واملأ جوفه نارا ، وضيق عليه لحده ، فإنه كان معاديا لأوليائك ومواليا لأعدائك ،

= التكبيرات الأربع الأول ، و أما في البقية فالظاهر أنه يتخير بينه وبين الصلاة على النبي -صلى الله عليه وآله - والشهادتين والدعاء للمؤمنين والتمجيد لله تعالى ، ولكن الأحوط أن يكبر أولا ويقول: (أشهد أن لا إله إلا الله وإن محمدا رسول الله) ثم يكبر ثانيا ويصلى على النبي وآله ، ثم يكبر ثالثا ويدعو للمؤمنين والمؤمنات ، ثم يكبر رابعا ويدعو للميت ، ثم يكبر خامسا وينصرف . والأفضل أن يقول بعد التكبيرة الأولى : (أشهد أن لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله ، أرسله بالحق بشيرا ونذيرا بين يدى الساعة ) . وبعد التكبيرة الثانية : ( اللهم صل على محمد وآل محمد ، وارحم محمدا وآل محمد كأفضل ما صليت وباركت وترحمت على إبراهيم وآل إبراهيم انك حميد مجيد ، وصل على جميع الأنبياء والمرسلين والشهداء والصديقين ، وجميع عباد الله الصالحين ) . وبعد التكبيرة الثالثة : ( اللهم اغفر للمؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمات الأحياء منهم والأموات ، تابع اللهم بيننا وبينهم بالخيرات ، إنك مجيب الدعوات ، إنك على كل شيء قدير ) . وبعد الرابعة : ( اللهم إنَّ هذا المسجى قدامنا عبدك وابن عبدك وابن أمتك ، نزل بك وأنت خير منزول به ، اللهم إنا لا نعلم منه إلا خيرا وأنت أعلم به منا اللهم إن كان محسنا فزد في إحسانه ، وان كان مسيئا فتجاوز عن سيئاته واغفر له ، اللهم اجعله عندك في أعلى عليين واخلف على أهله في الغابرين ، وارحمه برحمتك يا أرحم الراحمين ) ثم يكبر ، وبها تتم الصلاة] .

ثم أردف ذلك كله بقوله: [ تختص هذه الكيفية بما إذا كان الميت مؤمنا بالغا] ، قاصراً إياها على الشيعي البالغ فقط ، باعتبار أن مرادهم بالمؤمن هو الشيعي الإمامي تحديداً دون غيره ، كما سبق وبينت ذلك عند حديثي عن مصطلح المؤمن والمخالف ، فتنبه أخي القارئ الكريم لمثل هذا الطرح المعسول عندهم ، ولا يغرنك حسن ظاهره ؛ لأن السمم مدسوس في كثير عسله!

اللهم لا تخفف عنه العذاب واصبب عليه العذاب صبا . فإذا رفع جنازته فقل : اللهم لا ترفعه ولا تزكه ](١) .

٢- وقال شيخهم المفيد(ت١٣٥ه): [ ولا يجوز لأحد من أهل الإيمان أن يغسل مخالفا للحق في الولاية ، ولا يصلى عليه إلا أن تدعوه ضرورة إلى ذلك من جهة التقية ، فيغسله تغسيل أهل الخلاف ، ولا يترك معه جريدة ، وإذا صلى عليه لعنه في صلاته ولم يدع له ](٢) .

٣- إنَّ شيخ طائفتهم الطوسي ( ت ٢٠٥ه ) علَّى على كلام المفيد السابق – بعدم الصلاة على المخالف وإن اضطر لذلك لعنه فيها – موضحاً الوجه في ذلك ، فقال : [ قال الشيخ أيده الله تعالى : ( ولا يجوز لأحد من أهل الإيمان أن يغسل مخالفا للحق في الولاية ، ولا يصلي عليه إلا أن تدعوه ضرورة إلى ذلك من جهة التقية فيغسله تغسيل أهل الخلاف ، ولا يترك معه جريدة ، وإذا صلى عليه لعنه في صلاته ، ولم يدع له فيها ) . فالوجه فيه أن المخالف لأهل الحق كافر فيجب أن يكون حكمه حكم الكفار إلا ما خرج بالدليل ، وإذا كان غسل الكافر لا يجوز فيجب أن يكون غسل المخالف أيضا غير جايز ، وأما الصلاة عليه فيكون على حد ما كان يصلي النبي – صلى الله عليه وآله – والأئمة – فيكون على حد ما كان يصلي النبي – صلى الله عليه وآله – والأئمة – عليهم السلام – على المنافقين ، وسنبين فيما بعد كيفية الصلاة على المخالفين إن شاء الله تعالى والذي يدلُّ على أن غسل الكافر لا يجوز إجماع الأمة ؛ لأنه لا خلاف بينهم في أن ذلك محظور في الشريعة ](٣)

<sup>(</sup>١) « فقه الرضا » لعلى بن بابويه ، ( ص ١٧٨ ) .

<sup>(</sup>٢) " المقنعة " لشيخهم المفيد ، ( ص ٨٥) .

<sup>(</sup>٣) « تهذيب الأحكام » لشيخ طائفتهم الطوسي ، ( ١ / ٣٣٥ ) .

وقال أيضاً : [وإن كان مخالفا معاندا دعا عليه ولعنه  $[^{(1)}]$  .

٤- وقال شيخهم أبو الصلاح الحلبي(ت٤٤٨): [ وإن كان مخالفا للحق بجبر أو تشبيه أو اعتزال أو خارجية أو إنكار إمامة لعنه بعد الرابعة وانصرف. ولا يجوز الصلاة على من هذه حاله إلا لتقية ]<sup>(٢)</sup>.

0- وقال ابن زهرة الحلبي(ت ٥٨٥ه) : [ وإن كان مخالفا للحق دعا عليه بما هو أهله (7) .

٦- وقال أبو المجد الحلبي: [وبعد الرابعة بالترحم على الميت إن كان محقا ، وعليه إن كان مبطلا ]<sup>(3)</sup>.

√- وقال يحيى بن سعيد الحلي (ت٠٩٠ه): [ وكيفيتها أن ينوي ويكبر ويتشهد الشهادتين ، ثم يكبر ثانية ويصلي على النبي -صلى الله عليه وآله - ثم يكبر ثالثة ، ويدعو للمؤمنين ، ثم رابعة ويدعو للميت المحق ، ثم خامسة ، ويقول : عفوك . ثلاثا ، وينصرف بها . وإن كان إماما : وقف حتى ترفع الجنازة سنة . وإن كان مبطلا دعا عليه ، ولعنه عقيب الرابعة وانصرف ] (٥) .

 $\Lambda$  وقال محققهم القمي(ت ١٠٩٠ه) : [ثم يكبر رابعة ويدعوا للميت إن كان مؤمنا ، ثم يكبر وينصرف ويدعو على الميت إن كان مخالفا  ${}^{(7)}$ .

<sup>(</sup>١) " مصباح المتهجد " لشيخ طائفتهم الطوسي ، ( ص ٥٢٥ ) .

<sup>(</sup>۲) « الكافي » ، لأبي الصلاح الحلبي ، (ص١٥٧) .

<sup>(</sup>٣) « غنية النزوع » لابن زهرة الحلبي ، ( ص ١٠٤ ) .

<sup>(</sup>٤) « إشارة السبق » لأبي المجد الحلبي ، ( ص ١٠٤ ) .

<sup>(</sup>٥) « الجامع للشرايع » ليحيى بن سعيد الحلى ، ( ص ١٢١) .

<sup>(</sup>٦) « كفاية الأحكام » لمحقِّقهم السبزواري ، ( ص ٢٢ ) .

٩- وقال الميرزا القمي(ت١٢٢١هـ) : [وإن كان الميت مخالفا فأقل الواجب هو الدعاء عليه ، والمنقول فيه روايات منها حسنة الحلبي في جاحد الحق : « اللهم املاً جوفه نارا ، وقبره نارا ، وسلط عليه الحيات والعقارب » . ومنها صحيحة صفوان بن مهران للناصب : « اللهم أخز عبدك في عبادك وبلادك ، اللهم أصله أشد نارك ، اللهم أذقه حر عذابك ، فإنه كان يوالي أعداءك ، ويعادي أولياءك ، ويبغض أهل بيت نبيك » ](١) . • ١ - كما وصرَّح آيتهم العظمي أبو القاسم الخوئي بنفس الحقد ، فقال : [ « حكم الصلاة على المخالف من حيث الدعاء » : وأما من حيث الدعاء فيختلفان حيث يدعى على الميت المخالف ، ويدعى له في المؤمن $^{(7)}$  ، ثم بيَّن لنا في نفس الموضع الرواية التي ورد فيها صيغة الدعاء ، وهي « صحيحة الحلبي » ، فقال : [ وقد ورد في صحيحة الحلبي الأمر بالدعاء على الميت] ، ونصُّها : [ محمد بن على بن الحسين بإسناده عن عبيد الله ابن على الحلبي (٣) ، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: إذا صليت على عدو الله ، فقل : اللهم إنا لا نعلم منه إلا أنه عدو لك ولرسولك ، اللهم فاحش قبره نارا ، واحش جوفه نارا ، وعجل به إلى النار ، فإنه كان يوالي أعداءك ، ويعادي أولياءك ، ويبغض أهل بيت نبيك ، اللهم ضيق عليه قبره فإذا رفع فقل : اللهم لا ترفعه ولا تزكه . ورواه الكليني عن علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن حماد ، عن الحلبي مثله](٤) .

<sup>(</sup>١) « غنائم الأيام » للميرزا القمى ، (٣/ ٤٧٩ - ٤٨٠).

<sup>(</sup>٢) « كتاب الطهارة » لآيتهم العظمى الخوئي ، ( ٩ / ٩٤ - ٩٥ ) .

 <sup>(</sup>٣) وسميت بصحيحة الحلبي على اسم الراوي لها وهو عبيد الله بن على الحلبي .

<sup>(</sup>٤) « وسائل الشيعة » لمحدثهم الحر العاملي (٢/ ٧٦٩ - ٧٧٠) ، باب (٤) ، ح (١) .

وقبل أن أطوي صفحة هذا المظهر أدعو المسلمين جميعاً ممن اطلعوا معي على خبث سرائر هؤلاء ، أن يتخيلوا معي هذا المشهد الأليم لميت من أموات أهل السُّنَة مُكَفَّن في أسباله ومُسَجى في تابوته وموضوع تجاه القبلة عند المحراب ، وأهله من حوله يذرفون الدموع على فراقه ، ويعتصر قلوبهم الخوف على مصيره : هل إلى جنة ونعيم أو إلى عذاب وحميم ؟! لاهجين له بالدعاء الحار الصادق ، والاستغفار الملح المتواصل ، عسى الله تعالى أن يغفر له باستغفارهم ، ويشمله بفضله ومَنه استجابة لدعائهم ، ثم تُقام الصلاة ويُقدَّم رجل دين شيعي ليَوْم المصلين فيتصدر دعاؤه دعاءهم قائلًا في سرّه : [ اللهم احشُ جوفه ناراً ، اللهم املاً قبره ناراً ، اللهم عَجُل الشيطان له قرينا ](۱)!!!

<sup>(</sup>۱) ولو أنهم الزموا أنفسهم بفتوى عدم جواز الصلاة علينا - كحال أموات اليهود والنصارى - لكان أرحم وألطف .

#### المظهر الثامن

#### بشاعة معتقدهم بمنزلة أهل الشُنَّة وطهارتهم

قبل الشروع في عَرْض نصوص علماء الإمامية المثبتة لهذا المظهر المثير والخطير ، وحتى لا تختلط الرُّؤَى وتتشتت الأذهان ، لابدأن نؤصِّلَ لأمر مهمِّ وأساسي بل ومبدئي يتميز به الشيعة الإمامية عن غيرهم من باقي فرق المسلمين ومذاهبهم ، وهو الذي يمكن - في حال تقرر عندنا معرفته والعلم به- أنه يساعدنا في فَهُم الكثير من تشريعات مذهب الإمامية التكفيري وطروحاته واستيعابها ، ذلك أن المنظِّرين في المذهب وقادة الفكر فيه-فضلًا عمَّن دونهم في العلم والمنزلة- قد اتخذوا كلَّ مُسلَّمات الدين الإسلامي الحنيف وآدابه العظيمة السمحاء ورائهم ظهريًا ، فتنكّروا لها وانسلخوا منها حتى كأنهم ليسوا من الإسلام في شيء ، بل هم فوق ذلك قد نبذوا عنهم كلَّ ثوابت المروءة وأبجديات السلوك الإنساني السوي ، حتى غدوا مسخاً من البشر مَوبُوء النفس سقيمها ، شاذ الرؤية مُشوَّه النظرة ، لا تحكم تقريراته وتسليماته ضابطةٌ من دين أو منطق ، بل الأمر عندهم تبعّ لهوى منحرف ، ومزاجية في إطلاق الأحكام مُنْتِنَةً . هذه الحقيقة لا بدأن نستوعبها جيِّدًا ونتيقن منها تماماً حتى يتهيأ لنا -على المدى البعيد والمنظور -القدرة الكاملة على تكوين صورة واضحة المعالم عنهم ، تمكننا من اختيار الإطار المناسب لها الذي تليق به ويليق بها ، فيضبط ملامحها ولا تخرج عنه ، ومن جهة أخرى - وعوداً إلى موضوع هذا المظهر -حتى لا ننكر أنفسنا أو نتهم عقولنا ومداركنا فيما سنقرأ الآن من تصريحات القوم وتقريراتهم (١) فيما يتعلق باعتقادهم بمنزلة أهل السُّنَّة وطهارتهم ، فقد اخترنا

<sup>(</sup>۱) إذ لا يمكن أن يصدق عاقل أو أن يدرك منزن أن هناك مسلماً تربّى على قرآن الله العظيم وتتلمذَ على سنة نبيه الكريم ﷺ يذهب إلى ما ذهب إليه هؤلاء الخلق من بذاءة القول =

منها بعض ما جاء على ألسنة التالي ذِكْرُهم من كبار علماء المذهب ورجاله ممَّن رسموا مع أقرانهم بأقلامهم وريشهم ملامح صورته الشوهاء المنفِّرة :

## ١- علَّامتهم وفقيههم ومحقِّههم النراقي :

ا –قال : [ودعوى الإيمان والأخوة للمخالف مما يقطع بفساده . وتؤكّده النصوص المتواترة (1) الواردة عنهم في طعنهم ولعنهم وتكفيرهم ، وأنهم شرُّ من اليهود والنصارى وأنجس من الكلاب (٢) (7).

- = وسفاهة الرأي وخبث الاعتقاد في حقّ أكثرية يشاركونهم أهم أصول دينهم وغالب فروعه ، لا لشيء إلا أنهم خالفوهم فيما ذهبت إليه عقولهم المعاقة من تقرير بعض الأصول السقيمة البينة البطلان!
- (١) إيراد التواتر ردَّ واضح على من ينكر صحة وجود هذه العقيدة عندهم أو شذوذها أو انفراد بعض النصوص الضعيفة أو المنكرة بها أو اقتصارها على فريق منهم دون آخر .
- (٢) أعجب والله كلّ العجب كيف يجد مَنْ في قلبه مثقال ذرة من إيمان بعظمة الله وقدره الجرأة في نفسه أن يصف من دانَ لله تعالى بالكمال والعظمة ونفي عنه التشبيه والمِثل ، بأنه شرّ من اليهود الذين غَلّوا يدالله ، ومن النصارى الذين صيَّروه ثالث ثلاثة تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً بل الأعجب من ذلك أن يجد مثل هذه الجرأة في أن يصف ذاتاً نقى أعضاءها وضوء الصلاة وسمى بجوارحها الخضوع لله ، وشرَّف جبهتها السجودله ، وطهَّر لسانها ذِكْرُه وذِكْرُ رسوله وسمى بجوارحها الخضوع لله ، وشرَّف جبهتها السجودله ، وطهَّر لسانها ذِكْرُه وذِكْرُ رسوله كُوره و فَصْله على سائر خلقه قائلاً في حقه في محكم كتابه : ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمَنا بَنِي عَادَمٌ وَمُلْلنَهُمْ فِي كُرُه وفَصُله على سائر خلقه قائلاً في حقه في محكم كتابه : ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمَنا بَنِي عَادَمٌ وَمُلْلنَهُمْ فِي الله الله الكريم بل رب العزة العلي العظيم فيناى أن يحترم ولو بالحد الأدنى من الاحترام رسول الله الكريم بل رب العزة العلي العظيم فيناى بذاتٍ حوى قلبُها ذِكْرُهما ورَطُبَ لسانها بطُهْر لفظها عن أن يقارن بكلب نجس مستقذر ، فضلاً عن أن يكون أنجس منه وأقذر! فأي استخفاف عظيم بالله ورسوله ، أي اجتراء قبيح مخيف بحقهما ، وأي صنف من البشر له أن يقول مثل هذا الافتراء العظيم إلا أن يكون مسخاً! اللهم إنا نبرأ إليك منهم وممن تابعهم من أصحاب مذهبهم ، وممن ناصرهم أو مالأهم أو رضى عنهم من باقي المسلمين إلى يوم الدين .
  - (٣) مستند الشيعة ، لمحققهم النراقي ، (١٤ / ١٦٣ ) .

Y-وقال: [ المعتضدتين بما في الأخبار من أنهم شرَّ من اليهود والنصارى ومن الكلاب ](١) .

## ٢- فقيههم ومدقِّقهم على الطباطبائي:

قال : [ مضافا إلى النصوص المتواترة الواردة عنهم – عليهم السلام – بطعنهم ولعنهم ، وأنهم أشر من اليهود(Y) والنصارى ، وأنهم أشر الكلاب الكلاب (Y).

## ٣- فقيههم المتتبع محمد جواد الحسني العاملي:

قال : [ مضافا إلى الأخبار المتضافرة الواردة بلعن المخالفين وأنهم أشر من النصارى وأنجس من الكلاب ](٤) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، ( ۱۸ / ٤٧ ) .

<sup>(</sup>۲) قدَّر الله تعالى أن يوافق كتابتي لهذا المظهر قيام حدث مهم في الساحة العربية والإسلامية ، ذلك هو اندلاع القتال في جنوب لبنان بين فصائل «حزب الله» اللبناني الشيعي بقيادة رجل الدين الشيعي «حسن نصر الله» من جهة وبين يهود إسرائيل - لعنهم الله - من جهة أخرى ، وكما غمني وأحزنني كثيراً عِظَم الخسارة والدمار الذي لحق بلبنان الحبيب وعلى جميع الأصعدة والمستويات ، فقد غمني وأحزنني أيضاً وبنفس القدر ربما حجم الجهل والغفلة اللذين يخيمان على عقول وبصائر غالب أهل السُنَّة والجماعة في العالم ، وأنا أراهم يمجدون ويهللون باسم أمين عام الحزب «حسن نصر الله» الزعيم الديني في مذهب يرى في هؤلاء الممجدين والمهللين - من جميع فرق أهل السُنَّة - خلقاً دون اليهود - الذين قاتلهم - في المنزلة! بل وفوق الكلاب في النجاسة!!! ووالله لست أدري على أيهما أحزن على التضحية الشيعية اللبنانية الإيرانية بلبنان الإنسان والدولة ، أم على عِظَم الغفلة وانتكاسة الفهم السُنَّيَّة التي ابتلينا بها ممثلة بالعديد من علمائنا وقادة الفكر فينا ، ناهيك عن غالب العامة والبسطاء منا ، فإلى الله المشتكي وإنا لله وإنا إليه راجعون .

<sup>(</sup>٣) رياض المسائل (ط . ج) ، لفقيههم ومدققهم علي الطباطبائي ، (  $\Lambda$  /  $\Lambda$  ) .

<sup>(</sup>٤) مفتاح الكرامة ، لفقيههم محمد جواد العاملي ، ( 17 / 17 ) .

## ٤- علَّامتهم ومجدِّد مذهبهم محمد باقر الوحيد البهبهاني:

قال: [ فإن المخالف الذي أنكر أصلًا أو أصلين من أصول الدين – وهما الإمامة والعدل – بل وكثيراً من صفات الله تعالى ورسوله – صلى الله عليه وآله – . . . كافر بلا شك بالكفر المقابل للإيمان ، وإن لم يكن كافرا بالكفر المقابل للإسلام ، بل ورد في الأخبار أنه شر من اليهود والنصارى وغيرهما ](1) .

٥- علَّامتهم الذي كانت له رئاسة مذهبهم في وقته محمد حسن النجفي :

١-قال : [ لكن لا يخفى على الخبير الماهر الواقف على ما تظافرت به النصوص ، بل تواترت من لَعْنِهم وسَبُهم وشَتْمِهم وكُفْرِهم وأنهم مجوس هذه الأمة ، وأشر من النصارى وأنجس من الكلاب ](٢) .

Y - وقال : [ وعلى كل حال فمنشأ هذا القول من القائل به استفاضة النصوص وتواترها بكفر المخالفين وأنهم مجوس هذه الأمة وشر من اليهود والنصارى  $Q^{(n)}$ .

٣- وقال : [كلُّ ذلك مضافا إلى ما ورد في النصوص من لَعْنِ المخالفين والدعاء عليهم وأنهم مجوس هذه الأمة وشر من اليهود والنصارى وأنهم لغير رشدة ]<sup>(٤)</sup>.

#### ٦- محدِّثهم نعمة الله الجزائري:

قام بترجمة هذه العقيدة البشعة إلى واقع فقهي يتعبدون به ، وذلك في

<sup>(</sup>١) حاشية « مجمع الفائدة والبرهان » ، الوحيد البهبهاني ، ( ص٣٣ ) .

<sup>(</sup>۲) « جواهر الكلام » ، لشيخهم النجفي ، (۲۲ / ۲۲ ) .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ( ٣٦ / ٩٣ – ٩٤ ) .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، ( ٤١ / ١٧ ) .

معرض تعليقه على رواية ينسبوها للكاظم (١) -رحمه الله تعالى - بينت الكفارة التي يتوجب على الشيعي دَفْعُها إن قَتَلَ مخالفاً للشيعة من باقي المسلمين ، والتي كانت تيساً -الذكر من المعز - بقوله : [ فكفًر عن كل رجل قتلته منهم بتيس ، والتيس خير منه] ، فجعل هذه الكفارة الجزيلة لدم المسلم ترجمة واقعية لعقيدتهم تلك ، حيث قال : [ فانظر إلى هذه الدية الجزيلة التي لا تعادل دية أخيهم الأصغر ، وهو كلب الصيد ، فإن ديته عشرون درهما ، ولا دية أخيهم الأكبر ، وهو اليهودي أو المجوسي ، فإنها ثمانمائة درهم ، وحالهم في الآخرة أخس وأنجس ](٢) .

ومع نهاية هذا العرض الموجز والسريع لهذا المظهر البشع من مظاهر الفكر الشيعي الإمامي التكفيري أود التنبيه إلى أمرين أساسيين غاية في الأهمية تشترك فيهما غالب التقريرات والنصوص الآنفة الذكر وهما:

 ١- إن هذه النصوص جاءت جميعاً على لسان مجموعة من أشهر وأكبر العلماء شأناً في المذهب ، مبينين بوضوح تام تبنيهم لما دلَّت عليه من أحكام واعتقادهم المطلق بها .

٢- إن الروايات والنصوص التي اعتمد عليها هؤلاء العلماء في إثبات معتقدهم ومعتقد أتباع المذهب عموماً بخصوص منزلة وطهارة أهل السُنَّة - في أنهم مجوس هذه الأمة وشرٌ من اليهود والنصارى وأنجس من الكلاب- كلها روايات ونصوص متواترة (٣) ، وبالتالى فلا مجال للطعن بصحتها أو

<sup>(</sup>١) نص الرواية وما حوته من بشاعة وحقد سنستعرضه في المظهر التاسع من هذا الفصل .

<sup>(</sup>٢) « الأنوار النعمانية » لمحدثهم نعمة الله الجزائري ، ( 1 / 197 ) .

<sup>(</sup>٣) كما جاء في نص قول كل من محققهم النراقي ، ومدققهم الطباطبائي ، ورئيس مذهبهم في وقته محمد حسن النجفي .

التشكيك بشهرتها عند علماء المذهب ورجاله ، ومن ثم لا معنى في الاستفاضة بسرد كم أكبر من الروايات التي تناقش هذا الأمر وتثبته .

وبانتهاء التنبيه على هذين الأمرين . وقبل أن أطوي صفحة هذا المظهر لا بدَّ لي معه ومع القارئ الكريم من وقفة أخيرة أحاول من خلالها أن أوجِّه دفة شعور سينشأ وعاطفة ستتأجج ، ومزيلًا للبس في الفهم قد يقع وتشكيك في النوايا قد يثار .

ذلك أنني أعلم أن كل مسلم غيور بل كل من له شيء من كرامة وبقية من اعتزاز بآدمية – ولن أقول بدين وإسلام – حالما تقع عيناه على مجموعة النصوص هذه ودعوى التواتر فيها – وأنها بهذا الاعتبار تُعَدُّ أصلاً مقطوعاً فيه وحقيقة قائمة في المذهب – لا شك ستمتلئ نفسه غيظاً وكمداً وستشتعل بين جوانحها نار نقمة تلظى ، إن أريد لها أن تُحاصر أو أن يُحاط بها ، فلا أظن إلا أنها ستعظم وتتعاظم ، وربما انفجرت عن مثل بركان هائل يقذف بحممه بعيداً ليطال شررها القاصي والداني ، ولتأكل ألسنة ناره الأخضر واليابس ، ونحن لا نريد لهذه النار أن تخمد قسراً أو أن تطوَّق ، بل أن تنطلق من صدورنا – تحاملًا وامتعاظاً – إلى أيدينا جذوات هدى وضياء حتى ننير بها طريق معرفة واقع الفِرَق والمذاهب (۱) .

تلك الطريق التي ظلت أسيرة ظلمات من الجهل والغفلة دهوراً طويلة ، حتى لطالما تعثرت عليها الخطوات ، وتخبط فيها السائرون ، وضلً الكثيرون عليها وجهتهم ، وقد آن لنا أن نسير فيها عن عِلْم ودراية ، حاملين بأيدينا جذوات الهدى تلك ، شاقين بها غيمة الطريق ومتحسسين عليها

<sup>(</sup>١) والتي يدعو البعض متحمساً إلى صهرها جميعاً في بوتقة واحدة دون غربلة ودون قيد أو شرط .

مواقع أقدامنا جيداً ، متنبهين لعثراتها ومطبًاتها ، نافضين عن علامات الدلالة فيها غبار الإهمال والتغريب ، كي نعيد أو نبدأ من جديد قراءتها جيداً ، حتى لا نخطئ الوجهة ثانية ،

## المظهر التاسع

# تقتيل أهل السُّنَّة واستباحة أموالهم من أخطر آثار في في السُّنَّة واستباحة أموالهم من أخطر آثار أن المناطقة ال

ربما تفاجأ العديد منا بهذا الكم الكبير من الحقائق المريعة ، التي حواها مذهب الشيعة الإمامية ، كأصول ومسلَّمات ، والتي كانت خافية علينا ، متوارية عنا ببريق إعلامهم الكاذب والمزوِّر ، ورغم يقيننا أن لا شيء منكر بعدها يمكن أن يصعُب وجوده فيه ، إلا أني أستطيع الجزم أن الكثير منا لم يكن ذلك كله كافياً ليهيئ نفسه ، ويمهِّد لها إمكانية استيعاب ما سوف تقع عليه عينه بعد قليل ، كما أنني أستطيع أن أتخيل امتعاض بعض القراء الشديد لمجرد قراءته للعنوان ، وربما يتوقع أن ما سيجده مسطوراً فيما سيلي من هذه الدراسة في هذا الموضوع بالذات لن يعدو كونه أكثر من مجرد استنتاجات بُنيت على ما سبق طرحه من حقائق وإثباتات ، أو مجرد مبالغات وتهويلات مُتوهَّمة لن تجد لها رصيداً من الواقع إذا انبرى لذلك تدقيق جيد وتحقيق منصف! بل لعلَّ البعض الآن يسرّ في نفسه اتهاماً لي ، ويقول : [ لا شكِّ أنَّ الدافع الحقيقي لصاحب هذه الدراسة في سعيه لإثبات هذه التهمة هو ما يجد في نفسه من ألم استذكار ما جرى في غابر الأزمان وقديمها (١) من تواطؤ بعض ساسة الدولة الإسلامية العباسية من الشيعة مع بعض أعدائها من الكفار التتار ، والعمل على إسقاطها وتقتيل أهلها من المسلمين (٢) ، عندها قد يعترض هذا البعض مصوِّباً : [ نعم . لا شكَّ أن ذلك الحدث هو ما يثير في النفس الألم ، ومما يوجب النقمة على

<sup>(</sup>١) بل وحديثها أيضاً . . كما حصل في العراق مؤخَّراً .

<sup>(</sup>٢) وسيأتي الحديث عن ذلك مفصلًا .

مَنْ تلبَّس بجرم التآمر والخيانة تلك ، ولكن لا ينبغي أن ينسحب ذلك كله على المذهب كفكر وكيان ، فيؤخذ بجريرة بعض رموزه ، أو أتباعه] ، ثم قد يسترسل هذا البعض من الكرماء بالاتهام ، فيحدّث نفسه : [ أن ربما زاوج الكاتب بين تلك الحادثة الأليمة وغيرها مع ما سبق عرضه من اعتقادات ومظاهر ، شحنت النفوس واستفزت المشاعر ؛ ليدفع بعقول أصحابها إلى التصديق بكل ما سوف يُقال ] ، وعندها أيضاً قد يعترض مصوِّباً ليقول : [ونحن إذ ندين المذهب بكلِّ ما جاء عنه مما سَبَقَ ذِكْرُه في الصفحات السابقة ، ونعلن تصدِّينا له ونقمتنا عليه ، إلا أننا كمسلمين – وكأهل سُنَّة وجماعة- أُمِرنا بالعدل والإنصاف حتى مع أعدائنا ، وهذا يلزمنا بعدم التدليس على الناس ؛ لاستعدائهم ، أو إثبات تهمة عليهم دون دليل أو بينة ، ولأننا لا يمكن أن نصدق أن هناك مسلماً في هذا العالم كله مهما تطرُّفت آراؤه ، أو شذَّت أفكاره يمكن أن يستحلُّ دم أخيه المسلم وماله ، لا لشيء إلا أنه يخالفه في ما ذهب إليه اجتهاده العقلي(١) ، فإننا لذلك نقطع بعدم وجود دليل واحد أو بينة ولو يتيمة على مثل هذا الادعاء في حقُّ هؤلاء القوم ، ونقول بصراحة : لو جاز لنا أن نصدِّق مثل هذا الاتهام ، لجاز لنا تصديق كل الممتنعات التي قد ينبذها العقل تجاه هذا المذهب!!] ، وأنا إن قُدِّرَ لي الرد على هؤلاء المعترضين الكرام ، فإني

<sup>(</sup>۱) تفرد الشيعة عن باقي الفرق التكفيرية الأخرى كالخوارج مثلًا في أنهم كفَّروا باقي فِرَقِ المسلمين فقط ، لأنهم خالفوهم في أصل الإمامة الذي هو نتاج اجتهاد عقلي بحت ، دون أن يكون له أي رصيد نقلي صريح ، لا بالظاهر ولا بالمضمون ، في حين أن الخوارج يستشهدون على عقيدتهم الضَّالة بالعديد من النصوص القرآنية الظاهرة ، لكنهم تعنتوا في تفسيرها وحمّلوها غير ما تحتمل .

سأستهله أولاً بالتماس العذر لهم على ما جال بخواطرهم من امتعاض ، أو ما استحال في عقولهم تقريره ، لأن تفاصيل هذا المظهر الدامي فيها من الفظاعة والبشاعة ما يصعب معه التصديق والاستيعاب ، لكني رغم ذلك سأخوض في الحديث عن هذا الموضوع رغم المرارة العظيمة التي ترافقه ورغم الألم الكبير الذي يعتصر القلب بسببه ، ومعتمداً نفس الأسلوب الذي سبق لي اعتماده في إظهار ما سبق تقريره في الفصول السابقة من هذه الدراسة ، وسأفصّل ذلك في مطلبين :

الأول: سوف أثبت فيه – وبصورة قاطعة – وجود النصوص الواضحة والصريحة الدالة على استحلال دم أهل السُّنَّة وسلب أموالهم، من نفس كلام علمائهم ومراجعهم وأعلامهم!!!

الثاني: سأعرض فيه مظاهر تطبيق تلك الآراء الدموية ، كفعل ممارس على أرض الواقع من خلال سَوقِ العديد من الأمثلة الدامية الثابتة التي يندى لها جبين الإسلام ، بل جبين الإنسانية عموماً ، وتخجل صفحات التاريخ عن أن تعرض بعض صوره .

وإليك أخي القارئ الكريم -بعد الاعتذار- بيان هذين الأمرين:

## الأمر الأول

## تبني بعض مراجعهم لهذا المظهر الخطير كعقيدة يتعبدون بها

وهو مطلب مهم جدًّا نرفع به تعجُّب وإنكار بعض الطيبين ممن يحسنون الظنَّ بالشيعة ، من خلال إثبات كون هذا الأثر عقيدة راسخة يحملها بعض مراجعهم ، بل ويدعون لها ويسوقون في سبيل تأكيدها الأدلة والبراهين ، حتى يقنعوا بها غيرهم ممن قد يشكل عليه أمرها ويصعب عليه التسليم بها وسنكتفي هنا بذكر اثنين من أهم مراجعهم الذين دافعوا عن هذا المعتقد ودعوا إليه صراحة (۱) :

# ١- محدِّثهم يوسف البحراني :

وإليك تصريحه بعقيدته السوداء الحاقدة الضالّة:

# أولا : حَكَمَ بكفر ونجاسة أهل السُّنَّة :

فقد قال ما نصّه: [ والمشهور في كلام أصحابنا المتقدمين هو الحكم بكفرهم ، ونصبهم ، ونجاستهم ، وهو المؤيد بالروايات الإمامية] (٣) . وقال : [ أقول : وهذا القول عندي هو الحقّ الحقيق بالاتباع ،

<sup>(</sup>۱) اكتفينا بذكر هذين المرجعين لأنهما نقلا لنا تبني جميع علماء المذهب المتقدمين لهذه العقيدة - كما سنرى من أقوالهم - لذا فإن تسليط الضوء على أقوالهما إنما هو في واقع الحال تسليط له على أقوال جميع علماء المذهب المعتمدين .

<sup>(</sup>٢) من أراد الوقوف على ترجمته لمعرفة وزنه ووزن كتابه « الحدائق الناضرة » ، وكذلك محدِّثهم التالي ذِكْرُه ( نعمة الله الجزائري ) فليرجع لكتابي « موقف الشيعة الإمامية » ؛ لأن التوسُّعَ هنا يتعارض مع الغرض الأساسي من هذه الدراسة .

<sup>(</sup>٣) الحداثق الناضرة ، لمحقّقهم البحراني ، (٥/٥٧) .

لاستفاضة الأخبار بكفر المخالفين وشِرْكهم ونصبهم ونجاستهم ](١) . ثانيا : صَرَّح بجواز قَتْل أهل السُّنَّة وأَخْذِ أموالهم :

1 - فقد قال: [وإلى هذا القول ذهب أبو الصلاح وابن إدريس وسلار، وهو الحقّ الظاهر بل الصريح من الأخبار لاستفاضتها وتكاثرها بكفر المخالف ونصبه وشركه وحل ماله ودمه، كما بسطنا عليه الكلام، بما لا يحوم حوله شبهة النقض والإبرام في كتاب « الشهاب الثاقب »، والقول بالكفر هو المشهور بين الأصحاب من علمائنا المتقدمين -رضوان الله عليهم أجمعين - ](٢).

٢- وقال: [ وحينئذ فبموجب ما دلت عليه هذه الأخبار ، وصرح به أولئك العلماء الأبرار لو أمكن لأحد اغتيال شيء من نفوس هؤلاء وأموالهم ، من غير استلزامه لضرر عليه أو على أحد إخوانه ، جاز له فيما بينه وبين الله تعالى ] (٣) .

وليتنبه المسلمون إلى أن البحراني لا ينسب هذا القول لنفسه فقط ، بل ويجعله عقيدة تسالم عليها علماؤهم وأعلامهم المتقدمون وتصافقوا على اعتقادها .

٢- محدِّثهم نعمة الله الجزائري:

وإليك تصريحه بعقيدته السوداء الحاقدة الضَّالَّة :

أولا : حَكَمَ بكفر ونجاسة أهل السُّنَّة (٤)

١ – فقد نقل وأيَّد حُكْمَ كلِّ من المرتضى ، وابن إدريس الحلي بكفر

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، (٣/٤٠٥) .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، (١٠/ ٣٦٠) .

<sup>(</sup>٣) « الشهاب الثاقب » ، لمحقِّقهم البحراني ، ( ص٢٦٦ - ٢٦٧ ) .

<sup>(</sup>٤) وذلك في كتابه « الأنوار النعمانية » (٢/٣٠٦ – ٣٠٨) .

المخالفين ونجاستهم ، فقال : [ ومن هذا يقوى قول السيد المرتضى وابن إدريس - قدَّس الله روحيهما- وبعض مشائخنا المعاصرين بنجاسة المخالفين كلهم ، نظراً إلى إطلاق الكفر والشرك عليهم في الكتاب والسُّنة فيتناولهم هذا اللفظ حيث يطلق ، ولأنك قد تحققت أن أكثرهم نواصب بهذا المعنى ] .

٢- نفى واستبعد أن يشملهم حُكْمُ الإسلام ، فقال : [ ولكن أنى لهم الإسلام ، وقد هجروا أهل بيت نبيهم المأمور بودادهم في محكم الكتاب بقوله تعالى : ﴿ قُل لا آ أَسْئَلُكُو عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَيِّ ﴾ ، فهم قد أنكروا ما عُلِمَ من الدين ضرورة ] .

٣- وقال عن نجاسة أهل السُنّة مانصه : [ وماء الفرات ، ولا تسأل عن عذوبته ولطافته وحلاوته وبركته ؛ لأنه ورد في الحديث « أنه يصبُ فيه ميزاب من ماء الجنّة كلّ يوم » ، وفي الحديث : « أنه كان يبرئ الأكمه والأبرص وذوي العاهة » ، لكن باشره نجاسة أبدان المخالفين ، فأزال عظيم بركته وبقى القليل ](١) .

ثانيا : صرَّح بجواز قَتْلِ أهل السُّنَّة وأَخْذِ أموالهم(٢) :

١ - صرَّح بذلك فقال بـ : [ جواز قَتْلِهم واستباحة أموالهم ] .

٢- استدلُّ على ذلك بروايات ثابتة عندهم منها :

أ- ما روى شيخ الطائفة نوَّرَ الله مرقده في باب الخمس والغنائم ، من

<sup>(</sup>١) « نور البراهين » لمحدثهم نعمة الله الجزائري ، ( ١ / ٢٠ ) .

<sup>(</sup>٢) « الأنوار النعمانية » لمحدثهم نعمة الله الجزائري ، (٢ / ٣٠٨) ، ومعلوم أن استحلال القتل عندهم فَزعٌ عن التكفير ، فمتى ما ثبت كُفْرُ المخالفين ترتَّب عليه القول بنجاستهم واستحلال دمائهم وأموالهم وهو ما بنى عليه البحراني والجزائري .

كتاب التهذيب ، بسند صحيح عن مولانا الصادق عليه السلام قال : « خذ مال الناصب حيث ما وجدت ، وابعث إلينا بالخمس » .

ب- وروى بعده بطريق حسن عن المعلّى ، قال : « خذ مال الناصب حيث وجدت ، وابعث إلينا بالخمس » .

ج- وروى الصدوق طاب ثراه في العلل مسنداً إلى داود بن فرقد ، قال قلت لأبي عبد الله عليه السلام : ما تقول في قَتْلِ الناصب ؟ قال : «حلال الدم ، لكني أتقي عليك ، فإن قدرت أن تقلب عليه حائطاً ، أو تغرقه في ماء ؛ لكي لا يشهد به عليك فافعل » ، فقلت فما ترى في ماله ؟ قال : «خذ ما قدرت » .

٣- أطلق حقده الأسود بوجوب تقتيل أهل السُّنة أينما كانوا ومهما كانوا بشراً أو جِناً أو طيراً ، وذلك حين صرَّح بأن العصفور من أهل السُّنة ينبغي قَتْلُه . وليس هذا افتراء مني ، بل هو ما صرَّح به حيث قال : [ روي أن العصفور يحبُّ فلاناً وفلاناً ، وهو سُنِّي ، فينبغي قَتْلُه بكلِّ وجه وإعدامه وأكلُه ](١) ، فالتقتيل العام لجميع أهل السُنَّة واجب في شَرْع الجزائري المارق ، حتى لو كان هذا السُنِّي حيواناً لا عَقْلَ له كالعصفور !!! وهكذا ثبت لنا أن تقتيل أهل السُّنة واستباحة أموالهم ، عقيدة صرَّح بها بعض مراجعهم ، معترفين بتبني جميع علمائهم المتقدمين لها .

#### 四四四四

<sup>(</sup>١) الأنوار النعمانية ، لمحدِّثهم نعمة الله الجزائري ، ( ٢ / ٣٠٨ ) .

## الأمر الثاني

## ترجموا عقيدتهم بتقتيل أهل السُّنَّة على أرض الواقع في مشاهد دموية

لقد ظهر هذا الأثر واقعيا في مشاهد عديدة يحدِّثنا التاريخ عنها بكلِّ حُزْنِ وأسى ، بينما لا يزال علماء الشيعة يذكرونها بكل زهو وفخر ؛ لأن فيها من جهة إثلاج صدورهم لما حلَّ بألدِّ أعدائهم من أهل السُّنَة والجماعة من قتلِ وتشريدِ وتنكيل ، ولأنهم يرون فيها من جهة أخرى مثالًا شاخصاً يمكن أن يرسم ملامح العمل الشيعي في القادم من الزمن ، ينسجون على منواله ويبنون على أساسه .

## ما ترتَّب على هذا الفكر التكفيري الضَّالُ من وقائع مأساوية

وإليك - أخي القارئ الكريم - وصفاً صادقاً لما ترتّب على هذا الفكر التكفيري الضّال من وقائع مأساوية ، اخترنا لتمثيلها أربعة مشاهد دموية ، غاية في الإجرام ، تبين مقدار الحقد ومبلغ الغلّ الذي تُكِنّه صدروهم الموبوءة السقيمة :

# المشهد الأول

## مجزرة أهل السُّنَّة في بغداد على يد هولاكو بمباركة شيخهم الأعظم النصير الطوسي

لكي نعطي لهذا المشهد الدموي حقّه ، لا بدّ من عرضه متسلسلًا في عدة مباحث لعله يكون سبباً في تبصير الكثير من أهل السُنّة :

## المبحث الأول

#### تصوير المجزرة الدموية لأهل الشُنَّة

ا - نقل لنا ابن كثير فصولاً منها ، فقال : [ ومالوا على البلد فقتلوا جميع من قدروا عليه من الرجال والنساء والولدان والمشايخ والكهول والشبان ، ودخل كثير من الناس في الآبار وأماكن الحشوش ، وقنى الوسخ ، وكمنوا كذلك أياما لا يظهرون ، وكان الجماعة من الناس يجتمعون إلى الخانات ، ويغلقون عليهم الأبواب ، فتفتحها التتار إمّا بالكسر وإمّا بالنّار ، ثم يدخلون عليهم فيهربون منهم إلى أعالي الأمكنة ، فيقتلونهم بالأسطحة ، حتى تجري عليهم فيهربون منهم إلى أعالي الأمكنة ، فيقتلونهم بالأسطحة ، وكذلك في الميازيب من الدماء في الأزقة ، فإنا لله وإنا إليه راجعون . وكذلك في المساجد والجوامع والرُبَطِ ، ولم ينجُ منهم أحد سوى أهل الذّمة من اليهود والنصارى ، ومن التجأ إليهم وإلى دار الوزير ابن العلقمي الرافضي ، وطائفة من التجار أخذوا لهم أمانا ، بذلوا عليه أموالا جزيلة حتى سلموا وسلمت أموالهم . وعادت بغداد بعد ما كانت آنس المدن كلها كأنها خواب () ليس فيها

<sup>(</sup>۱) من يرى بغداد هذه الأيام (بين عامي ٢٠٠٣ – ٢٠٠٦ م) إثر احتلال التتار الجدد وعملائهم الخونة من الرافضة تصيبه الدهشة لشدة التطابق بين حال بغداد في الغزوتين ، فما أشبه اليوم بالبارحة .

إلا القليل من الناس ، وهم في خوف وجوع وذِلَّة وقِلَّة ، وكان الوزير ابن العلقمي قبل هذه الحادثة يجتهد في صَرْفِ الجيوش ، وإسقاط اسمهم من الديوان ، فكانت العساكر في آخر أيام المستنصر قريبًا من مائة ألف مقاتل ، منهم من الأمراء من هو كالملوك الأكابر الأكاسر ، فلم يزل يجتهد في تقليلهم إلى أن لم يبق سوى عشرة آلاف ، ثم كاتب التتار ، وأطمعهم في أخذ البلاد ، وسهَّل عليهم ذلك ، وحكى لهم حقيقة الحال ، وكشف لهم ضَعْفَ الرجال ، وذلك كله طمعًا منه أن يزيل السُّنَّة بالكُلِّيَّة ، وأن يظهر البدعة الرافضة ، وأن يقيم خليفة من الفاطميين ، وأن يبيد العلماء والمفتين ، والله غالب على أمره ، وقد ردٌّ كيده في نحره ، وأذله بعد العزة القعساء ، وجعله حوشكاشا للتتار ، بعد ما كان وزيرًا للخلفاء ، واكتسب إثم مَنْ قُتِلَ ببغداد من الرجال والنساء والأطفال ، فالحكم لله العلى الكبير ربّ الأرض والسماء . . . وقد اختلف الناس في كمية مَنْ قُتِلَ ببغداد من المسلمين في هذه الوقعة . فقيل : ثمانمائة ألف ، وقيل : ألف ألف وثمانمائة ألف ، وقيل : بلغت القتلى ألفي ألف نفس ، فإنا لله وإنا إليه راجعون ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم . وكان دخولهم إلى بغداد في أواخر المحرم ، وما زال السيف يقتل أهلها أربعين يوما . . . وقتل أستاذ دار الخلافة الشيخ محيى الدين يوسف ابن الشيخ أبي الفرج ابن الجوزي ، وكان عدو الوزير ، وقتل أولاده الثلاثة : عبد الله ، وعبد الرحمن ، وعبد الكريم ، وأكابر الدولة واحدا بعد واحد ، منهم الديودار الصغير مجاهد الدين أيبك ، وشهاب الدين سليمان شاه ، وجماعة من أمراء السُّنَّة وأكابر البلد . وكان الرجل يستدعى به من دار الخلافة من بني العباس ، فيخرج بأولاده ونسائه ، فيذهب به إلى مقبرة الخلال ، تجاه المنظرة فيذبح كما تذبح الشاة ، ويؤسر مَنْ يختارون من بناته وجواريه . وقُتِل

شيخ الشيوخ مؤدب الخليفة صدر الدين على بن النيار ، وقُتِل الخطباء والأئمة ، وحملة القرآن، وتعطلت المساجد والجماعات والجمعات مدة شهور ببغداد، وأراد الوزير ابن العلقمي – قَبَّحه الله ولعنه– أن يُعَطِّلَ المساجد والمدارس والرُّبَط ببغداد ، ويستمرّ بالمشاهد ومحال الرفض ، وأن يبنى للرافضة مدرسة هائلة ينشرون عِلْمَهم وعَلَمهم بها وعليها ، فلم يقدّره الله تعالى على ذلك ، بل أزال نعمته عنه ، وقصف عمره بعد شهور يسيرة من هذه الحادثة ، وأتبعه بولده فاجتمعا - والله أعلم- بالدَّرك الأسفل من النَّار . ولما انقضى الأمر المقدُّر وانقضت الأربعون يوما ، بقيت بغداد خاوية على عروشها ، ليس بها أحد إلا الشَّاذِّ من الناس ، والقتلى في الطرقات كأنها التلول ، وقد سقط عليهم المطر فتغيرت صورهم وأنتنت من جيفهم البلد ، وتغير الهواء فحصل بسببه الوباء الشديد حتى تعدّى وسرى في الهواء إلى بلاد الشام ، فمات خلق كثير من تَغَيُّرِ الجوِّ وفساد الريح ، فاجتمع على الناس الغلاء والوباء والفناء والطعن والطاعون ، فإنا لله وإنا إليه راجعون . ولما نودي ببغداد بالأمان خرج من تحت الأرض من كان بالمطامير والقنى والمقابر كأنهم الموتى إذا نبشوا من قبورهم ، وقد أنكر بعضهم بعضًا فلا يعرف الوالد ولده ، ولا الأخ أخاه ، وأخذهم الوباء الشديد فتفانوا وتلاحقوا بمن سبقهم من القتلي ، واجتمعوا تحت الثرى بأمر الذي يعلم السُّرُّ وأخفى ، الله لا إله إلا هو له الأسماء الحسني . . . . وذَكَرَ أبو شامة ، وشيخنا أبو عبد الله الذهبي ، وقطب الدين اليونيني أنه أصاب الناس في هذه السَّنة بالشَّام وباء شديد ، وذكروا أن سبب ذلك من فساد الهواء والجوِّ ، فسد من كثرة القتلى ببلاد العراق ، وانتشر حتى تعدَّى إلى بلاد الشام فالله أعلم ](١) .

 <sup>(</sup>۱) ( البداية والنهاية » لابن كثير ، (۱۳ / ۲۳۶ – ۲۳۷ ) .

٢- حتى لا يعترض علينا شيعي موتور بالقول أن ابن كثير هذا أموي متعصب(١) ، فلا تطلب منا تصديقه فيما ينقل ، سأنقل للقارئ الآن وصفاً آخر لهذه النكبة ، ولكن هذه المرة بلسان شيخ الشيعة المعاصر محمد مهدي الآصفي في كلام له تحت عنوان « سقوط بغداد في سنة ٦٥٦ هـ » : [ سقطت بغداد حاضرة العالم الإسلامي بيد التتار بقيادة « هولاكو » . وكان سقوط بغداد واحدة من أعظم النكبات التي حلَّت بالعالم الإسلامي منذ ظهور الإسلام إلى اليوم الحاضر ، وكان التخريب الحضاري والثقافي والاقتصادي والسكاني الذي حلَّ بعاصمة العباسيين في هذا الهجوم -بمقاييس ذلك التأريخ - من أوسع ما حلَّ بالحواضر البشرية ، وقد قدر عدد القتلى في هذه المجزرة الرهيبة كما يقول اليافعي بألف ألف وثمانمائة وكسر، وإذا كان في هذا التقدير ثمة شيء من المبالغة ، فممَّا لا ريب فيه أن الخسائر البشرية كبيرة جدا « وفادحة بمقاييس الخسائر الحربية في ذلك التاريخ . وقد استمرَّ القتل والنهب سبعة أيام » ثم رفعوا السيف وبطلوا السبى « وقيل : إن القتل والنهب والسبى استمرَّ نيفا وثلاثين يوما . وقيل : أربعين يوما » . يقول الدكتور حسن إبراهيم حسن : « وقد أعمل جند المغول السيف في رقاب أهل بغداد أربعين يوما " سلبوا فيها أموالهم وأهلكوا كثيرين من رجال العلم ، وقتلوا أئمة المساجد وحملة القرآن ، وتعطلت المساجد والمدارس والربط ، وأصبحت المدينة قاعا « صفصفا » ، ليس فيها إلا فئة قليلة مشردة الأذهان . وكان القتلي في الطرقات كأنها التلال ، ولما نودي بالأمان خرج من تحت الأرض من اختفوا في المطامير

<sup>(</sup>١) على ما جرت عليه عادتهم في وصف كل من يفضح مخازيهم ويكشف ما ستر من عيوبهم .

والمقابر ومن لجأ إلى الآبار والحشائش ، كأنهم الموتى قد نبشت قبورهم ، وقد أنكر بعضهم البعض ، فلم يعرف الأب ابنه ولا الأخ أخاه ، ثم انتشر الوباء ، فحصدهم بمنجله حصدا « ذريعا » ، وفسد الهواء وعم الوباء » . وأما ما حلَّ بخزائن العلم من المكاتب والمدارس في بغداد فحدُّث ولا حرج ، فقد كانت بغداد مركزا « من أعظم مراكز الإشعاع الفكري في العالم كله في ذلك التاريخ من دون مبالغة ، وقد أحرق التتار كلُّ ما وجدوا في بغداد من عِلْم ومن مراكز للعلم ، كما قتلوا كلَّ من عثروا عليه من العلماء ، أو كلَّ من كأن في بغداد من العلماء ، وليس بإمكان أحد أن يقدر ضخامة الخسارة التي لحقت بالفكر والثقافة الإسلامية والبشرية في هذه النكبة . يقول قطب الدين الحنفي : « تراكمت الكتب التي ألقاها التتار في نهر دجلة حتى صارت معبرا يَعْبُرُ عليه الناس والدواب واسودَّت مياه دجلة بما ألقي فيها من الكتب » .

ولنقرأ لتقي الدين ابن أبي اليسر هذه النفثة من شعره في بغداد : لسائل الدمع عَن بغدادَ أخبارُ فما وُقوفك والأحبابُ قعد ساروا يا زائرين إلى الزوراء لا تعفِدُوا فما بذاك الحِمى والدارُ ديارُ تامج الخلافة والربع الذي شرفت به العالم قد عفاه أقفار أضحى لعصف البلي في رَبْعه أثر وللدموع على الآثار آثار أ يا نارَ قلبى نارٌ لحرب وغي شَبّت عليه ووافي الرّبع إعصارُ علا الصليب على أعلى منابِرها وقامَ بالأمر مَنْ يحويه زنّارُ وكَمْ حريم سبَتْه التركُ غاصبةً وكانَ من دونِ ذاك الستر أستارُ وكم بُدور على البَدْرِية انْخَسفت ولم يَعُدْ لبُدور منه أبدار

وكَمْ ذَحَائِرَ أَضِحَتْ وهِي شَائِعةٌ مِن النِّهَابِ وَقَدْ حَازَتَهُ كَفَّارُ

وكم حدود أقيمت من سيوفهم على الرقاب وحطّتْ فيه أوزارُ ناديتُ والسَّبْيُ مَهْتُوكٌ بَّهُرُ بِهِم إلى السَّفاحِ مِنَ الأعداءِ دَعَّارُ ولسنا نستطيع أن نقدر الخسارة التي لحقت بالإسلام وبالبشرية في هذه النكبة التي حلت بمدينة السلام ، كما نجزم أن الخسارة الواسعة التي حلت بعاصمة العباسيين في القرن السابع الهجري لم تعوض بالمعنى الدقيق للكلمة إلى اليوم الحاضر ، ولو لم تتعرض بغدادُ لهذه النكبة لكان تاريخ المسلمين غير هذا التاريخ ، وكان للإسلام والمسلمين شأن آخر على وجه الأرض غير هذا الشأن ](١)

#### 

<sup>(</sup>١) « رياض المسائل » (ط . ج) ، لمحقّقهم علي الطباطبائي ، مقدمة الجزء الثاني ، ( - 1 ) .

<sup>(</sup>٢) ربما يلمس البعض من كلام هذين العالمين الشيعين بعض الأسى على ما حصل ببغداد تلك الفترة ، ولا ندري هل هذا منهما صِدْقُ شعور يشذّان فيه عن شعور غالب الشيعة ؟ أم هي التقية التي اعتدنا سماع وقراءة الكثير من أمثالها ؟ خصوصًا وأننا سنقف بعد قليل على حقيقة رأي علمائهم ومراجعهم الكبار في النظرة إلى تلك المأساة وحقيقة رأيهم فيها ، وأحد هؤلاء «ويا للسخرية» العلّامة الحلى الذي همّش هذا الأخير على كتابه فترقب!!!

### المبحث الثاني

## وَصْفُ جريمة قَتْلِ خليفة السلمين الستعصم بالله

وأما مشهد قَتْلِ الخليفة العباسي المسلم المستعصم بالله ، فيقول ابن كثير : [ وأحضر الخليفة بين يدي هلاكو فسأله عن أشياء كثيرة ، فيقال : إنه اضطرب كلام الخليفة من هول ما رأى من الإهانة والجبروت .

ثم عاد إلى بغداد وفي صحبته خواجه نصير الدين الطوسي ، والوزير ابن العلقمي وغيرهما ، والخليفة تحت الحوطة والمصادرة ، فأحضر من دار الخلافة شيئًا كثيرًا من الذهب والحلي والمصاغ والجواهر والأشياء النفيسة ، وقد أشار أولئك الملأ من الرافضة وغيرهم من المنافقين على هولاكو أن لا يصالح الخليفة .

وقال الوزير: متى وقع الصلح على المناصفة لا يستمرُّ هذا إلا عاما أو عامين ، ثم يعود الأمر إلى ما كان عليه قبل ذلك ، وحسَّنوا له قَتْلَ الخليفة فلما عاد الخليفة إلى السلطان هولاكو أمر بقتله .

ويقال: إن الذي أشار بقتله الوزير ابن العلقمي ، والمولى نصير الدين الطوسي ، وكان النصير عند هولاكو قد استصحبه في خدمته لما فتح قلاع الموت ، وانتزعها من أيدي الإسماعيلية ، وكان النصير وزيرًا لشمس الشموس ولأبيه من قبله علاء الدين بن جلال الدين ، وكانوا ينسبون إلى نزار بن المستنصر العبيدي ، وانتخب هولاكو النصير ليكون في خدمته كالوزير المشير .

فلما قدم هولاكو وتهيب من قَتْلِ الخليفة هوَّن عليه الوزير ذلك ، فقتلوه رفسًا ، وهو في جوالق لئلا يقع على الأرض شيء من دمه ، خافوا أن يؤخذ بثاره فيما قيل لهم ، وقيل : بل خنق ، ويقال : بل أغرق ، فالله أعلم .

فباءوا بإثمه وإثم من كان معه من سادات العلماء والقضاة والأكابر والرؤساء والأمراء وأولي الحلِّ والعقد ببلاده ( وستأتي ترجمة الخليفة في الوفيات ) . . . وكان قتلُ الخليفة المستعصم بالله أمير المؤمنين يوم الأربعاء رابع عشر صفر وعفي قبره ، وكان عمره يومئذ ستا وأربعين سنة وأربعة أشهر ، ومدة خلافته خمس عشرة سنة وثمانية أشهر وأيام ، وقتل معه ولده الأكبر أبو العباس أحمد ، وله خمس وعشرون سنة ، ثم قتل ولده الأوسط أبو الفضل عبد الرحمن وله ثلاث وعشرون سنة ، وأسر ولده الأصغر مبارك ، وأسرت أخواته الثلاث فاطمة وخديجة ومريم ، وأسر من دار الخلافة من الأبكار ما يقارب ألف بكر فيما قيل والله أعلم ، فإنا لله وإنا إليه راجعون ](١) .

#### 四四四四

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ، لابن كثير ، (١٣ / ٢٣٤ - ٢٣٦) .

#### المبحث الثالث

# كَشْفُ هوية المجرمين الذين تلطَّخت أيديهم بدماء السلمين

من المعلوم والمتسالم عليه عند الكثير من أهل السُّنة ، بأن المجرم الأول والرأس المدبِّر المحرِّض على ارتكاب هذه المجزرة هو عالم الشيعة المعروف ومرجعهم الكبير الخواجة النصير الطوسي ، ورغم أن الشيعة اليوم ينكرون تورَّطه بها -عناداً أو كذباً أو خجلًا - إلا أنني سأثبت في هذا المبحث - ومن خلال تصريح أهم أعلامهم ومؤرِّ خيهم ومحقِّقيهم - تورَّطه الصريح بها (۱) بما لا يدع مجالًا لمعاند أو مخادع أن ينفي ذلك عنه أو ينكره وممن سأنقل اعترافه بذلك :

١ – اعترف علَّامتهم الذي كان رئيس مذهب الشيعة في زمنه محمد حسن النجفي بضلوع الطوسي في هذه المجزرة الدموية الفريدة التي وقعت في حق أهل السُّنَة ، وذلك في أحد كتبه الفقهية ، بل أحد أهم كتب المذهب الشيعي على الإطلاق<sup>(٢)</sup> ، والعجيب المثير في الأمر أنه لم يورد هذه الواقعة في كتاب تأريخ أو سيرة مثلاً حتى يمكن القول إنها مجرد رواية ، قد لا تثبت صحتها ، فلا يصح عندها الاحتجاج بها ، لكنه أوردها في كتاب

<sup>(</sup>۱) ستتلمس بنفسك عزيزي القارئ وأنت تقرأ تصريحات علمائهم هؤلاء قوَّة نبرة التشفي الظاهر في كلامهم لِما حصل من قَتْلِ وتشريد بأهل السُّنَّة ، كما سترى بنفسك مقدار الفخر الكبير الذي ينظرون به للدور الخبيث الذي لعبه مرجعهم المجرم الطوسي في التخطيط والتحضير لهذه المجزرة الأليمة فتمعن .

<sup>(</sup>٢) ومن شاء الوقوف على وثاقة المؤلف وكتابه ، فليرجع إلى كتابي « موقف الشيعة الإمامية » فإيراده هنا يتنافى مع غرض كون الدراسة مختصرة .

فقهي معتمد ، مما يعطي دلالة واضحة على أن الرواية قد ثبتت صحتها عنده ، وتأكّد توثيقها في نظره من جهة ، ومن جهة أخرى –وهذا ما يجب أن نقف عنده طويلًا – فإن ذلك يوحي للشيعة جميعًا وبقوّة إلى ضرورة إعطاء هذا الحدث بُعْداً تطبيقياً تشريعياً وفقهياً ، يتعبدون الله به في كلّ وقت وآن ، بل إنّ النجفي الخبيث قد ذَكَرَ حادثة الطوسي في معرض ردّه على أحد علمائهم ، وهو المقدس الأردبيلي الذي شذّ عن غالب علماء الإمامية بتحريمه غيبة المخالفين ، فهاجمه بكل شراسة ، وراح يستهجن لين موقفه وضعفه ، مقارناً إياه بقوّة وصلابة موقف شيخهم الأعظم الطوسي وعلّامتهم ابن المطهر الحلي اللذين كانا يفتيان بجواز قَتْلِ السّنة وسلب أموالهم والتنكيل بهم ، حتى كان منهم ما كان من دور محرّض على غزو بغداد ، وارتكاب مجزرة يفوق تصوّرها الخيال ، ويندر سماع مثلها على مرّ الزمان ، وإليك – أخي القارئ – نصّ قوله : [ وما أبعد ما بينه وبين الخواجه نصير الدين الطوسي والعلّامة الحلي وغيرهم (١) ممن يرى قتّلهم ونحوه من أحوال الكفار (٢) ، حتى وقع منهم ما وقع في بغداد ونواحيها] (٣) .

<sup>(</sup>۱) وليتنبه المسلمون جيدا لعبارة النجفي (وغيرهم) ، فهي تثبت بأن تقتيل أهل السُنَّة ليست عقيدة خاصة بالطوسي والحلي فقط ، بل هي عقيدة يتبناها جلّ علماء الشيعة ، بمن فيهم البحراني والجزائري اللذين نقلت معتقدهما في بداية الفصل ، وهم بدورهم قد صرحوا بأن هذا المعتقد الضَّال يتبناه كلُّ علمائهم المتقدمين .

<sup>(</sup>٢) وقوله: [يرى قتلهم ونحوه من أحوال الكفار] غاية في الخطورة ، إذ يتجلى فيه فِكْرُهم التكفيري بأبشع صوره ، من خلال تصريحه بأن حكمنا في معتقدهم كحكم سائر الكفار من استحلال الدم والمال ، فكانت مجزرة بغداد ترجمة واقعية لمعتقدهم التكفيري في حقّ أهل السُنّة .

<sup>(</sup>٣) جواهر الكلام ، لشيخهم الجواهري ، ( ٢٢ / ٦٣ ) .

Y- وقال مؤرِّ خهم محمد باقر الخوانساري في ترجمة المجرم الطوسي: ومن جملة أمره المشهور المعروف المنقول حكاية استيزاره للسلطان المحتشم في محروسة إيران هولاكو خان بن تولي خان بن جنكيز خان من عظماء سلاطين التاتارية وأتراك المغول ، ومجيئه في موكب السلطان المؤيد ، مع كمال الاستعداد إلى دار السلام بغداد لإرشاد العباد وإصلاح البلاد ، وقطع دابر سلسلة البغي والفساد ، وإخماد نائرة الجور والإلباس بإبداء دائرة ملك بني العباس ، وإيقاع القتل العام من أتباع أولئك الطغام ، إلى أن أسال من دمائهم الأقذار كأمثال الأنهار ، فانهار بها في ماء دجلة ، ومنها إلى نار جهنم دار البوار ، ومحل الأشقياء والأشرار ](۱) .

وقال معترفاً بتحريض هولاكو على ارتكابها: [ فلما استشعر هولاكو لجأ عنده بإشارة المحقّق ومشورته ، وافتتح القلعة ودخلها ، أكرم المحقّق غاية الإكرام والإعزاز ، وصحبه وارتكب الأمور الكلّيّة حسب رأيه وإجازته ، فَرَغّبَه المحقّق—قدّس سرّه—في تسخير عراق العرب ، فعزم هولاكو خان على فتح بغداد ، وسخّر البلاد والنواحى ، واستأصل الخليفة المستعصم . . . ](٢) .

"- وقال عنه عالمهم أبو الهدى الكلباسي - مؤكّداً تحريضه هو لاكو لإيقاع القتل بأهل السُّنَة - : [ أنه لما استقرت السلطنة لهلاكو وعمه جنكيز ، سعى في المرام هلاكو بتدابير العلامة الطوسي نصير الدين ، فأرسل جمعًا كثيرًا من العساكر إلى بغداد ، فقتلوا المستعصم العباسي ، وانقرضت خلافتهم ، فقرَّر هلاكو بسعي العلَّامة المشار إليه نقابة أشراف هذه الولاية بالسيد المؤيد] (٣).

<sup>(</sup>١) « روضات الجنات » لمؤرِّخهم ومرجعهم محمد باقر الخوانساري ، ( ٦ / ٢٧٩ ) .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، (٦/ ٢٩٣).

<sup>(</sup>٣) « سماء المقال في علم الرجال » (١/١٠).

٤- وقال علّامتهم وحجّتهم إبراهيم الزنجاني: [كان ابتداء دولة هولاكو خان في إيران عام ٢٥٠ه وانتهاء دولته وسلالته بموت سعيد خان سلطانية زنجان عام ٧٣٦ ه وحمل على العراق بقيادة نصير الدين الطوسي فيلسوف الإسلام ، وبتأييد سديد الدين العلقمي وزير الخليفة العباسي بتاريخ ٢٥٦ه وقضى على خلفاء بني العباس] (١).

0- وناقش آيتهم العظمى وزعيمهم السياسي الخميني مسألة دخول الشيعي في ركب الحكام -من غير الشيعة- من حيث الجواز والتحريم ، حيث رجّع الجواز بشرط أن تكون فيه مصلحة واضحة ونصراً ظاهراً للشيعة ثم استدلًّ على صحّة رأيه بحادثة دخول النصير الطوسي في رَكْبِ هولاكو الكافر ، حيث عدّه نصراً كبيراً للمذهب ، رغم ما كان قد ترتّب عليه من ضرر فادح في حقّ الإسلام والمسلمين (٢) ، في إشارة واضحة منه إلى أن النصر الذي ينشده هذا الخميني هو إمعان القتل بأهل السنّة والتنكيل بهم وإليك نصّ قوله - عليه من الله ما يستحقّ - : [ وإذا كانت ظروف التقيّة تلزم أحدًا منا بالدخول في رَكْبِ السلاطين ، فهنا يجب الامتناع عن تلزم أحدًا منا بالدخول في رَكْبِ السلاطين ، فهنا يجب الامتناع عن نصر حقيقي للإسلام والمسلمين مثل دخول علي بن يقطين (٤) ونصير الدين نصر حقيقي للإسلام والمسلمين مثل دخول علي بن يقطين (٤)

<sup>(</sup>١) « عقائد الإمامية الاثني عشرية » لعلَّامتهم الحجة إبراهيم الزنجاني ، ( ٣ / ٢٣١ ) .

<sup>(</sup>٢) كما نقلت بشاعته بوصف دقيق لابن كثير وعلَّامتهم محمد مهدي الآصفي .

<sup>(</sup>٣) ويجب أن نتذكر جيداً أن الخميني ورجال ثورته الدينية الشيعية قد طبَّقوا هذا الفكر الدموي عملياً أيضاً حين استتب لهم أمر الحكم في إيران الفارسية ، إذ عملوا في أهل السُّنَّة وفي علمائهم تحديداً بالقتل والتشريد والملاحقة وإلى يومنا هذا ، حتى خلت منهم البلاد أو كادت .

<sup>(</sup>٤) سيقف القارئ على الدور الإجرامي الذي قام به علي بن يقطين والذي لا يختلف كثيرا عما قام به النصير الطوسي وذلك في المشهد التالي لهذا المشهد .

الطوسي رحمهما الله ]<sup>(١)</sup> .

ثم أكّد خطتهم الخبيثة في اختراق أهل السّنة وطعنهم بالظهر فقال : ومما ذكرناه يظهر عدم صحة التشبث لاثبات المدعى ، أي جواز ارتكاب المحرّمات بالروايات الكثيرة المتقدّمة الدالة على جواز التولّي من قِبَلِ الجائر لصلاح حال الشيعة : لما عرفت من أن الظاهر من مجموعها أو المتيقن منها بعد ضعف إسنادها جواز التولّي فيما إذا كان صلاح المذهب المتيقن منها بعد ضعف إسنادها جواز التولّي فيما إذا كان صلاح المذهب ولولا التولي لخيف تشتت الشيعة ، وذهاب حزبهم مع قلة عددهم وضعفهم وقوة أعدائهم وشدة اهتمامهم لعنهم الله بهضمهم وهلاكهم كما هو ظاهر ، وقوة أعدائهم وشدة اهتمامهم لعنهم الله بهضمهم وهلاكهم كما هو ظاهر ، فلولا أمثال على بن يقطين ، والنجاشي ومحمد بن إسماعيل ، ومن يحذو حذوهم لخيف على الشيعة الانقراض ](٢)

وأخيرا يمدح هذا المجرم السفَّاح بعلوِّ المقام ، فقال : [ قال أفضل المتأخرين وأكمل المتقدمين الخواجه نصير الدين الطوسي . . انتهى كلامه زيد في علوِّ مقامه ]<sup>(٣)</sup> .

#### 

<sup>(</sup>١) " الحكومة الإسلامية " لآيتهم العظمى الخميني ، ( ص١٤٢ ) .

<sup>(</sup>٢) " المكاسب المحرمة " لآيتهم العظمى الخميني ، (٢/ ١٦٤) .

## المشهد الثاني

# قَتْل ٥٠٠ من أهل السُّنَّة في السجن على يد المجرم -ثقة الشيعة- على بن يقطين

يذكر الشيعة أن علي بن يقطين من أصحاب الإمام الكاظم -أحد أئمة الشيعة الاثني عشر المعصومين عندهم-كان شيعيًا ، استغلَّ قربه من هارون الرشيد وثقته به في نصرة مذهبه وتقتيل أهل السُّنَة ، وسنبدأ أولًا بذكر من أثنى عليه ووَثَقَه منهم :

١- يقول عالمهم محمد جواد مغنية: [كان علي بن يقطين مقرّبًا عند هارون الرشيد ، يثق به ، وينتدبه إلى ما أهمه من الأمور ، وكان ابن يقطين يكتم التشيّع والولاء لأهل البيت (ع) ، ويظهر الطاعة للرشيد ](١) .

Y-ينقل الخميني عنه عدة روايات تبين تشيَّعه فقال : [ كما تشهد به مضافا إلى رواية محمد بن عيسى المتقدِّمة روايته الأخرى أنه كتب إلى أبي الحسن موسى عليه السلام قال : إن قلبي يضيق مما أنا عليه من عمل السلطان ، وكان وزيرًا لهارون فإن أذنت! - جعلني الله فداك - هربت منه . فرجع الجواب : « لا آذن لك بالخروج من عملهم ، واتق الله » أو كما قال ، واحتمال التقية بعيد ولو بملاحظة سائر الروايات ](٢).

وروى أيضًا : [ ونحوها رواية علي بن يقطين ، قال : قلت لأبي الحسن عليه السلام : ما تقول في أعمال هؤلاء ؟ قال : « إن كنت لا بد فاعلا فاتق

<sup>(</sup>۱) « الشيعة في الميزان » لمحمد جواد مغنية ، ( ص ٢٣٧ ) ، وكذلك شرح إحقاق الحقّ ، ( ٥٦٨/٢٨ ) .

<sup>(</sup>٢) « المكاسب المحرَّمة » لآيتهم العظمى الخميني ، ( ٢ / ١١٩ ) .

أموال الشيعة » . قال : فأخبرني على : أنه كان يجبيها من الشيعة علانية ، ويردها عليهم سرًا ](١) .

## بيان المذبحة التي أقامها لأهل السُّنَّة :

بعد أن بيّنت ثناء العلماء عليه ، إليك - أخي القارئ الكريم - بيان المذبحة التي أقامها لأهل السّنة ، يرويها لنا محدِّثهم نعمة الله الجزائري ، فيقول : [ وفي الروايات أن علي بن يقطين ، وهو وزير الرشيد قد اجتمع في حبسه جماعة من المخالفين وكان من خواصّ الشيعة ، فأمر غلمانه وهدموا سقف المحبس على المحبوسين فماتوا كلهم ، وكانوا خمسمائة رجل تقريباً ، فأراد الخلاص من تبعات دمائهم ، فأرسل إلى الإمام مولانا الكاظم عليه السلام فكتب عليه السلام إليه جواب كتابه : « بأنك لو كنت تقدمت إليَّ قَبْلَ قَتْلَهم ، لما كان عليك شيء من دمائهم ، وحيث أنك لم تتقدم إليً ، فكفر عن كل رجل قتلته منهم بتيس ، والتيس خير منه » . فانظر إلى هذه الدية الجزيلة التي لا تعادل دية أخيهم الأصغر ، وهو كلب الصيد ، فإن ديته عشرون درهماً ، ولا دية أخيهم الأكبر ، وهو اليهودي أو المجوسي فإنها ثمانمائة درهم ، وحالهم في الآخرة أخس وأنجس وأنجس ](٢) .

وقد أثارت حفيظتي في هذه الرواية -المنسوبة للكاظم ظلماً وزوراً- عدة أمور رأيت من الضروري التأكيد عليها ، منها ما جاء في نصّ القصة ، ومنها ما

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، (٢/ ١٢١) .

<sup>(</sup>٢) " الأنوار النعمانية " لنعمة الله الجزائري ، (١ / ٢٩٢) ويروي هذه الجريمة كلّ من علّامتهم الرجالي الملا علي العلياري التبريزي في كتابه " بهجة الآمال " (ص١٤٠) ، وكذلك وكذلك محدَّثهم يوسف البحراني في كتابه " الشهاب الثاقب " (ص٢٦٤) ، وكذلك محسن المعلم في كتابه " النصب والنواصب " (ص٢٢٢) .

لحق بها من قول ناقلها الجزائري ، فأما ما جاء في أصل القصة من أمور فهي : أ- إن الوزير الشيعي استغلَّ منصبه ، فقتل من أهل السُّنَّة « المخالفين » ممن اجتمع في حبسه خمسمائة رجل (١) .

ب- إن الإمام الكاظم عاتبه - بعد أن أرسل إليه بالخبر - أنه لو كان قد أخبره برغبته في قَتْلِهم قَبْلَ إقدامه على الفعل ، لما كان عليه شيء من إثم أو كفّارة ، وأنّ الكفّارة التي ترتبت عليه كانت بسبب تأخره في إخبار الإمام ، لا بسبب الفعل نفسه .

ج- إن كفَّارة المسلم السُّنِي - الذي أكرمه الله تعالى ، وجعل قَتْلَه كأي مسلم آخر أشدُّ إثماً من هَدْمِ الكعبة حجراً حجراً - عند الإمام المعصوم للشيعة هي تيس من المعز ، بل إن قَدْرَ السُّنِي عندهم أقلُّ من هذا التيس ؛ لقول إمامهم في الرواية : « والتيس خير منه »!!!

أما الأمور التي جاءت على لسان محدِّثهم وعلامتهم الجزائري فهي : أ- إنَّ دية قَتْلِ كلب الصيد عندهم أغلى وأثمن من دية قتل المسلم السُّني والتي هي أقلُ طَبعا من دية قتل اليهودي والمجوسي كذلك !

ب- إنه يرى المسلم السُّنِي الأخ الوسط بين اثنين ، الأكبر منه هما اليهودي والنصراني ، والأصغر هو كلب الصيد<sup>(٢)</sup>!

<sup>(</sup>١) فليتق الله فينا حكامنا ، ولا يسلطوا علينا بطانة شيعية ، تدين الله بقتلنا ، وتتقرب إليه بدماثنا . فهنا وزير الرشيد الشيعي على بن يقطين ، وهناك فيما بعد وزير المستعصم ابن العلقمى . . وفي الحديث : « المؤمن لا يُلْدَغ من جحر مرتين » .

<sup>(</sup>٢) انظر - أخي القارئ الكريم - مدى انحطاط أسلوب ، ومدَّى وضاعة خُلُقُ أحد أكبر علماء المذهب ومراجعه ممن أخذ عنه من تلاه أصول المذهب وتفاصيله ، وتربَّى على يديه ، ولولا خوفي الإطالة لنقلت ترجمة هذا الجزائري عندهم ، ولعجِبتَ من عِظَم شأنه فيهم .

ج- يرى أن حالنا في الآخرة أخس من ذلك وأنجس .
 وهنا لا أجد ما أقوله في هذا الموضوع الخطير غير ما أُمرنا بقوله في كل مصيبة : إنّا لله وإنّا إليه راجعون .

## المشهد الثالث

# مجازر تقتيل أهل الشُنَّة في العراق في العراق في ظلُّ الغزو الأمريكي (١):

إن الحديث عن الدور الخبيث الذي لعبه شيعة العراق (7) في إسقاط الدولة من خلال تعاونهم مع أعداء الإسلام من الأمريكان وغيرهم لَيُثير في النفس حزناً مضاعفاً وأسى مركباً ، فهو من جانب مكن المحتل من إحكام سيطرته على أحد أهم دول المنطقة تأثيراً ، وأبرزها حضوراً ؛ مما خلق وضعاً قلقاً ومربكاً في محيط المنطقة ككل ، ومن جانب آخر أدًى إلى القضاء على العراق كلّه كدولة وكيان ، وضمان عدم تعافيه قبل أمد بعيد القضاء على العراق كلّه كدولة وكيان ، وضمان عدم تعافيه قبل أمد بعيد جداً ، وذلك من خلال العمل المنظّم أولًا على هدم كل بناه التحتية ومقومات نهوضه (7) ، ثم – وهذا هو الأخطر – من خلال هدم البناء

<sup>(</sup>۱) وهذا المشهد الدموي لا يحتاج لمزيد إثبات ، فوكالات الأنباء المسموعة والمرئية تنقل وقائع تقتيل أهل السُنَّة ، ومن بين أهم المواقع التي تعرض جرائم تقتيل أهل السُنَّة هو موقع مذبحة بغداد ( www . baghdadmass . com ) ، ولن أجانب الصواب إن قلت : إن ما نقلته في المشهد الدموي الأول ، من وَصْفِ ابن كثير لمجزرة بغداد في غزو هولاكو ، ما هو إلا عُشر ما يجري هذه الأيام على أهل السُنَّة في العراق بمباركة مراجع الشيعة وساستهم وعلمائهم .

<sup>(</sup>٢) لا نقصد بالشيعة هنا عموم الشيعة بالمطلق ، وإنما أصحاب الرأي والنفوذ فيهم من رجال دين وسياسة ومال ، ومن جُنَّدَ لهم من العامة والدهماء .

<sup>(</sup>٣) تم العثور في بعض مقرات الأحزاب الشيعية على أوراق وبيانات تتضمن أوامر وتوجيهات موجّهة من سلطات عليا – مرجعيات دينية وحزبية – إلى أتباعهم في مناطق العراق المختلفة وخصوصاً العاصمة الحبيبة بغداد ، بضرورة العمل على حَرْق وسلب وتدمير كلّ مؤسسات الدولة وتهيئة عموم الشيعة لذلك ، وعدم الالتفات إلى ما قد يصدر من =

المجتمعي ومسخ الموجود البشري عن طريق قَتْلِ خيرة رجالات الدولة من علماء دين وأطباء وأساتذة ورجال فِكْرِ ، أو خطفهم والتعرُّض لعوائلهم ، ثم عن طريق إحداث شرخ داخل الصَّف العراقي الواحد قد لا يلتئم أبداً ، وخلق هوَّة بين العراقيين ، كلما مرَّ عليها الزمان كثرت واتسعت ، حتى أصبح من شبه المستحيل رَدْمُها .

أما عن حال أهل السُّنَة في العراق فالحديث عنه يدمي القلب ويغم النفس إذ هم الخاسر الأكبر – إن لم يكن الوحيد -(1) من كل ما جرى على العراق من هول الاحتلال وما تلاه ، فما إن تشكّلت أول حكومة عراقية انتقالية بأمر المحتلُ الأمريكي وتأسّست أجهزتها الأمنية العسكرية تحت إشراف قواته وسيطرتها ، حتى بدأت معاناة أهل السُّنَة بشكل رهيب ، ممثّلة بنطاق واسع من عمليات القتل والاغتيال المنظّم في حقّهم دون أي سبب أو مبرر ، بل صار السُنّي يُقْتَلُ على الهويّة وعلى مجرد الاسم واللقب! وأصبحت المساجدُ – « بيوت الله » – موضع شبهة وعنوان أزمة ، حتى غدت روحة المسلم لها وغدوه منها مقدّمة لقتله أو خطفه أو التضييق على معيشته ، وعاش أهل السُّنَة أزمة قلّ نظيرها وندر السماع عن مثلها ، حتى أطبقت عليهم كماشة أعدائهم من نظيرها وندر السماع عن مثلها ، حتى أطبقت عليهم كماشة أعدائهم من

<sup>=</sup> الحوزة العلمية في النجف من نداءات وفتاوي - لأنها تدخل من باب التقية وتحسين الصورة لا غير - وبالفعل فقد تم لهم الأمر كما أرادوه وبالتنسيق مع قوات الاحتلال الأمريكي ، فلم تسلم مؤسسة ولا بناية ولا مَعْلَم من السرقة والحرق والتدمير ، حتى بناية المكتبة الوطنية في بغداد طالها أذى هؤلاء الرعاع والخونة ، فتم حرق أغلب محتوياتها ، ولم ينجُ منها إلا النزر اليسير ، في مقاربة بل مطابقة عجيبة لما حصل لبغداد إبّان الاجتياح المغولي لها ، والذي تم هو الآخر بتواطؤ شيعي أيضاً .

<sup>(</sup>١) والحقُّ أن الخاسر مما جرى هم كلُّ المسلمين الشرفاء في العالم .

كلّ حدب وصوب ؛ إذ هم ملاحقون بدءاً من قوات الاحتلال الكافر ؛ لكونهم - وحدهم- من تبنى مبدأ الجهاد والقتال ضده .

ثم من جهة أخرى ، منهم معرضون كذلك للاعتقال من قبل مؤسسات الدولة الأمنية – خصوصًا قوى وزارة الداخلية ذات الأجندة الطائفية والولاء المطلق للمرجعية الشيعية – لقتلهم فيما بعد ، ورميهم في الطرقات والمزابل بعد التفنّن بتعذيبهم بأفظع صور العذاب وأقبحه من ثقب للأجسام بالآلات الحادة وقلع للأعين وتقطيع للأجزاء – والعياذ بالله – .

ثم بعد كل هذا وذاك أحكمت عليهم دائرة التآمر المقيت بقيام الدولة بدعم عمل بعض المليشيات الشيعية المسلَّحة وتقديم الغطاء الأمني والقانوني لهم لتمارس تجاه أهل السُّنَّة شتى صنوف العذاب وصور التنكيل من قَتْل وذَبْح وتهجير .

كل ُهذا الله الشيعي – الأمريكي) عانى منه أهل السُنّة في العراق على مدى ثلاث سنوات كاملة  $^{(1)}$  وما زالت معاناتهم مستمرَّة حتى يومنا هذا ، بل الأمر في ازدياد مضطرد ، حتى لا يكاد يمرُّ يوم إلا وتسمع عن العثور على عشرات الجثث لأناس مجهولي الهويَّة ملقاة على قارعة أحد الطرق ، أو في إحدى المزابل وهي موثقة الأيدي وعليها آثار التعذيب الشديد  $^{(7)}$ .

وأنا إذ أذكر هذا المشهد المعتم لواقع حال الشيعة المعاصر في العراق -

<sup>(</sup>١) بين عامي(٢٠٠٣ – ٢٠٠٦م) حيث تاريخ كتابة هذه الدراسة في عام ٢٠٠٦م .

<sup>(</sup>٢) رغم كل هذا التكالب والتآمر على أهل السُّنَّة ، إلا أنهم بقوا أبطالًا ثابتين على المبدأ ، ولم يرضوا من الدنيا بقضيضها ، فكانوا خير خلف لخير سلف ، فصدقوا ما عاهدوا الله عليه وما بدلوا تبديلا .

والمنبثق طبعًا من حقيقة ثبوت إيمانهم بالفكر التكفيري- أقف مشدوهاً إزاء هذه الغفلة المقيتة من قِبَلِ باقي أهل السُّنَّة في العالم تجاه هذا الفكر الآسن الممتد بين ظهرانينا ، والمكوِّن الغادر المتربص بنا الدوائر دون أن نتحرك تجاه مواجهته قيد أنملة!!!

### المشهد الرابع

قيام إمامهم الموهوم الثاني عشر المزعوم بتقتيل أهل الشُنَّة ، بدءاً بابي بكر وعمر رضي الله عنهم وانتهاء بجميع من تبعهما ، أو رضي عنهما من المسلمين

أنا أرى أن هذا المشهد هو أشد مشاهد هذا المظهر الدموي قتامة ، وأكثرها مدعاة للنظر ؛ لسببين أساسيين هما :

الأول: وهو السبب الأهم ؛ لأنه المشهد الوحيد الذي يمارس القتل الدموي فيه إمام معصوم من أئمة المذهب ، إذ لا شك أن في ذلك ترسيخ للمظهر ولتصوره في أذهان الشيعة أقوى بكثير من مجرد نقل روايات عنهم –أي المعصومين – توصي بذلك أو تثني عليه .

الثاني: إن قيام وظهور إمامهم المهدي -وهو آخر أئمتهم الاثني عشر يمثل في وجدان الشيعة منتهى آمالهم وغاية أمانيهم ؛ لأنهم يرون فيه المخلص للمذهب الذي سيقوم عليه أمرهم ، وتنهض على يديه دولتهم الكبرى في العالم - بعد أن ظلت طوال تأريخهم مجرد أمل وحلم أو واقع كسيح في بعض الفترات - ولهذا يسمونه عندهم الإمام الغائب أو قائم آل محمد . والأمر لا يشكل خطراً كبيراً لو وقف عند هذا الحد ، ولكن لو علمنا أن هذا الإمام في نظرهم هو الذي سيحكم بأمر الله تعالى - بعد أن يوحى إليه فعل ما يفعل - وأن أفعاله تمثل -بسبب ذلك - غاية درجات الفضيلة والعدل ، وجب علينا عندها أن ننتبه إلى أمر في غاية الخطورة وهو :

لما كان كلّ ما سيصدر عن هذا الإمام من تقرير أو حكم أو عمل يمثّل منتهى المثالية في التصوُّر والسلوك ، إذن فإن قيامه بقتل أهل السُّنَّة وأئمتهم بعد ظهوره في آخر الزمان سيدخل حتماً ضمن دائرة المثالية تلك ، وأنه سيمثّل في

نظر الشيعة أقصى غايات العدل والإنصاف ، إذن لا شكّ أن ثبوت صحّة ورود هذا الفعل عن هذا الإمام يعني تهيئة نفوس أتباعه وتمرينها بصورة كاملة على تَقَبُّلِ هذه الفكرة الدموية الخطيرة (١) ، بل وإعطائها المبرر المنطقي القوي لشرعنة ممارسة ما يترتّب عليها من أفعال دموية والترغيب فيها! وحتى أضع القارئ الكريم في الصورة كاملة ، سأنقل هنا الروايات الصحيحة التي تعرض لنا تفاصيل هذا المشهد البشع كما يرويها أشهر محقّقي الشيعة في كتبهم ، مقسّماً إياها إلى مبحثين رئيسين هما :

<sup>(</sup>١) وبالفعل قد هيئوا النفوس لتقبل بشاعة المجازر الدموية التي سيقوم بها وعدم النفرة من شخصيته السفاحة ، عن طريق وضعهم لمرويات تقول بأن الناس في ذاك الوقت سيقع عندهم شكٌّ بكونه من آل محمد لكثرة الدماء التي سيريقها ، فقد روى النعماني في كتابه « الغيبة » في ( ص ٢٣٣) : [ عن العلاء عن محمد بن مسلم قال : سمعت أبا جعفر عليه السلام يقول : " لو يعلم الناس ما يصنع القائم إذا خرج لأحبّ أكثرهم ألا يروه مما يقتل من الناس ، أما إنه لا يبدأ إلا بقريش فلا يأخذ منها إلا السيف ، ولا يعطيها إلا السيف حتى يقول كثير من الناس: ليس هذا من آل محمد ، ولو كان من آل محمد لرحم ، ، حتى قالوا بأن محمداً ﷺ رحمة ومهديهم نقمة ] ، ثم ركّزوا بالقتل على العرب بما يكشف عن النفس الشعوبي الحاقد لواضعها ، مثاله ما رواه النعماني أيضاً في كتابه « الغيبة » في ( ص٢٣٣ ) : [ عن أبي بصير قال : قال أبو جعفر عليه السلام : « يقوم القائم بأمر جديد ، وكتاب جديد ، وقضاء جديد ، على العرب شديد ، ليس شأنه إلا السيف ، لا يستتيب أحدا ، ولا يأخذه في الله لومة لاثم " ] ، وروى أيضاً في ( ص٢٣٥ – ٢٣٦ ) : [ عن بشر بن غالب الأسدي قال: قال لي الحسين بن على - عليهما السلام -: « يا بشر ما بقاء قريش إذا قدم القائم المهدي منهم خمسمائة رجل فضرب أعناقهم صبرا ، ثم قدم خمسمائة فضرب أعناقهم صبرا ، ثم خمسمائة فضرب أعناقهم صبرا » ، قال : فقلت له : أصلحك الله أيبلغون ذلك ، فقال الحسين بن على - عليهما السلام - : « إن مولى القوم منهم » ، قال : فقال لي بشير بن غالب أخو بشر بن غالب : أشهد أن الحسين بن على - عليهما السلام - عد على أخى ست عدات - أو قال ست عددات - على اختلاف الرواية » ] .

### المبحث الأول

# صلب أبي بكر وعمر رضي الله عنهم وقتلهما بعد نبش قبريهما<sup>(۱)</sup>

ويروي هذا المشهد الدموي من علمائهم كلُّ من :

1- البرسي في « مشارق الأنوار » حيث يروي عن محمد بن سنان ، قال : قال أمير المؤمنين عليه السلام لعمر : « يا مغرور ! إني أراك في الدنيا قتيلا بجراحة من عبد أم معمر ، تحكم عليه جوراً ، فيقتلك توفيقا ، يدخل بذلك الجنة على رغم منك ، وإن لك ولصاحبك الذي قمت مقامه صلباً وهتكاً ، تخرجان عن جوار رسول الله – صلى الله عليه وآله – فتصلبان على أغصان جذعة يابسة ، فتورق فيفتتن بذلك من والاك » . فقال عمر : ومن يفعل ذلك يا أبا الحسن عليه السلام ؟ فقال : « قوم قد فرقوا بين السيوف وأغمادها ، فيؤتى بالنار التي أضرمت لإبراهيم عليه السلام ويأتي جرجيس ، ودانيال ، وكل نبي وصديق ، ثم يأتي ريح فينسفكما في اليم نسفا » . . . )(٢) .

Y- وروى المجلسي في بحاره المسودة بالتكفير: [قال المفضل: يا سيدي ثم يسير (المهدي) إلى أين؟ قال عليه السلام: «إلى مدينة جدي رسول الله - صلى الله عليه وآله- فإذا وردها كان له فيها مقام عجيب، يظهر فيه سرور للمؤمنين وخزي للكافرين، قال المفضل: يا سيدي ما هو

<sup>(</sup>۱) هذا ما يأملون حصوله بحق هذين الرجلين العظيمين وأحب الناس إلى قلب النبي على وخليفتيه بعده ، وأفضل الخلق بعد الأنبياء ، وهذا هو جزاؤهم على ما بذلوا من أموال ودماء في سبيل نصرة الإسلام ونشره حتى عمَّ أرجاء المعمورة ، فلك أن تتصور مقدار حقدهم على أتباع أبي بكر وعمر - رضي الله عنهما - ومحبيهم من باقي فرق أهل السنة . (٢٧ / ٢٧٢) .

ذاك ؟ قال : يرد إلى قبر جده - صلى الله عليه وآله- فيقول : يا معشر الخلائق !هذا قبر جدي رسول الله ﷺ . فيقولون : نعم يا مهدي آل محمد ! فيقول : ومن معه في القبر ؟ فيقولون : صاحباه وضجيعاه أبو بكر وعمر . فيقول : - وهو أعلم بهما والخلائق كلهم جميعا يسمعون - من ؟ أبو بكر وعمر !! وكيف دفنا من بين الخلق مع جدي رسول الله - صلى الله عليه وآله- ؟! وعسى المدفونون غيرهما . فيقول الناس : يا مهدي آل محمد! ماههنا غيرهما ، إنهما دفنا معه ؛ لأنهما خليفتا رسول الله - صلى الله عليه وآله – وأبوا زوجتيه . فيقول للخلق – بعد ثلاث – أخرجوهما من قبريهما . فيخرجًان غضين طريين لم يتغير خلقهما ، ولم يشحب لونهما . فيقول : هل فيكم من يعرفهما ؟ فيقولون : نعرفهما بالصفة ، وليس ضجيعي جدك غيرهما . فيقول : هل فيكم أحد يقول غير هذا أو يشك فيهما ؟ فيقولون : لا . فيؤخّر إخراجهما ثلاثة أيام ، ثم ينتشر الخبر في الناس ، ويحضر المهدي ويكشف الجدران عن القبرين ، ويقول للنقباء : ابحثوا عنهما ، وانبشوهما ! فيبحثون بأيديهم ، حتى يصلوا إليهما ، فيخرجان غضين طريين كصورتهما ، فيكشف عنهما أكفانهما ، ويأمر برفعهما على دوحة يابسة نخرة ، فيصلبهما عليها ، فتحيى الشجرة وتورق ، وتونع ، ويطول فرعها . . . فيأمر ريحا سوداء ، فتهب عليهم فتجعلهم كأعجاز نخل خاوية ثم يأمر بإنزالهما ، فينزلان إليه فيحييان ، ويأمر الخلائق بالاجتماع ثم يقصُّ عليهم قصص أفعالهما في كلِّ كور ودور ، حتى يقصّ عليهم قَتْل هابيل بن آدم ، وجمّع النار لإبراهيم ، وطرح يوسف في الجبّ ، وحبس يونس ببطن الحوت ، وقتل يحيى ، وصلب عيسى ، وحرق جرجيس ودانيال . . . وإثم وظلم وجور من عهد آدم إلى وقت قائمنا ، كله يعده عليهم ،

ويلزمهم إياه ، فيعترفان به ، ثم يأمر بهما ، فيقتص منهما في ذلك الوقت بمظالم من حضر ، ثم يصلبهما على الشجرة ويأمر ناراً تخرج من الأرض تحرقهما ، ثم يأمر ريحاً تنسفهما في اليم نسفا . قال المفضل : يا سيدي ! وذلك هو آخر عذابهم . قال : هيهات يا مفضل ! والله ليُرددن ، ويحضر السيد محمد الأكبر رسول الله ، والصديق الأعظم أمير المؤمنين ، وفاطمة والحسن ، والحسين ، والأئمة إمام بعد إمام ، وكل من محض الإيمان محضا ، ومحض الكفر محضا ، وليقتصن منهم بجميع المظالم ، حتى إنهما ليقتلان كل يوم ألف قتلة ، ويردان إلى ما شاء الله من عذابهما . ](١) .

"-يؤكد هذه الجريمة بحق خليفتي المسلمين محدّثهم نعمة الله الجزائري فيقول: [ وفي الأخبار ما هو أغرب من هذا وهو أن مولانا صاحب الزمان عليه السلام إذا ظهر وأتى المدينة ، أخرجهما من قبريهما ، فيعذبهما على كلّ ما وقع في العالم من الظلم المتقدّم على زمانهما كقتل قابيل هابيل ، وطرح إخوة يوسف له في الجب، ورمي إبراهيم في نار نمرود ، وإخراج موسى خائفاً يترقّب ، وعقر ناقة صالح ، وعبادة من عبد النيران ، فيكون لهما الحظ الأوفر من أنواع ذلك العذاب](٢)

#### 

<sup>(</sup>۱) « بحار الأنوار » ، لعلامتهم المجلسي ، (۵۳ / ۱۲ ) ، ورواها أيضاً الحسن بن سليمان الحلي في كتابه « مختصر بصائر الدرجات » ( ص١٨٦ – ١٨٧ ) ، ورواها حسين بن حمدان الخصيبي في كتابه « الهداية الكبرى» ( ص٤٠١ – ٤٠٢ ) .

<sup>(</sup>٢) « الأنوار النعمانية » ، لمحدِّثهم نعمة الله الجزائري ، (١٤١/١) .

#### البحث الثاني

### إعماله القتل العام لأهل الشُنَّة جميعاً

حيث صرَّحت مروياتهم أن هذا الموعود المسمى بالإمام الغائب حين يستيقظ من سباته الطويل<sup>(۱)</sup> ويخرج للناس ، فإنه يترك التقيَّة<sup>(۲)</sup> ليكشف حقيقة الوجه التكفيري الكالح ، فيبيح القتل العام لأهل السُّنَة جميعاً ، ويباشر هذا الفعل بنفسه دون أن يميِّز بين سُنِّي وآخر ، شيخاً كان أو امرأة أو طفلًا ، وإليك بيان الروايات التي تبيِّنُ حقيقة رسوخ صورة هذه المشاهد في الفكر العقائدي الشيعي :

1- يروي شيخ طائفتهم الطوسي : [عن الحسن بن هارون بياع الأنماط قال : كنت عند أبي عبد الله عليه السلام جالسا ، فسأله معلى بن خنيس أيسير القائم بخلاف سيرة علي عليه السلام ؟ قال : « نعم ، وذلك أنَّ عليًا عليه السلام سار بالمنّ والكفّ ؛ لأنه علم أن شيعته سيظهر عليهم ، وأن القائم إذا قام سار فيهم بالسيف والسبي ، وذلك أنه يعلم أن شيعته لم يظهر عليهم من بعده أبدا » ] (٣) .

<sup>(</sup>۱) تروي أساطيرهم التي بني عليها المذهب أن هذا الإمام اختفى صغيراً منذ أكثر من ألف عام في أحد آبار سامراء هرباً من بطش أعدائه ، ولا يزال يعيش هارباً إلى يومنا هذا وينتقل من بلد إلى آخر بلمح البصر – على بساط الريح ربما – ليظهر لبعض الخواص من علماء المذهب ، حيث ظهر خلال كل تلك السنوات للعديد من هؤلاء الخاصة ممن ادَّعي أن الإمام قد ظهر له ، وأسرً إليه ببعض أسرار الملكوت الإلهي – والتي يلقيها هذا العالم بدوره على الملايين الحمقي من أتباعه – ثم يعود فيختفي ، ليظهر ثانية في مناسبة أخرى .

<sup>(</sup>٢) والتقيَّة استخدمها علماء الشيعة كثيراً لإخفاء فِخْرِهم التكفيري المنبوذ ، بالإضافة إلى استخدامه في إخفاء الكثير من حقائق المذهب المشوّهة التي يتداولها أهله في الخفاء بعيداً عن مدارك الآخرين .

<sup>(</sup>٣) " تهذيب الأحكام " لشيخ طائفتهم الطوسي ، (٦ / ١٥٤ ) .

Y- ويروي ثقة إسلامهم الكليني: [ عن أبي بكر الحضرمي ، قال : سمعت أبا عبد الله عليه السلام يقول : لسيرة علي عليه السلام في أهل البصرة كانت خيرا لشيعته مما طلعت عليه الشمس ، إنه علم أن للقوم دولة فلو سباهم لسبيت شيعته . قلت : فأخبرني عن القائم عليه السلام يسير بسيرته ؟ قال : لا ، إن عليا - صلوات الله عليه - سار فيهم بالمن للعلم من دولتهم ، وإن القائم عجّل الله فَرَجَه يسير فيهم بخلاف تلك السيرة ؛ لأنه لا دولة لهم ](١) .

٣- وقال خاتمة محدّثيهم المجلسي: [ فإذا ظهر القائم عليه السلام يجري عليهم حُكْمَ سائر الكفار في جميع الأمور وفي الآخرة يدخلون النار ماكثين فيها أبدًا مع الكفار ](٢).

5- وقال علَّامتهم محمد حسن النجفي : [ عند ظهور صاحب الأمر عليه السلام بأبي وأمي يعاملهم معاملة الكفار ، كما أن الله تعالى شأنه يعاملهم كذلك بعد مفارقة أرواحهم أبدانهم ، وفاقاً للمشهور بين الأصحاب ] (٣) .

٥- ويقول محدِّثهم ومحقِّقهم يوسف البحراني: [ وقد أوضحنا سابقا أن حُكْمَ هؤلاء المخالفين كحكم أسلافهم من الغاصبين والناكثين والقاسطين والمارقين ، حذو النعل بالنعل والقدِّة بالقدِّة ، وأمير المؤمنين -صلوات الله عليه- قد قاتل أولئك واستباح أموالهم ودماءهم ، ولكن شريعة التقية بعده عليه السلام - لخمود نور الحقِّ وقيام دولة الشرك- حظرت ذلك

<sup>(</sup>۱) « الكافي » لثقة إسلامهم الكليني ، (٥/ ٣٣) ، وكذلك : « تهذيب الأحكام » لشيخ طائفتهم الطوسي ، (٦/ ١٥٥) .

<sup>(7)</sup> « بحار الأنوار » لعلّامتهم المجلسي ، (  $\Lambda$  /  $\Lambda$  ) .

<sup>(</sup>٣) " جواهر الكلام " لشيخهم النجفي الجواهري ، (٦ / ٥٦) .

ومنعته ، ألا ترى بعد قيام القائم - صلوات الله عليه - يستبيح أموالهم ودماءهم ، فلولا أنهم مباحوا الدم والمال في هذا الحال - لولا شريعة التقية - لما استباحه عليه السلام بعد خروجه ، فيصير حكمهم من قبيل حُكْمِ الكافر الحربي ، كأسلافهم الغاصبين ضاعف الله تعالى عليهم جميعاً العذاب الأليم ] (١) .

بمثل هذه المشاهد الدموية البشعة ننتهي من عرض أخطر آثار ومظاهر الفكر التكفيري القبيح الذي يكنّه الشيعة تجاه غيرهم من المسلمين ، مسوِّدين كتبهم الموبوءة بتسطير الروايات والنصوص في إثباته ، ومترجمين إياه سلوكاً ممثلاً بأفظع صورة من خلال مجموعة أحكام وتقريرات فقهية شاذة ، ثم عَبْر مشاهد دموية غاية في الإجرام تمزق قلب كلِّ من يسمع بها ، وتقض مضجع كلِّ مَنْ يطلع عليها . وبذلك ننتهي من الباب الثاني من هذه الدراسة آملين أن يكون هو الآخر خطوة أخرى تجاه الفهم الصحيح لعمق المشكلة ، ودافعاً إضافياً قوياً في سبيل بذل الجهود الحقيقية لمواجهتها ، ووضع حدِّ نهائي وجذري لها يمكن أن يطمئن بعده المسلمون على أنفسهم ووجودهم ، ليبدءوا من ثمَّ مسيرة إعادة المجد الإسلامي العظيم ، ويعيدوا بناء دولته الخالدة التليدة ، شرط أن تكون المسيرة هذه المرَّة مغربلة ، وأن يكون البناء قوياً لا تنخر في عُمْقِ أساسه أَرضَة الشيعة الإمامية .

双双双双

<sup>(</sup>١) « الشهاب الثاقب » لمحقِّقهم يوسف البحراني ، ( ص٢٦٥ ) .

البَّالِثَّالِثُ ٱلتَّبَعَالِمُ الْمَعِينِينِ وَالشِّاذَةُ آلْبَرَتِّ وَالْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِ



#### تمهيد

لا شك أن تبني فكرة أو عقيدة تترتب عليه تبعات منهجية تصطبغ بلونها وتلبس ثوبها ، فإن كانت الفكرة أو العقيدة سليمة قويمة جاءت تبعاتها كذلك ، وإن كان العكس فلن يلازمها أو يزاملها غير منهج مخجل معيب أو رأي شاذ منكر ، وهذه قاعدة ثابتة قد نجد فيها التنوع والتباين ، لكننا بلا شك لن نقف منها على استثناء ، ففي حين نرى – مثلا – أن البعض من متبني تلك الأفكار والعقائد الفاسدة يحاول تبريرها بشتى أنواع التدليلات والإيحاءات الملتوية المنكرة ، نجد أن البعض الآخر منهم – حين يُعدَم الحيلة ويعوز الوسيلة في تسويقها لوضوح بطلانها – يأوي إلى رُغنِ الكذب والاحتيال سعياً منه لإخفائها أو نفياً لشبهة تبنيه لها ، لكن تبقى المفارقة الملفتة للنظر أن كلا الفريقين ، حتى من شاء أم أبى عن وعي منه أو غفلة – دلالات اعتقاده وإيمانه اليقيني به ، حيث نجد بين ثنايا كلامه ومن وراء طروحاته الجنوح الواضح نحو تأصيل وإثبات ما سعى ظاهراً – بالنفي والاحتيال – إلى نفيه والبراءة منه !

ومثل هذا التنوع والتباين في المسالك المعوجّة والمعيبة ، مع الاشتراك في فساد الرأي الناتج وشذوذه ، نجده شاخصاً واضحاً في مذهب الشيعة الإمامية التكفيري ، فمن عالم فيهم لا يستحي أن يلوي أعناق الواضحات مدلّلًا على معتقده التكفيري باجتهادات عقلية سقيمة لا تَمُتُ للشرع والمنطق بصِلة (1) ، إلى آخر لم يجد سبيلًا غير احتراف الكذب الواضح

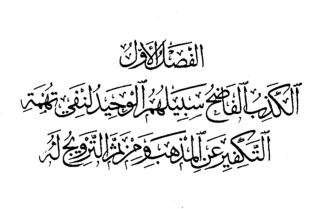
<sup>(</sup>۱) وهم الصنف الأغلب من علماء المذهب الذين صرَّحوا في كتبهم بكفر المخالفين دون أن يظهروا معتقدهم هذا على الملأ ، وقد زخر البابان الأول والثاني من هذه الدراسة بالعديد من أمثال هؤلاء .

والتدليس المخجل وسيلة لخداع الآخرين وإقناعهم بخلو المذهب من فِكْرِ التكفير الإقصائي المقيت ، حرصاً منه على إيجاد مكان له بينهم يمارس منه دور الهدم والتخريب بخفاء ودهاء (١) .

ومع ذلك يبقى التباين في الطرح والاختلاف في الأسلوب عاجزاً عن أن يُلغي وحدة الرأي والتقاء القناعات فنجد ذات الآراء المتنطعة الشَّاذَة في رأي هذا العالم وذاك دون أدنى فرق ملحوظ<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) وهو الفريق الذي سأسلط عليه الضوء في الفصل الأول من هذا الباب ؛ للتنبيه إلى خطورته وتعريف الناس بمكره وخبثه وحقيقة ما تنطوى عليه نفسه .

<sup>(</sup>٢) وهذا ما سأقف عليه في الفصل الثاني من هذا الباب عندما أعقد مقارنة بين موقف علماء المذهب الإمامي التكفيري من جهة ، وموقف باقي علماء المسلمين ، - خصوصاً من أهل السُّنَة والجماعة - ، من جهة أخرى حيث سيتجلى لنا بوضوح اشتراك جميع علماء الإمامية مهما تباينت وسائلهم الدعوية وأساليب تعريفهم بالمذهب بذات الآراء وعين المواقف .





#### تمهید :

من المعلوم لدى معظم المسلمين أن هناك من غير الشيعة بعض الفرق الضَّالَة التي تبنَّت الفكر التكفيري كمنهج لها تعتقده وتتمثله في حياتها ، ولعل أهم تلك الفرق وأشهرها على الإطلاق هم الخوارج الذين ظهروا وبرزوا على عهد الإمام على رضي الله عنه ، لينعدم وجودهم في الوقت الحاضر أو يكاد .

ورغم أن الخوارج هؤلاء يشتركون مع الشيعة في المؤدِّى - بتكفير المخالف واستحلال دمه - إلا أن هناك بينهما فرقاً جوهرياً مهماً يلاحظه كلُّ متابع لتأريخ هاتين الفرقتين التكفيريتين - في الماضي والحاضر - يتمثل بكيفية تعاطي كل منهما مع حقيقة دعوته وأسلوب مواجهته وتعريف الآخرين بها ، ففي حين نجد الصدق والشجاعة في الطرح لدى طائفة الخوارج ، نرى بوضوح مُلفِت مقدار الغموض المحيِّر بل الكذب المخجل » الذي ينتهجه دعاة الشيعة وعلماؤهم في عَرْضِ أفكارهم ومعتقداتهم وبيانها للناس .

وفي حين أدًى وضوح أولئك وشجاعتهم في طرح منهجهم إلى استعداء جميع المسلمين عليه (١) ، وعزلهم مجتمعيّاً بل وقتالهم عليه (٢) ، أدًى كَذِبُ هؤلاء وجُبْنُ نَهْجِهم ومَكْرُه إلى غضّ الطرف عنهم ، بل وفَسَحَ المجال لهم ؛ ليندسوا بين صفوف أهل السُنّة والجماعة إلى الحدِّ الذي نجحوا معه في اختراق العديد من مواقع اتخاذ القرار والتأثير في المجتمع والدولة ، فكان

<sup>(</sup>١) وهذا من واجب المسلم الشرعي في مواجهة المنكر والتصدي له .

<sup>(</sup>٢) حتى لم تقم للإسلام دولة إلا وكانت لها مع هذه الفرقة الضّالّة صولات وجولات كانت الغلبة فيها - بفضل الله تعالى - لحق أهل السُّنّة والجماعة على باطل الخوارج المارقين .

ضررهم على الأمة والمسلمين أكبر بكثير وأذاهم أعمّ وأشمل .

ولعلَّ الغريب والمخجل في الأمر أن الذين مارسوا هذا الكذب الفاضح في المذهب الإمامي ليسوا زمرة إعلاميين رخيصين أو حفنة تبليغيين هواة ، بل كانوا مجموعة من أشهر وألمع كُتّابهم وعلمائهم على الإطلاق ، ومنهم من كان مرجعاً في المذهب وآية من آياته العظام (١) .

وسأقتصر في هذا المبحث السريع على ذِكْرَ مجموعة منهم ، اشتهرت بتميز نشاطها في هذا المجال – مجال الكذب والدجل وإتقانها اللعب على حباله ، ومن بين هؤلاء :

# ۱- آیتهم العظمی: عبدالحسین شرف الدین صاحب کتاب المراجعات)

وهو أحد أبرز علماء الشيعة الذين برعوا في مجال الكذب والخداع ، واشتهر بجرأته على تشويه الحقائق وقلبها بأسلوب حَرْفي مميزٌ قلما أتقنه غيره ، حتى أن الكثير من أكاذيبه قد انطلت على العديد من عوام أهل السُنّة إن لم أقل على بعض علمائهم أيضاً ممن لم يطلع على حقيقة مذهبهم وما تنطوي عليه أصولهم .

فمن نماذج كَذِبه الرخيص ما يلي :

١ –زعم بكل جرأة ووقاحة بأن الإمامية لا يُكَفِّرُون أهل السُّنَّة (٢) ، حيث

<sup>(</sup>١) لقب « آية الله العظمى » يختص به بعض أكابر علماء المذهب ، يميزهم عن غيرهم من العلماء الأدنى ، وهو درجة علمية تؤهّله للاجتهاد .

<sup>(</sup>٢) وممن صرَّح بذلك من الإمامية أيضاً : داعيتهم الشهير : أحمد الوائلي ، حيث قال في كتابه «من فقه الجنس في قنواته المذهبية » ( ص٧٥ ) : [ وأود - هنا - أن ألفت النظر =

قال : [ ألا ترى أن الشيعة لم تُكَفِّر أهل السُّنَّة بإنكارها إمامة الأثمة من أهل البيت (ع) مع أن إمامتهم من أصول الدين على رأي الشيعة  $1^{(1)}$ .

٢- حاول أن يرد على كلام موسى جار الله الذي أثبت وجود الفكر
 التكفيري عندهم ، فقال : [قال : صرَّحت كتب الشيعة أن الفرق الإسلامية
 كلها كافرة ملعونة خالدة في النار إلا الشيعة . . . إلخ .

فأقول: نعوذ بالله من تكفير المسلمين، – والله المستعان على كلِّ معتدِ أثيم، همّازِ مشّاءِ بنميم – ، كيف يجوز على الشيعة أن تكفِّر أهل الشهادتين والصلاة والصوم والزكاة والحجِّ والإيمان باليوم الآخر  $\mathbb{I}^{(Y)}$ .

٣- قال في معرض ردّه على محمد كرد علي - رئيس المجمع العلمي بدمشق - الذي اتهم الشيعة بالتكفير: [ الحادي عشر: زعم أن الشيعة كَفَّروا كلَّ من لم يوافقهم على هواهم. قلت: هذه إفكة أفاك، وفرية صوّاغ يدسُّ النمائم، ويبسّ العقارب، نعوذ بالله من سماسرة الشقاق، وزرّاع العداوات ظلمًا وعدوانًا، ونبرأ إلى الله من تكفير أحد من أهل الإيمان بالله ورسوله واليوم الآخر، والصلوات الخمس إلى القبلة، والزكاة المفروضة وصوم الشهر وحج البيت ...] (٣).

وقال في نفس الرسالة ( ص٦١ ) : [ ونحن لو كلفنا الأستاذ بإثبات شيء

<sup>=</sup> إلى نقطة هامة هي : أن موقف الشيعة من أهل الشئة - باستثناء النواصب - حتى ولو خالفوهم بنظرية الإمامة التي هي محور النزاع ، فإن الشيعة لا يخرجون من يخالفهم بذلك عن الإسلام ، خلافاً لموقف غير الشيعة من الشيعة ] ، وكل ما قلته وسأقوله بحق عبد الحسين يثبت بحق الوائلي لنفس الجرم .

<sup>(</sup>١) « الفصول المهمة » لعبد الحسين شرف الدين ، ( ص٢٠٨) في الفصل التاسع .

<sup>(</sup>٢) « أجوبة مسائل جار الله » لعبد الحسين شرف الدين ، ( ص٤٧ ) .

<sup>(</sup>٣) « إلى المجمع العلمي بدمشق » لعبد الحسين شرف الدين ، (  $\sim$  1 $^{\circ}$ 

مما عزاه إلينا لأحرجناه مزجورا مدحورا ، بل لو اجتمع الأمويون بعضارطهم ، والخوارج بحثالتهم ، والنواصب بطغامهم ، وسائر أعداء الله ورسوله بقضهم وقضيضهم ، على أن يأتوا بدليل على تلك المفتريات ، لا يأتون به ، ولو كان بعضهم لبعضهم ظهيرا ، وها نحن نتحداهم ، هاتفين : «هاتو برهانكم أن كنتم صادقين » ] .

## تعريته وكشف كذبه

١ – لا أعتقد أننا سنحتاج إلى جهد كبير ؛ كي نكشف كذبه ، ونفضح زور ادعائه ببراءة مذهبه من رزية التكفير ؛ إذ هذه الدراسة كافية لتعريته وهَتْكِ أستاره بما عرضته من غزارة مروياتهم وفتاوي علمائهم التي أثبتت في حقُّهم وصمة العار تلك ، فجاءت صفحاتها سيلًا هادراً نسف كلَّ قلاع رماله التي أقامها على ركائز مكره وخداعه ، فهَوَت وصفصفت حتى لم يبقَ منها أثر !!! ٢-رغم أن في النقطة الأولى « بلى » سيدنا إبراهيم عليه السلام ، لكن لا بأس من ذكر المزيد « ليطمئن القلب » ثم ليطّلع القارئ بنفسه على مدى تدليس هذا الآية (العظمى!) ورخص مسلكه ، وليتصوَّر بعد ذلك حال من هم دونه في المرتبة من عامة الأتباع والمقلِّدين ، فبعد كلَّ ذلك الدفاع المستميت في تبرئة الشيعة من تهمة تكفير مخالفيهم في أصل الإمامة ، وبعد كلِّ ذلك النواح والنحيب على مظلوميتهم وما لاقوه من جور أهل السُّنَّة وقسوتهم! نجده يعود لينسف كلَّ ما بناه ، مثبتاً ما كان قد نفاه ، ضارباً بيده فاه! ، ففي بحث له بعنوان « طائفة مما صحَّ عند أهل السُّنَّة من الأحاديث الحاكمة بنجاة مطلق الموحدين »(١) ، ينقل عبد الحسين

<sup>(</sup>١) وهو الفصل الخامس من كتابه « الفصول المهمة في تأليف الأمة » ( ص٢٥ – ٣٢) .

الموسوي أولًا نصوصاً من كتب أهل السُّنة تثبت نجاة الموحدين جميعاً من الخلود في النار قائلًا: [ الفصل الخامس: في طائفة مما صعّ عند أهل السُنّة من الأحاديث الحاكمة بنجاة مطلق الموحدين . . . أوردناها ليعلم حكمها بالجنة على كلِّ من الشيعة والسُّنة . . وهذه الأخبار أجلى من الشمس في رابعة النهار وصحتها أشهر من نار على عَلَم ، فيها من البشائر ما ربما هون على المسلم موبقات الكبائر ، فدونك أبوابها في كتب أهل السُّنة ؛ لتعلم حكمها عليك وعليهم بالجنة ، وكلما ذكرناه شذر من بذر ، ونقطة من لجج بحر ، اكتفينا منها بما ذكره البخاري في كتابه ، وكرره بالأسانيد المتعددة في كثير من أبوابه ، ولم نتعرض لما في باقي الصحاح ، إذ انشق بما ذكرناه عمود الفجر واندلع لسان الصباح] .

وبعد أن ينتهي من نقل رأي أهل السُّنة يعمد إلى بيان معتقد الشيعة في ذلك فيؤكد - في لحظة غاب فيها دهاؤه وضَلَّ مَكْرُه طريقه- أن النجاة يوم القيامة عند الشيعة لا تشملً كل الموحدين (١) بل تقتصر على من يؤمن بإمامة أثمتهم الاثني عشر ويدين بها ، أي أنها حِكْرٌ على الشيعة فقط دون غيرهم (٢) ، فقال ما نصه : [ وإن عندنا صحاحاً أُخَر فُزْنَا بها من طريق أثمتنا الاثني عشر : روتها هداة قولهم وحديثهم روى جدنا عن جبرئيل عن الباري فهي السُّنة التالية للكتاب ، وهي الجنة الواقية من العذاب ، وإليكها في «أصول الكافي » وغيره تعلن بالبشائر لأهل الإيمان بالله ورسوله واليوم الآخر . لكنها تخصص ما سمعته من تلك العمومات المتكاثرة بولاية آل رسول الله وعترته الطاهرة ، الذين قرنهم بمحكم الكتاب ، وجعلهم قدوة

<sup>(</sup>١) كما هو واقع الحال عند أهل السُّنَّة والجماعة .

<sup>(</sup>٢) أما باقى « إخوانهم المسلمين » ففي النار خالدين فيها أبداً !

لأولي الألباب ، ونصّ على أنهم سُفُنُ النجاة إذا طغى زخار الفتن ، وأمان الأمة إذا هاج إعصار المحن ، ونجوم الهداية إذا أسدلهم ليل الغواية ، وباب حطة لا يغفر إلا لمن دخلها ، والعروة الوثقى لا انفصام لها . ولا غرو فإن ولايتهم من أصول الدين ] .

## ٢- آيتهم العظمي محمد سعيد الحكيم

أحد أكثر الشخصيات الشيعية العلمية المعاصرة شهرة في أوساط المذهب العلمية وفي الوسط الشيعي العالمي بشكل عام . إذ هو حاليا أحد المراجع الثلاث الرءوس<sup>(1)</sup> في مرجعية النجف في العراق والتي تُعدُّ أقدم وأقدس مرجعية للشيعة في العالم والأولى عندهم على مدى تأريخهم القديم والحديث . . لذا يُعدُ التعرض إليه وتناول رأيه في موضوع معين تعرضاً للمرجعية نفسها «كمؤسسة» وعرضًا لموقفها ورأيها تجاه هذا الموضوع أو ذاك<sup>(۲)</sup> ورغم أنه قطعًا ليس أول زعيم مرجعي يدلو بدلوه في عَرْضِ رأي أو تقرير أمر هما محلُّ نظر ومحط اهتمام إلا أن أهمية تناوله في هذا الموضع ستهيئ لنا فرصة الخروج بانطباع واضح وحقيقي حول المرجعية الحالية التي نعيش زمنها الحاضر وننظر جميعا إلى موقفها والدور الذي تلعبه على ساحة الأحداث اليوم والتي تزخر بالعديد من التحديات لواقع حال المسلمين ومستقبلهم ولنرى أيضًا هل استطاعت هذه المرجعية وهؤلاء المراجع العودة بأنفسهم إلى جادة الحق والصواب ونبذ (أو حتى تدارك)

<sup>(</sup>١) إضافة إلى على السيستاني ، وبشير النجفي .

<sup>(</sup>٢) وهذا يصدق على غيره ممن تزعموا هذه المرجعية أو غيرها وأنابوا عنها في الحكم على قضية معينة أو التعرُّض للفصل في خلافية أو إثبات لعقيدة أو تأسيس لفكرة .

أخطاء الماضي البعيد والقريب في اعتماد لسان الصدق والأمانة في التعبير عن معتقداتهم أو في عَرِض مواقفهم على جمهور المسلمين في العالم ممًا قد يجعل بالإمكان تحديد مواطن الالتقاء أو يدفع باتجاه إمكانية التواصل معهم من عدمه تجاه تفصيلة معينة حتى ينصرف الاهتمام إليها (فيتم التنسيق و تضافر الجهود) أو عنها إلى تفصيلة أخرى دون أن نظل نلف وندور حول الأولى من غير أن نميز فيها كوعًا من بوع!!

إن الذي بحثت عنه في هذا المرجع « الحكيم » ليس « حكمة » الوسطية والتسامح فهذا طبعًا – وفي ضوء ما وقفنا عليه من كل ما سبق تقديمه في الدراسة – من المستحيلات قطعا . . ولكنني بحثت فيه عن صِدْقِ الحديث وأمانة العرض وشرف الباحث ونزاهة العالم . . وللأسف – ومن دون أن يخيب ظني أبدًا ! – وجدته كجميع أقرانه مزوراً من طراز نادر ، وكذًاباً من طراز أندر!! مبرهناً بحق أنه ربيب مرجعيات التضليل والدجل ومثبتًا باقتدار استحقاقه في أن يكون رأساً فيها وزعيماً لها وناطقاً صادقًا عنها . .

وإليك أخي القارئ الكريم كَذِبَ هذا الآية العظمى من خلال عَرْضِ إحدى تصريحاته الماكرة التي حاول من خلالها صَرْفَ أذهان المسلمين عن حقيقة معتقده ومعتقد مذهبه والذي يقول فيه: [ إنَّ الإسلام عند الشيعة - كما سبق في أوائل جواب السؤال الثاني - يكون بالشهادتين الشهادة بالتوحيد ، والشهادة بنبوَّة سيدنا محمد على الإقرار بفرائض الإسلام الضرورية - من الصلاة والزكاة ونحوهما - وإعلان دعوته ، وبذلك يتفق الشيعة والسَّنة في أنهم مسلمون ، يجمعهم هذا الدين العظيم ، الذي هو أشرف الأديان وخاتمها ، والذي يحفظ لكلِّ منهم حرمته في ماله ودمه . كما تجمعهم أهدافه المشتركة التي تهمهم بأجمعهم ، من الدعوة له ورَفْع

كلمته ، ورَد كيد الأعداء عنه وعنهم ، فليو حدوا كلمتهم من أجل ذلك ، مع الرعاية للآداب والأخلاق الرفيعة التي حتَّ عليها الإسلام مع غير المسلمين ، فضلًا عن المسلمين فيما بينهم ، وقد سبق في آخر الجواب عن السؤال الثاني التنبيه على ذلك ، وبذلك يتمُّ بينهم التلاقي العقائدي في أصول الإسلام .

وليحتفظ كل منهم بعقيدته لنفسه ، أو يدعو لها بالتي هي أحسن ، وبالطرق العلمية والبرهانية الهادئة والهادفة ، مع البعد عن الكذب والبهتان والشتم والسبب ، والتهريج والتشنيع . . . فلماذا لا يتعاون المسلمون فيما بينهم الآن من أجل ذلك ، مع أنه يجمعهم دين واحد ، وأصول أصيلة مشتركة ؟ ! ولماذا كلما زاد عدوهم قوة وشراسة زادت خلافاتهم فيما بينهم حدّة وقسوة ، وشاعت فيهم لغة الطعنِ والشتم ، والكذب والبهتان ، والتهريج ؟ ! ](١) .

## تعريته وكشف كذبه

نرى حقيقة رأي هذا الآية الكذاب شاخصة في تقريراته التي تبين ما قطع به المذهب من نظرته العدائية التكفيرية تجاه مخالفيهم من المسلمين ، وإيمانه بها وعدم خروجه عنها قيد أنملة ، والتي ننقل إليك فقرات (٢) منها : أ- اعترف بأن حرمة الغِيبة محصورة بحق الشيعي الإمامي ، ومن ثمّ جَوَّز غِيبة من عداه من المسلمين ، فقال : [ « وهي أن يذكر المؤمن » لا ريب في عدم أخذ الإيمان في مفهوم الغيبة ؛ لأنها من المفاهيم العرفية ، فلا تؤخذ

<sup>(</sup>١) " في رحاب العقيدة " لآيتهم العظمى محمد سعيد الحكيم (١ / ١٨٤ - ١٨٦ ) .

<sup>(</sup>۲) كل فقرات قوله هنا نقلناها من كتابه « مصباح المنهاج ، التقليد » ، ( ص٣٠٢) .

فيها مثل هذه العناوين التي هي شرعية صرفة . نعم ، لا ينبغي الريب في اختصاص حرمتها بالمؤمن (١) ، كما صرَّح به غير واحد ] .

ب لم يكتفِ - عامله الله بما يستحق- ببشاعة تجويزه غِيبة جميع المسلمين ، حتى زاد على ذلك بشاعة أخرى حين صرَّح بأنهم لا يحترمون ولا يوالون من عدا الشيعي الإمامي ، فقال : [ ومن الظاهر أنه لا احترام ولا ولاية ولا حقّ لغير المؤمن ] .

ج- زاد على ذلك بأن المخالف لهم من المسلمين لا يجوز التآخي معه لأنه في حيِّز الأعداء ، فقال : [ ومن الظاهر أنه لا احترام ولا ولاية ولا حقّ لغير المؤمن ، بل هو في حيِّز الأعداء ] .

د - أخرج معتقده التكفيري الحاقد بأجلى صوره حين صرَّح بأن لَعْنَ جميع المسلمين وسبَّهم والبراءة منهم هو أمر ثابت عندهم بمرويات أئمتهم فقال : [ بل ما ورد من لَعْن المخالفين (٢) وسَبِّهم والبراءة منهم يقتضي جواز غيبتهم بالأولوية العرفية ] .

وهكذا نطقت المرجعية الصامتة أخيراً وتمنطقت فكان لسانها كذباً ومنطقها دجلًا ليضيف حلقة أخرى إلى سلسلة المراجع الأقاكين التي عرف المذهب بها وانتشر وذاع صيته من خلالها بين أوساط الناس السُذَّج الذين

<sup>(</sup>١) عبروا عن الشيعي الإمامي بمصطلح « المؤمن » ، وعن باقي المسلمين بمصطلح « المخالف » ، كما سبق بيانه في الوقفة الثانية من الباب الثاني لهذه الدراسة .

<sup>(</sup>٢) صرَّح هذا الآية الأقاك بأن المخالفين هم من عدا الشيعي من باقي المسلمين ، وخصوصاً من يعتقد منهم بشرعية خلافة الشيخين أبي بكر وعمر رضي الله عنهما ، فقال في كتابه « المحكم في أصول الفقه » ( ٦ / ١٩٤ ) : [ الظاهر أن المراد بالعامة المخالفون الذين يتولون الشيخين ، ويرون شرعية خلافتهما ، على اختلاف فرقهم ، لأن ذلك هو المنصرف إليه العناوين المذكورة في النصوص ] .

انطلت عليهم أكاذيبهم وخدعوا ببريق زينة إفكهم ودجلهم دهوراً طويلة (١) . . ولكن لكلّ شيء بداية وإن شاء الله تكون هذه الدراسة من البدايات التي سترسم مع مثيلاتها نهاية «صادقة » لهذا المذهب « الكذاب » .

# ٣- آيتهم العظمي جعفر سبحاني

يُعَدُّ هذا الرجل اسماً لامعاً في مجال التأليف والبحث المذهبي ، ونجماً ساطعاً في سماء الدعوة الشيعية المعاصرة ، إلا أنه كسابقه سلك مسلك الكذب الرخيص ، والتزم طريق التضليل فلم يَجِدْ عنه قيدَ شعرة ، ولن أعمد هنا إلى فَضْحِه عن طريق تتبع طروحاته وكتاباته - كما فعلت مع عبد الحسين السابق- بل سأكتفي فقط بإيراد جوابه على سؤال وجّه إليه من قبل إحدى المسلمات من أهل السّنّة تسأله عن حقيقة وجود ما يسمى به «دعاء صنمي قريش » عند الشيعة (٢) ، حيث قال : [كما كتبتِ في رسالتك

<sup>(</sup>۱) ربما يظن بعض المسلمين أن تصريحه بهذه الحقيقة الخطيرة كان سذاجة منه وعدم حيطة ، وهو ظنَّ خاطئ لأنه كان في منتهى المكر والحيطة ؛ لأنه أولاً : قاله بين أبناء جلدته ضمن دروسه الخاصَّة التي لا يطلع عليها غير الشيعة ، وثانيا : أحاطه بضبابية من خلال تداوله لمصطلحين وهما "المؤمن " و "المخالف " ، فظنَّ أولاً عدم وقوف أهل السُّنة على نصِّ قوله المدفون في بطون وحواشي المجلدات ، ولو قدَّر لهم الوقوف عليه ، فلن يعرفوا مراده بالمصطلحات المذكورة فتحصل التعمية ، ولكن الله تعالى خيِّب ظنه ففضحه أمام المسلمين ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرضُّ أَن لَن يُغْرِج الله أَضَعَنتُهُم ﴾ [محمد : ٢٩] . وهو دعاء مشهور في حق الشيخين : أبي بكر وعمر - رضي الله عنهما - فيه من سوء القول وبذاءته ما يخجل القلم من تسطيره ، ولا أظن أن بشراً - عدا الشيعة - مهما عَظُم حقده وتفاقمت غلواء نفسه على الإسلام ورجالاته يمكن أن تتفتق قريحته عن مثل ما في بعضه من فُخشِ القول وقبيحه ، ولولا خشية الإطالة لذكرته بطوله ، ولكن من يريد أن بغضه من فُخشِ القول وقبيحه ، ولولا خشية الإطالة لذكرته بطوله ، ولكن من يريد أن يُكَدِّر صفو خاطره ، فليرجع إلى كتابي الأم "موقف الشيعة الإمامية من باقي فرق المسلمين " فهو مذكور هناك بتفصيله .

الأولى بأن الإمام الخميني سمَّى الخليفتين بصنمي قريش في كتابه «كشف الأسرار » (ص١١١، ١١٤، ١١٧) ولم أجد في الصفحات المستنسخة التي أرسلتِها إلي شيئاً من تلك الكلمات ] ، ثم استرسل في كذبه الفاضح نازعاً إلى أصل خُلُقُه قائلًا : [ وأني بما أنا شيعي وقد ناهزت من العمر ٧٣ عاما وألَّفت ما يفوق المائة كتاب لم أجد تلك الكلمة ، وإنما سمعته من شيخ سعودي كان ينسبه إلى الشيعة ](١) .

### تعريته وكشف كذبه

لن أزيد في كشف دجل هذا الآية الكذاب على أن أعرض أسماء الكتب التي حوت هذا الدعاء ونصوص تصريحات بعض علماء المذهب الذين أكدوا ثبوته وصحته ، وكما يلى :

## أولًا :

بيان أسماء بعض الكتب<sup>(۲)</sup> التي شرحت هذا الدعاء وبَيَّنت معانيه<sup>(۳)</sup> ، كما يذكرها مرجعهم آغا بزر الطهراني<sup>(٤)</sup> ( المتوفى عام١٣٨٩هـ ١٩٦٩م ) كي تعرف ثبوته وتكرر ذِكْرُه في كتبهم ، بما يكشف خداعه وكذبه :

<sup>(</sup>١) «رسائل ومقالات» ( ص٤١٢) رسالة رقم ( ١٠ ) جواب رسالة حول الشيعة وأصولها .

<sup>(</sup>٢) هل يمكن أن يصد ق عاقل أن رجلًا بمنزلة السبحاني وبعمر ٧٣ سنة قضاها أغلبها بين كتب المذهب حتى صار آية عظمى فيه لم يقف على هذه الكتب ، أو حتى على أحدها!! ولكن الرجل إن لم يكن كذاباً ، فربما - وهو بهذه السن - قد خَرِف أو ضعف عقله ، وهكذا آياتهم العظام بين كذاب وخَرف .

<sup>(</sup>٣) أي أن علماء الشيعة لم يكتفوا بإثبات الدعاء في كتبهم ، بل بادروا إلى توضيح معانيه وشرح عباراته .

<sup>(</sup>٤) « الذريعة » آغا بزركَ الطهراني ، ( ٣١ / ٢٥٦ - ٢٥٧ ) .

1- « شرح دعاء صنمي قريش » ، للشيخ أبي السعادات أسعد بن عبد القاهر ، أستاذ المحقِّق الخواجه نصير الطوسي وغيره ، واسمه « رشح الولاء في شرح الدعاء » كما مرَّ في ( ١١ / ٢٣٦ ) .

٢- « شرح دعاء صنمي قريش » للمولى على العراقي ألفه سنة ٨٧٨ ه.
 ذكره في « الرياض » وقال : إنه فارسي رأيته باستراباد وألَّفه هو في قصبة جاجرم .

 $^{\circ}$  " شرح دعاء صنمي قريش  $^{\circ}$  فارسي  $^{\circ}$  للفاضل عيسى خان الأردبيلي  $^{\circ}$  -  $^{\circ}$  شرح دعاء صنمي قريش  $^{\circ}$  فارسي  $^{\circ}$  ليوسف بن حسين بن محمد النصير الطوسي الأندرودي  $^{\circ}$  أوله  $^{\circ}$  الحمد لله رب العالمين  $^{\circ}$  .  $^{\circ}$  إلخ رأيته

عند العلَّامة أبي المجد الشيخ آغا رضا الأصفهاني .

٥- « شرح دعاء صنمي قريش » اسمه « ذخر العالمين » كما مرَّ في محله ( ٩ / ١٠) .

7- « شرح دعاء صنمي قريش » فارسي في غاية البسط يقرب من « مجمع البحرين » يوجد عند المحدِّث الميرزا عبد الرزاق الهمداني ، كما حدثني به (1) .

 $V = (m_c - c + c - c)$  اسمه ( نسیم العیش ) .

- « شرح دعاء صنمي قريش » أبسط عبارة من « رشح الولاء » وهو موافق معه في المطالب ، لم يذكر فيه اسم التأليف ولا اسم مؤلفه ، كان عند المولى مهدي القزويني صاحب « ذخر العالمين » حين تأليفه له في سنة ١١١٩ هـ . كما ذكره في أوله ، ولعله بعينه « ضياء الخافقين » .

<sup>(</sup>١) الكلام هنا لمرجعهم آغا بزرك الطهراني .

9- « شرح دعاء صنمي قريش » ، لشيخنا الميرزا محمد علي المدرس الجهاردهي النجفي ، كان بخطه عند حفيده مرتضى المدرسي . ثانياً :

هناك نصوص لعلماء الإمامية - قاصمة لظهر سبحاني- أكَّدوا فيها ثبوت الدعاء عندهم ومنها:

1- قال علَّامتهم وخاتمة محدِّثيهم المجلسي : [ أقول : ودعاء صنمي قريش مشهور بين الشيعة ، ورواه الكفعمي عن ابن عباس ، أن أمير المؤمنين - عليه السلام - كان يقنت به في صلاته ، وسيأتي في كتاب الصلاة إن شاء الله ، وهو مشتمل على جميع بدعهما ، ووقع فيه الاهتمام والمبالغة في لعنهما بما لا مزيد عليه ](١) .

7- وقال قاضيهم نور الله التستري في «إحقاق الحق»: [كما أشار إليه مولانا أمير المؤمنين علي عليه السلام ، في دعاء صنمي قريش] ، ثم علق عليه المرعشي في شرحه للكتاب بقوله: [أورده العلامة المجلسي في باب القنوت من «كتاب الصلاة» من مجلدات البحار ، ونقل هناك فوائد عن كتاب «رشح الولاء في شرح الدعاء» للشيخ الجليل أسعد بن عبد القاهر بن الأسعد الأصبهاني ، ثم اعلم أن لأصحابنا شروحًا على هذا الدعاء منها: «الرشح» المذكور ، ومنها: كتاب «ضياء الخافقين» لبعض العلماء من تلاميذ الفاضل القزويني صاحب «لسان الخواص» ، ومنها: شرح مشحون بالفوائد للمولى عيسى بن علي الأردبيلي ، وكان من علماء زمان الصفوية ، وكلها مخطوطة . وبالجملة صدور هذا الدعاء ممًا يطمئن به ،

<sup>(</sup>١) « بحار الأنوار » لعلامتهم المجلسي ، (٣٠ / ٣٩٤ ) .

# لنقل الأعاظم إياها في كتبهم واعتمادهم عليها ]<sup>(١)</sup> .

٣- وقال علامتهم ومحققهم الحاج الميرزا حبيب الله الهاشمي الخوئي:
 [ وأكثرها احتواء لذلك دعاؤه المعروف بدعاء صنمي قريش الذي كان يواظب عليه السلام عليه في قنوته وساير أوقاته ، وقد رواه غير واحد من أصحابنا – قدس الله أرواحهم – في مؤلفاتهم ](٢).

٤- وقد اعترف آيتهم العظمى ومرجعهم المعاصر والشهير علي الميلاني بوجود هذا الدعاء عندهم ، وذلك من خلال سؤال وجّه إليه ونصه :
 [ والسؤال الثاني : ما هي حقيقة دعاء ( صنمي قريش ) . . وهل فعلاً وقّع عليه عدد من كبار علماء الشيعة ؟ فأجاب بقوله : هذا الدعاء من الأدعية المشهورة المتداولة بين المؤمنين ] (٣) .

وكان يسع سبحاني الاتصال بالميلاني هذا ، ولو هاتفيًا (٤) ليسأله عن ثبوت الدعاء عندهم ، خيرٌ له من أن يكذب زاعماً أنه من افتراء شيخ سعودي ، ولكن أبى الله إلا أن يسقط وثاقته وأمانته بين المسلمين .

# ٤-كاتبهم ومحقِّقهم: عبد الجبار شرارة

وهو أيضًا قد نسج على منوال سابقيه وباقي أغلب علماء المذهب فتقصص آثارهم على طريق الكذب والتدليس ، ولكنه حاول القفز فوق مطباته الكثيرة ومزالقه العديدة ، عسى أن يطويه بعثرات أقل وسقطات

<sup>(</sup>١) « شرح إحقاق الحقّ » ( ١ / ٣٣٧ ) .

<sup>(</sup>٢) « منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة » ( ٣٩٧/١٤ ) .

 <sup>(</sup>٣) ينظر : « أجوبة المسائل العقائدية » - الصفحة العقائدية رقم (٢١) .

<sup>(</sup>٤) إذ هو معاصر له ومن نفس بلده « إيران » .

أخف وطأة ، فراح بدلًا من مجرد إنكار الحقيقة وإخفائها يتحدى أن يكون هناك دليلًا واحداً عليها !! ففي لقاء تلفازي حواري معه -حول موضوع الشنّة والشيعة - حوّل مادته فيما بعد إلى كتاب بعنوان « المواجهات بين الشيعة والسنّة » ، وحين تطرق إلى موضوع الطعن بالصّحابة واتهام مذهبه بتجويز هذا الأمر والحتّ عليه ، أطلق تحدياً سافراً وبكل وقاحة وصلافة في أن يأتي شخص برواية شيعية واحدة تبيح لَعْنَ الصحابة وسبهم ، أو قول عالم شيعي واحد يطعن بهم أو يشتم أحدهم ، أو يفتي ويرضى بذلك ، فقال - بتبجح تستحي من مثله البغايا - ما يلي (١) :

1- قال في (ص ١٣٠): [ فأقول: إني أتحدى أن يعثر أحد على رواية صحيحة عن أئمتنا في كتبنا المعتمدة أو المعتبرة تُجَوِّز لَعْنَ الصحابة أو تنال منهم بشيء ، أو أن يعثر على فقيه واحد من فقهائنا في أي كتاب فقهي وفتوائي منتشر بيننا من كتب الشيعة يعثر فيه مثل هذا الكلام ]

٢- وقال في ( ص١٣٢ ) : [ وقلت : أتحدًى أن يأتيني أحد بكلام
 لواحد من علمائنا وفقهائنا يشتمُ به أحداً من صحابة رسول الله ] .

٣- ونفى وجود دعاء صنمي قريش عندهم قائلًا في (ص ١٤٨): [ وأنا أتحداه ومازال التحدِّي قائماً في أن يجد هو أو غيره كتاباً لدى الشيعة الإمامية الاثني عشرية من الكتب المعتبرة لدينا ولدى فقهائنا تذكر مثل هذا الدعاء]. وكرره في (ص١٤٧) بقوله: [ فلا يوجد لدينا مثل هذا الدعاء الموثّق].

<sup>(</sup>۱) لا تعجب أخي القارئ وأنت تقرأ بعض فقرات هذا التحدي ، فالقوم هذا ديدنهم بل هذا دينهم .

## تعريته وكشف كذبه

ولا شك أن تخصيص ردِّ على هذا المحقق الصلف مما لن يأتي بجديد كون كلّ ما تقدم ذِكْرُه من روايات وفتاوي ونصوص في جواز سبِّ الصحابة ولعنهم والطعن بهم ، بل وإعظام الفرية فيهم ، ثم ما تم بيانه قبل قليل من إثبات وجود دعاء «صنمي قريش» السيئ الصيت واعتراف علمائهم بذلك ، بل وتخصيصهم فصولًا في كتبهم لشرحه وبيان معانيه ، يكفينا مؤونة تخصيص ردِّ عليه ، ويوفّر علينا جهد فضحه وتعريته أمام العالم أجمع ، لكني أتنفل في الردِّ على هذا المدلس المحقق ، وأختم مشواري معه بعرض سريع لنص جواب آيتهم العظمى المعاصر محمد صادق الشيرازي على سؤال وجه ليه حول جواز تخصيص أعيان من الصحابة باللعن والشتم وتسميتهم بأسمائهم ، ليكون آخر عهدي بهذا المحقق المزوِّر صفعة تأديب عسى أن بأسمائهم ، ليكون آخر عهدي بهذا المحقق المزوِّر صفعة تأديب عسى أن السؤال الأول : هل يجوز اللعن بالأسماء للثلاثة مغتصبي الخلافة والجهر السؤال الأول : هل يجوز اللعن بالأسماء للثلاثة مغتصبي الخلافة والجهر بذلك ؟ ودمتم موفّقين مسدين!

الجواب: كونهم من مصاديق الظلمة الذين ينطبق عليهم قوله تعالى: ﴿ أَلَا لَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الظَّلِمِينَ ﴾ مما لا شكَّ فيه . وأما الجهر بذلك فهو تبع للظروف الموضوعية ، فإن ترتَّب على ذلك ضرر أو مفسدة فلا يجوز ، وإلا فلا إشكال فيه (١) .

<sup>(</sup>۱) ينظر : موقع آيتهم العظمى محمد صادق الروحاني الشيرازي للفتاوي المعقدية في الإنترنت ، ورابط هذه الفتوى هو :

http://www.imamrohani.com/fatwa-ar/viewtopic.php?t=774

السؤال الثاني: هل من المراجع العظام من يجيز اللعن ( الأول ، والثاني ، والثالث) ، وغيرهم من مغتصبي حقّ أهل البيت؟ وهل لَعْنُهم يقرّبنا إلى الله؟ وهل اللعن من فروع الدين؟

الجواب: ورد في زيارة عاشوراء المعتبرة معنى هذه العبارات ، وأما فروع الدين فمنها: التولّي والتبري ، وهو التولي لأولياء الله والتبري من أعدائهم ، وقد يكون اللعن من مصاديق التبري (١).

وقبل أن أنهي الحديث في هذا الموضوع لأنتقل لموضوع آخر ، أجد نفسي ملزماً مرة أخرى أن أتوجّه بالدعوة إلى حَسني النوايا والطيبين من أهل السّنة والجماعة ، وتحديدًا منهم ذوي التوجّهات التوفيقية ممن يصرفون جلّ جهدهم ووقتهم في الدعوة للتقريب بين المذاهب ، إلى ضرورة أن يكونوا واقعيين أكثر منهم حالمين ، وأن تكون دعوتهم للآخرين أو معهم عن تمام عِلْمٍ وبصيرة بحالهم ، لا عن جَهْلِ به وغفلة ، وأن يعلموا جيداً أن دعاوي التقريب تلك أول ما يشترط في نجاحها صِدْقُ التوجّه ، وإخلاص النية ، وسمو الغاية ، من طرفي الدعوة وقطبيها ، أما وحال القوم كما رأينا وتأكد لنا ، وجب علينا أن نسأل بعد ذلك : هل يجوز لعاقل لبيب أن يأمن مكنون صدور القوم وما تنطوي عليه قلوبهم ؟! وهل نتوقع منهم أن مكنون صدور القول والحال بعد أن رأينا بعين اليقين كيف أن من يُعدّون علماء المذهب وسادة الفكر ؟! بل والأعجب من كل ذلك رءوس دعاة

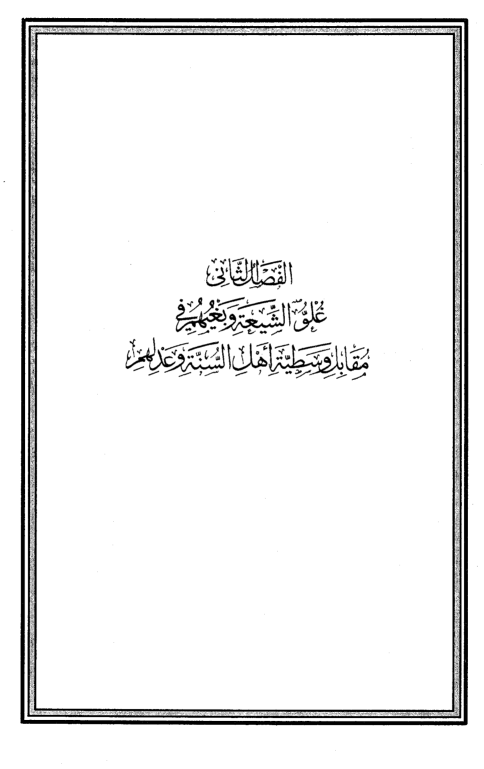
<sup>(</sup>۱) ينظر : موقع آيتهم العظمى محمد صادق الروحاني الشيرازي للفتاوي العقائدية في الإنترنت ، ورابط هذه الفتوى هو :

http://www.imamrohani.com/fatwa-ar/ viewtopic.php?t = 1090

التقريب فيه قد استمرءوا الكذب وامتهنوه حرفة يتكسبون بها على أبواب السنّج والطيبين من رجال هذه الدعوة من أهل السنّة والجماعة والحاملين لواءها ، فهل بعد ذلك يُعقَل أن من يجد جرأة الكذب والتدليس في أمر هو للعيان من أوضح الواضحات وأوثق الثوابت – وأقصد به الفكر التكفيري الإقصائي – من الممكن أن يصدق في أمر آخر خفي لا يعدو كونه نية يسرّها في نفسه ، فلا يملك أحد لَمْسَ صدقها أو الوقوف على وجه لها ، فيا أهل الرأي والنظر تنبّهُوا لهذه الحقيقة ، بأن الذي ضلّل وكذب في تلك فهو في هذه أكثر إضلالًا وأكذب (١) .

四四四四

<sup>(</sup>۱) ربما كان موقف البعض من هذه الحقيقة يشوبه التوجُّس والحيرة قبل الآن ، أما وقد تبين لنا من خلال ما سبق الاطلاع عليه في فصول هذه الدراسة أن الأصل عندهم تكفيرنا والبراءة منا ، بل واستحلال دماءنا وأموالنا ، عندها لن يكون لهذا التوجُّس وتلك الحيرة أدنى مبرر من عقل أو منطق ، إذ العداء الآن ظاهر ، والنية صدَّقها - وترجمها - العمل فتشكلت ملامحها وبانت .





#### تمهيد:

استرسالًا منى في بيان التبعات المعيبة والشَّاذَّة المترتّبة على تبنّي المذهب الإمامي لعقيدة التكفير الإقصائية ، وحرصاً مني على إبراز عُمْقِ فساد هذه التبعات وشذوذها ، فقد ارتأيت أن أصوغ مادة هذا الفصل على هيئة مقارنة ومقابلة بين موقف كلِّ من أهل السُّنَّة والجماعة من جهة (١) ، وبين الشيعة التكفيريين من جهة أخرى ، ونظرة كل منهما تجاه باقي فِرَقِ المسلمين وأفرادهم ، في قضيتين هما من بين أكثر قضايا الجهد البحثي الإسلامي أهمية وأشدّها خطراً على الإطلاق نظراً لما تنطوي عليه هاتان القضيتان من مساس مباشر وقوي بالجانب العَقَدي للفرد المسلم من جهة ، ثم لما يترتّب على تناولهما من أثر واضح وجلى على الواقع التعايشي للمسلمين فيما بينهم من خلال نظرة كلِّ منهم للآخر من جهة أخرى ، تلكما هما قضية النجاة يوم القيامة وعلامَ تتوقف ، وقضية النظرة إلى موضوع الخلافة بعد الرسول ﷺ والنظرة إلى التنوع المذهبي ، ومن الجدير بالذكر هنا أن أنبه القارئ الكريم إلى أني سأعتمد في عَرْضِ مادة هذا الفصل على تصريحات علماء الإمامية واعترافاتهم هم أنفسهم دون سواهم ، ومن غير أن أقحم لأهل السُّنَّة والجماعة في ذلك رأياً أو طرحاً (٢) ، فأدعهم يعرضون لرأي

<sup>(</sup>۱) كتبت هذا الفصل من أجل تأكيد حقيقة الجنوح الشاذ نحو التنطع في الآراء والأفكار لمتبني الفكر التكفيري من الشيعة الإمامية وإبرازها ، وليس من أجل إثبات أو بيان فساد معتقدهم وبطلانه ، إذ ذلك مما غصّت به هذه الدراسة منذ الفصل الأول فيها ، بدءاً من شذوذ رواياتهم وتقريرات علمائهم ، وانتهاء بفساد المظاهر والآثار المترتبة عليها والسلوكيات الناتجة عنها .

<sup>(</sup>٢) وهو عين ما اعتمدته في جلِّ فصول هذه الدراسة حتى يُلزموا بالحجة وتُقطع حبال كذبهم .

واجتهاد أهل السُّنَة والجماعة أولاً ؛ ليعقبوا بعد ذلك ببيان رأيهم واجتهادهم هم ، ولسوف يظهر لكل من يطًلع على رأي الفريقين مقدار التعنيّت والتزمّت الذي ينطوي عليه مذهب الشيعة الإمامية التكفيري في مقابل الاعتدال والوسطية ، السمحة الظاهرة بجلاء في رأي أهل السُّنة والجماعة ، وكأن الله تعالى أراد لنار بغيهم أن تلفح وجوههم ، فأجرى الحقّ على ألسنتهم رغماً عنهم ، فشهدت عليهم ناطقة بتجريمهم وفساد مذهبهم -حتى تكون أدلة الإدانة في حقّهم أكبر ، وحسابهم أشد وأنكي مفرقة في ذات الوقت بالمقتضى واللزوم بعدل أهل السُنّة وإنصافهم -حتى يكون صَرْحُهم أعلى وشأنهم أسمى وفضلهم على غيرهم آكد (۱) - ، وإليك وأخي القارئ - بَسُط القول في هاتين القضيتين ، وموقف كل فريق منها ، وكما نصت على ذلك تصريحاتهم هم .

<sup>(</sup>١) كما قال الشاعر :

ومليحة شهدت لها ضراتها والحق ما شهدت به الأعداء .

## القضية الأولى

## ما تتوقَّف عليه النجاة يوم القيامة

وهي من أخطر المسائل وأهمها على الإطلاق ، كونها تناقش مآل الإنسان المسلم ونهاية مطافه ، إمَّا إلى خلود في الجُّنة ونعيمها ، أو قرار في النَّار وجحيمها . وهذا الموضوع في واقع الأمر يختصر حياة المسلم كلُّها ؟ لأنه الحقيقة الأكبر التي تقف وراء ممارساته في هذه الحياة الدنيا بكلِّ تفاصيلها ، فالسعي وراء كلِّ عَمَل صالح في الدنيا والأمر به أو الدعوة إليه - مهما ترتُّب عليه من صعاب أو مصائب - يدفع تجاه تبنيه ويحرض عليه طمع بالجنة ونعيمها ، وتجنب كلُّ سوء وبُعْد عنه وإنكار له – مهما حلا طعمه وازدانت نتائجه - يكمن وراءه خوف من النار وجحيمها ، إذ لا معنى لكلِّ خير الدنيا وحلوها إن ساءت العاقبة وساء المآل ، ولا اعتبار لكلِّ مصائب الدنيا وأهوالها إن حسنت الآخرة وطاب المقام فيها ، فمن قبل تلك المعانى يكتسب هذا الأمر أهميته ويستمدّ خطورته ؛ لذا كان لزاماً على من يتصدِّي للكلام فيه أن يتصف بأعلى درجات الإنصاف والعدل والسمو على الغرض والهوى ؛ لأنه الآن إزاء تقرير واقع أبدي خالد ، لا بيان حال دنيوي فانٍ . وحتى نقف على حقيقة موقف الفريقين من هذا الموضوع فنبين مَنْ منهما توسَّط في الطرح بعد أن تجرد عن الهوى وسطوته فأنصف وعدل ، ومَنْ بغي وتعنَّت فمال عن جادة الحقِّ ليسقط في مهاوي الباطل والضلال. وسنعرض نصوصأ واضحة لعلمائهم ومراجعهم يثبتون من خلالها موقفهم الصريح بهذا الخصوص عارضين للفرق بينه وبين موقف أهل السُّنَّة والجماعة ليتبين لك بعد ذلك وضوح التمايز وعِظَم التباين بينهما ، وسندع الكلام الآن لعلماء الإمامية يصفون من خلاله حقيقة ما عليه حال الفريقين :

1 - صرَّح شيخهم الأعظم النصير الطوسي بكلام فيه نوع غموض يثبت من خلاله أن فرقة الشيعة الإمامية هي الفرقة الناجية ، وما عداها هالك يوم القيامة ، فقال : [ الفرقة الناجية هي الفرقة الإمامية ، - قال - : لأن جميع المذاهب وَقفتُ على أصولها وفروعها ، فوجدت من عدا الإمامية مشتركين في الأصول المعتبرة في الإيمان . . . ثم وجدت أن طائفة الإمامية هم يخالفون الكل في أصولهم ، فلو كانت فرقة من عداهم ناجية لكان الكل يخالفون الكل في أصولهم ، فلو كانت فرقة من عداهم ناجية لكان الكل ناجين ، فيدل على أن الناجي هو الإمامية لا غير ](١) .

٢- وقام محدّثهم نعمة الجزائري بشرح كلام الطوسي السابق في أكثر من موضع ؛ كي يبرز المعنى بصورة أكثر ، حيث قال : [ وبيانه : أن الإمامية قد تفرّدُوا بأن دخول الجنّة والنجاة لا يكون إلا بعد ولاية آل محمد – عليهم السلام – واعتقاد إمامتهم . وأما باقي الفرق الإسلامية ، فقد أطبقوا على أن أصٰلَ النجاة هو الإقرار بالشهادتين ](٢) .

٣- وقال علّامتهم نعمة الجزائري أيضاً معلقاً على نَفْسِ القول السابق: [وهذا تحقيق متين ، حاصله أنه لو كانت الفرقة الناجية غير الإمامية لكان الناجي كلّهم لا فرقة واحدة ، وذلك لأنهم مشتركون في الأصول والعقائد الموجبة لدخول الجنة ولا يخالفهم أحد سوى الإمامية ، فإنهم اشترطوا في دخول الجنة ولاية الأثمة الاثني عشر والقول بإمامتهم ](٣).

٤-أما مؤرّخهم وعالمهم محمد باقر الخوانساري فقد أعجبه كلام
 الطوسي والجزائري ، فنقله بعبارة أوضح من سابقتيها فقال : [ وقال السيد

<sup>(</sup>١) " نور البراهين " لمحدّثهم نعمة الله الجزائري ، (١/ ٦٤) .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ، (۱/ ۲۶) .

<sup>(</sup>٣) « الأنوار النعمانية » لمحدّثهم نعمة الله الجزائري ، ( ٢ / ٢٧٩ ) .

نعمة الله الجزائري - أجزل الله بره - بعد نقله لهذه العبارة وتحريره: أن جميع الفرق مطبقون على أن الشهادتين وحدهما مناط النجاة تعويلًا على قوله على : « من قال: لا إله إلا الله دخل الجنة » ، وأما هذه الفرقة الإمامية فهم مجمعون على أن النجاة لا تكون إلا بولاية أهل البيت - عليهم السلام - إلى الإمام الثاني عشر عليه السلام ، والبراءة من أعدائهم ، فهي مباينة لجميع الفرق في هذا الاعتقاد الذي تدور عليه النجاة ](١) .

- 0 - وقال علامتهم ابن المطهر الحلي : [ إن الإمامية جازمون بحصول النجاة لهم ولأئمتهم ، قاطعون على ذلك ، وبحصول ضدها لغيرهم ](٢) .

7- واعترف محقّقهم ومحدِّثهم البحراني بأنَّ نجاة غير الشيعة الإمامية لم يقل به أحد منهم ، قائلا : [ والذى دلَّت عليه الأخبار كما تقدمت الإشارة إليه أن الإيمان لا يصدق على غير الإمامية ، وإلا لزم دخول غيرهم الجنة ، ولا قائل به ]<sup>(٣)</sup>.

٧- وقد عقد آیتهم العظمی عبد الحسین صاحب کتاب المراجعات مبحثاً طویلًا<sup>(٤)</sup> حول ما تتحقّق به النجاة عند کل من الشیعة وأهل السنّة .

و إليك بيانه:

أ- أثبت أن مرويات أهل السُّنَّة نصَّت على أن النجاة تحصل بالشهادتين ، وهو تصريح بإنصاف أهل السُّنَّة حيث قال : [ الفصل الخامس : في طائفة ممًا

<sup>(</sup>۱) «روضات الجنات » لمحدّثهم ومؤرّخهم محمد باقر الخوانساري ، (٦/ ٢٨٥) في ترجمة النصير الطوسي .

<sup>(</sup>٢) « منهاج الكرامة » لعلَّامتهم الحلي ، ( ص٠٥٠) .

<sup>(</sup>٣) « الحداثق الناضرة » لمحقّقهم البحراني ، ( ٢٢ / ٢٠٤ ) .

<sup>(</sup>٤) وهو مبحث طويل من كتابه « الفصول المهمة في تأليف الأمة » ، ( ص٢٥ - ٣٢ ) .

صعّ عند أهل السّنة من الأحاديث الحاكمة بنجاة مطلق الموحدين . أوردناها ليعلم حكمها بالجنة على كل من الشيعة والسّنة . إلى أن قال : وهذه الأخبار أجلى من الشمس في رابعة النهار ، وصحتها أشهر من نار على علم ، فيها من البشائر ما ربما هون على المسلم موبقات الكبائر ، فدونك أبوابها في كتب أهل السّنة ؛ لتعلم حكمها عليك وعليهم بالجنة ، وكلما ذَكَرْناه شذر من بذر ونقطة من لجج بحر ، اكتفينا منها بما ذكره البخاري في كتابه وكرره بالأسانيد المتعددة في كثير من أبوابه ، ولم نتعرض لما في باقي الصحاح ، إذ انشق بما ذكرناه عمود الفجر واندلع لسان الصباح ] .

ب- اعترف صاغراً بأن كتبهم ومروياتهم لا تحكم بالنجاة لجميع الموحدين -كما صرَّحت به مرويات أهل السُّنَة - بل تخصصها وتقيدها للمعتقدين بالإمامة فقط ، حيث قال : [ وإن عندنا صحاحاً أُخَر فُزْنَا بها من طريق أئمتنا الاثنى عشر :

روتها هداة قولهم وحديثهم روى جدنا عن جبرئيل عن الباري فهي السُنَّة التالية للكتاب ، وهي الجنة الواقية من العذاب ، وإليكها في أصول « الكافي » وغيره تعلن بالبشائر لأهل الإيمان بالله ورسوله واليوم الآخر لكنها تخصص ما سمعته من تلك العمومات المتكاثرة بولاية آل رسول الله وعترته الطاهرة ، الذين قرنهم بمحكم الكتاب ، وجعلهم قدوة لأولي الألباب ، ونص على أنهم شفن النجاة إذا طغى زخار الفتن ، وأمان الأمة إذا هاج إعصار المحن ، ونجوم الهداية إذا اذلَهم ليل الغواية ، وباب حطة لا يغفر إلا لمن دخلها ، والعروة الوثقى لا انفصام لها . ولا غرو فإن ولايتهم من أصول الدين ] .

٨- وصرَّح بذلك آيتهم العظمى - المعاصر الآن - محمد صادق

الروحاني من خلال جواب على سؤال وجُه إليه ونصُّه (١):

السؤال هو: هل السُّنَة يحكم عليهم بالكفر؟ هذا هو الأهم . . . . هل يدخل السُّنَة الجنة ؟ طبعًا هم لا يوالون عليًا عليه السلام ولكنهم لا يكرهون أهل البيت ، ويحبونهم . . . . وكيف يدخلون النار وهم يشهدون الشهادتين ويصلون الصلوات الخمس ويحجون ويصومون رمضان (٢) . . . ؟

الجواب: بسمه جلّت أسماؤه:

يشترط في صحة العبادات الولاية لأمير المؤمنين عليه السلام ، فمع فقد الشرط لا يتحقق المشروط .

وهكذا تبين لنا عِظَم الفرق وسعة الفجوة بين مذهب الوسطية مذهب أهل السُّنَّة والجماعة ، وبين المذهب التكفيري البشع مذهب الشيعة الإمامية ، ففي حين نجدهم هم أنفسهم يصرُحون بتعليق أهل السُّنَّة لدخول المسلم الجنة – إما عاجلًا أو آجلًا – بمجرد النطق بالشهادتين والإقرار بها (٣) ،

<sup>(</sup>۱) ينظر : موقع آيتهم العظمى محمد صادق الروحاني الشيرازي للفتاوي العقائدية في الإنترنت ، ورابط هذه الفتوى هو :

http://www.imamrohani.com/fatwa-ar/ viewtopic.php?t=1861

<sup>(</sup>۲) وليتأمل المسلمون عموماً وأهل السُنّة خصوصا كيف صرّح أبرز مراجعهم في المذهب والذي ما زال على قيد الحياة بالفكر التكفيري ، حتى أن السائل كان مستبعداً ومستنكراً لذلك حيث ذَكرَ في سؤاله بأنهم يشهدون الشهادتين ويصلون الصلوات الخمس ويحبّون ويصومون نهار رمضان ، إلا أن جواب آيتهم العظمى جاء حاسماً بكل ما أوتي من حقد وبغي وانحراف بتكفيرهم وعدم دخولهم الجنة ، معبّراً عمًا في قلوبهم التي أُشرِبَت داء التكفير ولوثته .

<sup>(</sup>٣) والغريب والمثير لشديد العجب أن هؤلاء - أهل السُّنَة - هم من يتهمهم الشيعة بالتزمَّت والتعنت ، ويشكون في كتبهم وندواتهم وكلّ مجالسهم من ظلمهم وجبروتهم ، وأنهم =

نراهم يقرّون بعدم جدوى ذلك عندهم ، فلا خلاص بالشهادتين ولا حتى بما فوقها من أعمال وعبادات وقربات ما لم يقترن ذلك بالإيمان بأصل الإمامة عندهم ، بل وبأشخاص الأئمة خاصّتهم ، وعليه فقد أجمع علماء المذهب<sup>(۱)</sup> أن لا نجاة يوم القيامة لغير الشيعة ولا فوز بالجنة لسواهم ، أما باقي المسلمين فهم كلهم في النار خالدين فيها أبداً مع اليهود والنصارى والمجوس والوثنين!!! هذا – أخي الكريم – نص كلامهم وعين تقريراتهم أعرضها لك كما هي ؛ لتحكم بنفسك بعد ذلك أي الفريقين أهدى سبيلاً وأيهما حقّت عليه الضلالة !!

#### 网络网络

<sup>=</sup> يقفون عائقاً في وجه الوحدة الإسلامية! والأغرب من ذلك والأعجب أنك تجد من «علماء» أهل السُنَّة – ولا أقول عوامهم – من يؤيد مقالتهم ويصدقهم فيها بل ويذهب إلى أبعد من ذلك فيدعو أهل مذهبه إلى أن يفتحوا قلوبهم وصدروهم لإخوة الدين هؤلاء وينصفوهم ويكفوا عن ظُلْمِهم! فإلى الله نشكو قُبْحَ مَكْرِ أولئك ، وجهل وغفلة هؤلاء ، ولا حول ولا قوة إلا بالله .

<sup>(</sup>۱) ينقل لنا شيخهم المفيد الذي انتهت إليه رئاسة مذهب الشيعة في وقته إجماع الشيعة على كُفْرِ منكر الإمامة تحت عنوان « القول في تسمية جاحدي الإمامة ومنكري ما أوجب الله تعالى للأئمة من فرض الطاعة » حيث قال: [ واتفقت الإمامية على أن مَنْ أنكر إمامة أحد الأئمة وجحد ما أوجبه الله تعالى من فرض الطاعة فهو كافر ضال مستحق للخلود في النار] ، ينظر: أوائل المقالات، للمفيد، (ص٤٤).

#### القضية الثانية

## نظرة الفريقين إلى موضوع الخلافة والتنوع المذهبي

وهي مجموعة قضايا في قضية ، يتجلى فيها أيضاً إنصاف أهل السُّنة ووسطيتهم وبغي الشيعة وتنطعهم ، وأيضاً من خلال تصريحات علمائهم ونقولهم ، وإليك بيان ذلك بصورتين رئيسيتين :

# الصورة الأولى

#### النظرة إلى إشكالية الخلافة بعد النبي ﷺ

إن نظرة أهل السُّنَة والجماعة في مسألة الخلافة نابعة بالأساس من نظرة القرآن لها ، والمتمثل بقوله تعالى في محكم كتابه : ﴿ وَأَمّرُهُمْ شُورَىٰ يَيْتُهُمْ ﴾ فالخلافة عند أهل السُّنَة إذن أمر يوجه دفته المسلمون أنفسهم (١) بدليل نص الآية الكريمة ، وبموجب آليات وقوانين معينة ، ولما كانت الخلافة عند أهل السُّنة هكذا – مفهوماً واسعاً لا يقيده إلزام معين – كان باب الترشيح لها مفتوحاً على مصراعيه لكل من تتوفر في حقّه الأهلية والجدارة لاعتلاء منصب الخليفة (٢) ، ليرى المسلمون بعد ذلك من خلال أهل الحل والعقد فيهم من من المرشحين يصلح لها أكثر من غيره فيبايعونه ، ومَن تقصر بعض صفاته عن أن يفوز بسبق المفاضلة هذه ، فينصرفون عنه أو يؤخّرونه إلى حين تحقق الأهلية والاستحقاق فيه ، كما يعطي أهل السُّنة والجماعة إلى حين تحقق الأهلية والاستحقاق فيه ، كما يعطي أهل السُّنة والجماعة

<sup>(</sup>١) باعتبارها أمراً يخصُّ المسلمين لتعلقه بتنظيم حياتهم وأحوالهم .

<sup>(</sup>٢) وقد أجاد علماء أهل السُّنَّة والجماعة في بيان الصفات التي ينبغي توفرها فيمن يصلح للخلافة ممَّا لا مجال للتطرُّق إليه الآن .

الحقّ للمسلمين في محاسبة هذا الخليفة إنْ بدر منه عجز أو قصور ، وحتى إقالته والخروج عليه إنْ جاء بكفر صريح لا يحتمل التأويل والتبرير (١) . أما نظرة الشيعة لموضوع الخلافة فيختلف عن هذا النهج القرآني اختلافاً جذرياً ؛ إذ أنهم يعتبرونها حقّاً محصوراً ومقصوراً على اثني عشر إماماً فقط لا يجوز بأي حال من الأحوال أن يتجاوزهم لغيرهم أو يخلو الزمان من أحدهم مهما طال الزمان أو قصر (٢) ، ثم زعموا أن هؤلاء الأئمة ينبغي أن يكون منصوصاً عليهم – بالاسم والترتيب – من الله تعالى ، مصرين على زعمهم هذا بكل عناد وعنت ، دون أدنى رصيد على دعواهم تلك من نَقْلٍ أو عَقْلٍ ، بل إنهم عجزوا أن يدللوا على دعواهم تلك ولو بآية واحدة أو جزء من آية من كتاب الله العزيز (٣) ، ثم إنهم اعتبروا الإمامة من أصول الدين كالتوحيد والمعاد والنبّوة (٤) ، ورتبوا على كل ذلك نتيجة طبيعية الدين كالتوحيد والمعاد والنبّوة (١)

<sup>(</sup>۱) وهذا النمط من ممارسة الناس للقرار يمثّل - بحق وبشهادة العدوَّ قبل الصديق - أسمى وأرقى مظاهر المشاركة السياسية التي عرفها العالم حتى يومنا هذا .

<sup>(</sup>٢) بل وصلوا في تعنتهم هذا حدّاً بلغوا فيه مبلغ أساطير الإغريق والرومان الخيالية وقصص الأطفال الخرافية ، وذلك حين انتهى الأمر إلى إمامهم الثاني عشر والقيامة لم تقم بعد والدنيا قائم حالها ، فبادروا إلى اختراع خرافة غيابه منذ أكثر من ألف ومائة عام ، وأنه ما زال على قيد الحياة إلى يومنا هذا يمارس الخلافة والإمامة على نطاق ضيق لا يتعدى شخصه الكريم!

<sup>(</sup>٣) وربما هذا ما دَفَعَ بعض علمائهم ومراجعهم إلى القول بأن القرآن الذي عندنا هو قرآن محرف حذفت منه بعض الآيات التي أشارت إلى أسماء هؤلاء الأئمة ، والبعض الآخر إلى وجود قرآن آخر غير هذا القرآن الذي نتعبّد به ، وأسموه قرآن فاطمة ، مُخبًا عند إمامهم الغائب ، وأن فيه أضعاف ما في قرآننا هذا من الآيات والسور ، ومنها بالتأكيد ما يشير إلى عدد هؤلاء الأئمة وأسمائهم .

<sup>(</sup>٤) ومنهم من اعتبرها أهم من النبؤة كما سبق عَرْضُه في أول هذه الدراسة .

مفادها الحكم بكفر كل من لم يؤمن بهذا الأصل أو يعتقد به - تماماً كمن ينكر أصل التوحيد أو المعاد أو النبوة - ولم يكتفوا بذلك ، بل كفروا حتى من أقر بأصلها لكنه أنكر شخص أحد الأئمة الاثني عشر ، أو أنكر استحقاقه لها ، ولذا ومن خلال النظر إلى رأي كل من الفريقين لموضوع الخلافة نستطيع أن نفهم بوضوح طبيعة الخلاف بينهما حولها ، ويمكن أن نتبين ببساطة شديدة أي الفريقين أدعى للعدل والإنصاف والوسطية ، وأيهما واقع في شَرَك التكفير والزيغ والضلال ، ولقد ترتب على هذا التباين في فَهم فكرة الخلافة - بين أهل السُنّة من جهة ، والشيعة من جهة أخرى - أمران مهمان يُجَدِّران هذا التباين ويؤكِّدانه .

الأمر الأول : نظرة كل منهما إلى حَجْمِ الخلاف بين الصحابة في قضية الخلافة :

إذ يرى أهل السُنّة أن الخلاف بينهم - بين الصحابة - على الخلافة أمر طبيعي جدّاً ؛ كونه يمثّل استحقاقاً لكل من كان جديراً بها ، وأن الأمر في أصله خاضع للاجتهاد ، ولا يستحق أن يأخذ أكبر من حجمه ، ولا أن يترتّب عليه ولاء مطلق لصحابي دون آخر ، فضلا عن أن يُطعَن بأحد ويُزكّي آخر ، فقضية اختيار شخص الخليفة بين جمع كلهم أهل لها - في نظر أهل السُنّة والجماعة - قضية فرعيّة خضعت لاجتهاد الصحابة رضي الله عنهم ، وكانوا كلهم في ذلك رغم اختلاف وتنوّع آرائهم على خير كبير . أما الشيعة فإنهم يرون أن هذا الخلاف ليس كذلك وأنه خلاف في أصل العقيدة ، بل وذهبوا إلى ما هو أبعد من ذلك بكثير فعدُّوه الفيصل بين الكفر والإيمان ، فمن وافقهم على رأيهم - في أنَّ عليًا رضي الله عنه كان هو المستحقُّ الشرعي الوحيد للخلافة وأن أبا بكر وعمر وعثمان رضي الله

عنهم كُفَّار خالدون في النار لسلبهم الخلافة منه على حدٍّ زَعْمِهم- فهو مؤمن معصوم الدم والمال ، وتجري عليه أحكام المؤمن ، ومن خالفهم ورأى خلاف ما يرَوْنه اعتبروه كافراً خارجاً عن المِلَّةِ تجري عليه أحكام الكفر في الدنيا والآخرة (١) ، وإليك هذه الحادثة التي يرويها محدثهم نعمة الله الجزائري ، والتي يدعي أنها جرت بين علماء أهل السُّنَّة مع أحد علمائهم المتقدِّمين في مجلس أحد الخلفاء مُبيِّناً ما عليه معتقدهم في مسألة الخلاف بين الصحابة رضي الله عنهم على خلافة الأمة بعد النبي عَلِيْقٍ ، فيقول : [ قال الصدوق - تغمده الله برحمته - في تمام ما حكيناه عنه في المباحثة مع علماء الجمهور في مجلس بعض الملوك - لما قالوا له: إننا وأنتم على إله واحد ونبي واحد ، وافترقنا في تعيين الخليفة الأول - : ليس الحال على ما تزعمون ، بل نحن وأنتم في طَرَفٍ من الخلاف ، حتى في الله سبحانه والنبي ، وذلك أنكم تزعمون أن لكم رباً ، وذلك الربُّ أرسل رسولًا خليفته بالاستحقاق أبا بكر ، ونحن نقول : إنَّ ذلك الربِّ ليس ربًّا لنا ، وذلك النبي لا نقول بنبوته ، بل نقول : إنّ ربّنا الذي نصّ على أن خليفة رسوله علي بن أبي طالب عليه السلام فأين الاتفاق ؟ ]<sup>(٢)</sup> .

ثم بعد ذلك يدلي نعمة الله الجزائري بكلام له مؤكّداً موقفهم المتنطع تجاه موضوع الإمامة هذا فيقول: [ وحاصله: أنا لم نجتمع معهم على إله ولا على نبي ولا على إمام ، وذلك لأنهم يقولون أن ربّهم هو الذي كان محمد على نبيه ، وخليفته بعده أبو بكر ، ونحن لا نقول بهذا الربّ ولا

<sup>(</sup>١) أو في الآخرة فقط ، على رأي ضعيف في المذهب بل ومشبوه ، إذ سأفرد له دراسة منفصلة لكشف خداعه والتواءاته ، نسأل الله تعالى التوفيق في إتمامها .

<sup>(</sup>٢) « نور البراهين » لمحدّثهم نعمة الله الجزائري ، (١/٥٩).

بذلك النبي ، بل نقول : إن الربَّ الذي خليفة نبيه أبو بكر ليس ربّنا ، ولا ذلك النبي نبيّنا ](١) .

الأمر الثاني: النظرة إلى جدارة آل البيت والصحابة للخلافة إن نقطة الخلاف في هذه المسألة تكمن في السؤال التالي:

هل هناك جَمْعٌ من الصحابة وآل البيت - إلى جانب علي وولديه الحسن والحسين رضي الله عنهم - ممن عُرِفوا بالإيمان والتقوى والهجرة والجهاد وخدموا الإسلام ونصروه ، حتى أثنى عليهم الله تعالى وذكر فضائلهم وحبه لهم وحبه من كما أثنى عليه رسوله على وخصهم بصحبته وحبه أمثال أبي بكر ، وعمر ، وعثمان ، والعباس عمّ النبي على ، وابنه حبر الأمة ، وغيرهم من كبار الصحابة والآل ، لائقون للخلافة ومؤهّلون لها ؟ وهل فيمن تبعهم بإحسان من أحفاد الصحابة وآل البيت من قريش - إلى جانب بعض ولد الحسين بن علي - ممن عُرِفَ عنهم الصلاح والتقوى كعبد الله بن الزبير ، وعمر بن عبد العزيز ، والصالحين من ولد الحسن بن علي ، وباقي أولاد الحسين – عدا الاثني عشر من أئمة الشيعة - هم كذلك لهم حقُ نيلها أو الترشيح لها ؟ أم أنها ممنوعة عنهم جميعاً ، محصورة في أفراد معينين مخصوصين ، لا يمكن أن تتعداهم لغيرهم ؟

إذ أن الجواب على هذا السؤال يمثّل مكمن الخلاف وأصل النزاع ، ففي حين يرى أهل السُنّة والجماعة أنَّ هؤلاء جميعا جديرون بالخلافة وأهلٌ لها ومنهم من بايعه المسلمون عليها بالفعل ، فتقلّدها وكان خير من نَهَضَ بأعبائها وتبعاتها كأبي بكر وعمر وعثمان من جيل الصحابة ، وكعمر بن

<sup>(</sup>۱) « الأنوار النعمانية » لمحدّثهم نعمة الله الجزائري ، (  $\Upsilon \ /\ \Upsilon \ )$  .

عبد العزيز من جيل التابعين (١) ، وفي المقابل يرى الشيعة الإمامية الاثني عشرية أنْ لا أحد أبداً من الناس مهما بلغ من التقوى والصلاح والعلم ورجاحة العقل والرأي جدير بها غير اثني عشر رجلًا (٢) فقط – هم علي ، والحسن ، والحسين ، ثم تسعة من ولد الحسين بن علي بن أبي طالب من ولد الحسين بن علي بن أبي طالب رضي الله عنهم جميعا - (7) ، وأما من عداهم من الصحابة وآل البيت والتابعين وباقي المسلمين فليسوا كذلك (3)!

<sup>(</sup>۱) وربما كان هناك غيرهم ممن هو جديرٌ بها كذلك ، ولكن بُويع لغيره فتجاوزته ، ولم يتقلدها وهو أهل لها .

<sup>(</sup>٢) هناك فرق أخرى من الشيعة كالإسماعيلية ترى أن الإمامة محصورة في سبعة أئمة فقط ، وكلّ يضع الرقم الذي يناسبه ويتفاءل به!

<sup>(</sup>٣) رغم أن غالب هؤلاء الأثمة الاثنا عشر لم يُعرف عنه الفضل والعلم والتقوى بنفس الدرجة الثابتة لمن تقلّد الخلافة من الصحابة ، بل منهم مَنْ لم يُعرف عنه العقل والبلوغ والتمييز كإمامهم الثاني عشر الذي غاب عن الأنظار – بعد أن انتهت إليه إمامة الشيعة – وهو بَعْدُ صبى لم يبلغ الحلم .

<sup>(</sup>٤) فحتى باقي أولاد الإمام علي ، وأبناء الحسن بن علي ، وباقي أبناء الحسين - رضي الله عنهم جميعاً - ليسوا أهلًا للإمامة في نظر الشيعة الإمامية الاثني عشرية ، ولهذا عدُّوا من تقلدها - خلا الاثني عشر - مغتصباً لها ، ومن طالب بها دونهم ضالاً ، فكفَّروا هؤلاء وأولئك ، حتى لو كان من آل البيت ومن ذرية علي - رضي الله عنه - ، وهذا ليس تقوُّلا مني عليهم ، بل ما نصَّت عليه مروياتهم في أوثق كتبهم ، وهو « الكافي » ، وإليك روايتان منها رواهما في (١/ ٣٧٢) :

أ - عن سورة ابن كليب ، عن أبي جعفر عليه السلام قال : قلت له : قول الله عز وجل : ﴿ وَيَوْمَ اللَّهِ عَرَى اللَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى اللَّهِ وَجُوهُهُم مُسْوَدَةً ﴾ ؟ قال : من قال : ﴿ إِنِي إِمَامُ وليس بِإمام ﴾ . قال : قلت : وإن كان علويًّا ؟ قال : ﴿ وإن كان علويًّا ﴾ . قلت : وإن كان من ولد على بن أبي طالب عليه السلام ؟ قال : ﴿ وإن كان ﴾ .

تصريحات علمائهم بهذا الخصوص:

1- يقول محقّقهم وعلّامتهم علي عبد العال الكركي نافياً أهلية الخلفاء الراشدين للخلافة بوقاحة وبذاءة لسان لم يتلفظ بها حتى اليهود والنصارى: [ وأي عاقل يعتقد تقديم ابن أبي قحافة وابن الخطاب وابن عفان الأدنياء في النسب ، والصعاب ، الذين لا يُعْرَفُ لهم تقدُّم ولا سَبْقٌ في عِلْم ولا جهاد . . . وألبسوا أشياء أقلها يوجب الكفر ، فعليهم وعلى محبيهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين ](١) .

وقال: [ وليتأمل العاقل المنصف أنه هل يجوز أن يتولى منصب الخلافة الذي هو معظم منصب النبوَّة مثل شيخ تيِّم الجاهل بأمور الدين ومثل عُتلّ عديِّ الزنيم ذي الفظاظة والغلظة والمكر والخديعة ومثل ثور بني أمية الذي حملهم على أعناق الناس ](٢).

٢- وقال علّامتهم العاملي البياضي مثبتاً عقيدتهم في ذلك : [ فالشيعة تأبى إمامة الثلاثة ، وتقول بإمامة على دونها ] (٣) .

<sup>=</sup> ب - عن الحسين بن المختار قال : قلت لأبي عبد الله عليه السلام : جعلت فداك و وَيَوْمَ الْقِيكَمَةِ تَرَى الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى اللهِ ؟ قال : « كل من زعم أنه إمام وليس يامام » . قلت : وإن كان فاطميًّا علويًّا ؟ قال : « وإن كان فاطميًّا علويًّا » . بل تفاقمت لوثة التكفير عندهم إلى تكفير كلِّ من تابعهم أو رضي بهم وعنهم إلى يوم القيامة !!!

<sup>(</sup>١) « رسائل الكركي » لمحقِّقهم الكركي ، ( ١ / ٦٢ ) .

 <sup>(</sup>٢) «نفحات اللاهوت في لَغنِ الجبت والطاغوت» لمحقّقهم على عبد العال الكركي ، (ص٥)
 وهي مخطوطة .

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  « الصراط المستقيم » للعاملي البياضي ،  $(\Lambda \Lambda / 1)$  .

وقال : [ فهذه نبذة من مخازي الثلاثة تدلُّ بأدنى فِكْرِ على عَدَمِ استحقاقهم الخلافة ](١) .

٣- ويقول آيتهم العظمى محمد مهدي الخالصي مثبتاً عدم أهلية وجدارة الخلفاء الثلاثة الذين تقدموا علياً رضي الله عنه في نيلها: [ ومع هذا كيف يدخل الريب قلب أحد في خلافة علي عليه السلام عن النبي عليه وعدم استحقاق من تقدّمه لها ](٢).

٤- ويقول آيتهم العظمى محمد سعيد الحكيم: [ولا سيما وأن الله سبحانه لم يجعلها فيمن جعلها فيه إلا لانحصار الأهلية به ، وعدم صلاحية غيره لها ، ويكفينا في التعرف على الآثار والفوائد المهمّة التي تترتّب لو ولي الخلافة أمير المؤمنين عليه السلام ، الذي يدّعي الشيعة النصّ عليه . . ] (٣) .

ويقول آيتهم العظمى محمد صادق الروحاني: [أما الخلفاء الثلاثة فنعتقد أن توليهم الحكم لم يكن شرعياً لوجود النص الصريح من النبي عليه على تعيين علي عليه السلام خليفة من بعده ]<sup>(3)</sup>.

فتأمل – أخي المسلم – بعد ذلك نقطة الخلاف التي جسّدتها هذه الصورة جيداً ؛ لترى فيها أيضاً شمس إنصاف أهل السُنّة ووسطيتهم بازغة ساطعة

<sup>(1)</sup> المصدر السابق ، (7/7) .

<sup>(</sup>٢) « إحياء الشريعة في مذهب الشيعة » ، ( ١ / ٨٥ ) .

<sup>(</sup>٣) \* في رحاب العقيدة  $^{*}$  ،  $لآيتهم محمد سعيد الحكيم ، ( <math>^{7}$  /  $^{9}$  ) .

<sup>(</sup>٤) ينظر موقع آيتهم العظمى محمد صادق الروحاني الشيرازي للفتاوي العقائدية في الإنترنت ورابط هذه الفتوى هو :

http://:www.imamrohani.com/fatwa-viewtopic/ar. php? = 1370

لا يمكن أن يَحجب نورها إلّا عارضٌ مظلم مظلل ، فعند الشيعة أن الصالحين من أهل البيت المشهود لهم بالفضل والخير والصلاح - كحال باقي كبار الصحابة - أهل للخلافة دون أدنى ريب ، وأنَّ مَنْ تقلّدها منهم وبايعه الناس عليها ، فخلافته صحيحة لا يشكُّ فيها أو يطعن بها مسلم (۱) ؛ لأنهم المؤمنون الصادقون المجاهدون الذين لهم فضل الإسلام والقربى من رسول الله عليها .

وفي مقابل هذا العدل والتوسّط ترى النهج الشيعي المألوف بما فيه من زيغ وقُبْح وضلال ، يحاول أن يشوّه الصورة ويقلب الموازين ، فينفي جدارة كبار الصحابة – وتحديداً أبي بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم – ، ويطعن بخلافتهم مع سَبْقهم في الإسلام ونصرهم له بالأنفس والأموال ، ومع حبهم لرسول الله عليه وحبه لهم حتى أنه صاهرهم وصاهروه (٢) وأدناهم منهم ، فكانوا أحب صحابته إليه وأقربهم إلى قلبه ، مع ثناء الله تعالى عليه في أكثر من موضوع في القرآن الكريم وتصريحه برضاه عنهم ورضاهم عنه في عدة آيات كقوله تعالى : ﴿ وَالسَّيهُونَ الْأُولُونَ مِنَ المُهَجِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَذِينَ اتّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِي الله عَنْهُم وَرَضُوا عَنْهُ وَاعَدُ هُمُم جَنّتِ وَالاَسْكِامِ وَتَعْدَ النوبة : ١٠٠] ، وَالأَنْصَارِ وَالْذِينَ اتّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِي الله عَنْهُم وَرَضُوا عَنْهُ وَاعَدُ هُمُ جَنّتِ بَعْدِينَ غَيْماً الْأَنْهَارُ خَلِانِينَ فِيها أَبَداً ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ [النوبة : ١٠٠] ، بل قد تجاوز الأمر تكفير خيار الصحابة ورجالات الإسلام إلى تكفير بل قد تجاوز الأمر تكفير خيار الصحابة ورجالات الإسلام إلى تكفير

<sup>(</sup>١) كاعتقادهم صحة خلافة علي بن أبي طالب رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢) فهذا عثمان رضي الله عنه قد تزوج بنتي رسول الله ﷺ وهو شرف لم ينله أحدٌ من الصحابة غيره ولذا لُقُب بذي النورين ، وهذا أبو بكر فقد تزوج رسول الله ﷺ بنته عائشة ، وكذلك عمر تزوج رسول الله بنته حفصة – رضي الله عنهم أجمعين – ، وهو بدوره – أي عمر رضي الله عنه – قد تزوج من أم كلثوم بنت علي بن أبي طالب رضي الله عنه .

آل البيت<sup>(١)</sup> –ما خلا الاثني عشر– وإن كان من ذرية علي رضي الله عنه على ما نصّت الروايات التي نقلتها آنفاً .

#### الصورة الثانية

## النظرة إلى التنوع المذهبي بين الفريقين

وهنا سنرى واقعا علميّاً ينطق بتحقيقه نظرة كلّ من أهل السُّنة والإمامية إلى مشروعية التنوُّع المذهبي وجواز التعبُّد بأي منها دون أدنى فَرْقِ أو تمييز وذلك من خلال ما نقله وثبته علماء الإمامية أنفسهم في كتبهم من فتاوى وتقريرات ناقشت هذه المسألة – بالذات – عارضة بجلاء التباين الواضح بين الموقفين .

أُولًا : إقرار أهل السُّنَّة بمشروعية التنوُّع المذهبي وتجويز أشهر علمائهم التعبُّد بالمذهب الجعفري<sup>(٢)</sup> .

إذ ينقل بعض علماء الشيعة في كتبهم نصَّ فتوى شيخ الأزهر فضيلة العالم الكبير الشيخ محمود شلتوت بجواز التعبُّد بالمذهب الجعفري كمذهب خامس يُضاف إلى باقي المذاهب السنية الأربعة التي يتعبَّد بها أهل السُّنة

<sup>(</sup>١) رغم أنهم يرفعون لافتة محبة أهل البيت – زوراً وكذباً – للإيقاع بالسذج والطيبين في شراكهم .

<sup>(</sup>٢) ننبه القارئ إلى أن هذه التقريرات ينقلها علماء الشيعة عن بعض العلماء من أهل السُنّة والجماعة ، وليس ضروريّا أن يكون ذلك هو واقع الحال أو ما ينبغي أن يكون عليه ، إذ القول بجواز التعبّد بمذهب يجيز قَتْلَنا ، ويمنع عن فقرائنا زكاته ، ويبيح غيبتنا وبُهْتنا والطعن في أعراضنا ، بل ويرغّب في ذلك كله ويرتّب عليه الأجر والثواب ، إن لم يجد له ما يررّده من أعذار سائغة ، فهو لا يعدو كونه حمقاً مطلقاً أو جهلاً مدقعاً أو هرطقة لا ينبغي الالتفات إليها . .

والجماعة في العالم كله ، وإليك نصّ فتواه - رحمه الله - كما ينقلها الشيعة - والعهدة عليهم (١) - تحت عنوان (بسم الله الرحمن الرحيم . نصُّ

(١) ومن باب الإقرار لأهل العلم بالفضل والتقدير يتوجّب علي سوق الأعذار للشيخ الفاضل والعالم الجليل - رحمه الله تعالى - عن فتواه المذكورة فأقول:

أ - أنه - رحمه الله تعالى - قيَّدها بالنقل الصحيح بقوله : [ إنَّ لكلِّ مسلم الحقَّ في أن يقلد بادئ ذي بدء أي مذهب من المذاهب المنقولة نقلاً صحيحًا] ، ومعلوم أن هذا القيد غير متحقّق في مذهب الإمامية الاثني عشرية ، وأصرح دليل على عدم تحقّق شَرْطِ النقل الصحيح فيه هو ما اعترف به أبرز أعمدة المذهب ومؤسّسيه وهو السيد المرتضى الذي يلقِّبوه بعَلَم الهُدَى ، بأن كلُّ أسانيد مروياتهم عن الأئمة لا تخلو من المعروفين بفساد العقيدة ، كالواقفة ، والغلاة ، والخطابية ، والحلولية ، والمشبهة ، والمجبرة ، فقال في كتابه « رسائل المرتضى » (٣١٠/٣) : [ فإن معظم الفقه وجمهوره بل جميعه لا يخلو مستنده ممن يذهب مذهب الواقفة ، إما أن يكون أصلاً في الخبر أو فرعاً ، راويا عن غيره ومرويًّا عنه . وإلى غلاة ، وخطابية ، ومخمسة ، وأصحاب حلول ، كفلان وفلان ومن لا يحصى أيضًا كثرة . وإلى قمي مشبه مجبر . وأن القميين كلهم من غير استثناء لأحد منهم إلا أبا جعفر بن بابويه - رحمة الله عليه - بالأمس كانوا مشبهة مجبرة ، وكتبهم وتصانيفهم تشهد بذلك وتنطق به . فليت شعري أي رواية تخلص وتسلم من أن يكون في أصلها وفرعها واقف أو غال ، أو قمي مشبه مجبر ، والاختبار بيننا وبينهم التفتيش ] . ومعلوم كون كل أو معظم رجال أسانيدهم الذين نقلوا لهم المذهب عن الإمام الصادق رضي الله عنه من ذوي العقائد المنحرفة الفاسدة - وبعضهم ملعون على لسان الصادق رضي الله عنه صراحةً - ، معناه انتفاء النقل الصحيح عنه ، ومن ثمَّ لا يدخل مذهب الشيعة الإمامية ضمن هذه الفتوى التي قيدها رحمه الله تعالى بقوله « المنقولة نقلا صحيحا » . ب - أنه كان لا يعلم حقيقة معتقدهم التكفيري ، فهو لذلك معذور بعدم علمه ، مخطئ باجتهاده ، وله أجر الاجتهاد ، وليس في هذا مطعن بشخصه رحمه الله تعالى ، ؛ لأنه واقع حال غالب علماء المسلمين ، فالكثير ممن يتصدر ساحات أهل السُّنَّة لا يعلم بحقيقة =

الفتوى التي أصدرها السيّد صاحب الفضيلة الأستاذ الأكبر الشيخ محمود شلتوت شيخ الجامع الأزهر . في شأن جواز التعبّد بمذهب الشيعة الإمامية ) : [ قيل لفضيلته : إنَّ بعض الناس يرى أنه يجب على المسلم لكي تقع عباداته ومعاملاته على وجه صحيح أن يقلّد أحد المذاهب الأربعة المعروفة ، وليس من بينها مذهب الشيعة الإمامية ، ولا الشيعة الزيدية ، فهل توافقون فضيلتكم على هذا الرأي على إطلاقه ، فتمنعون تقليد مذهب الشيعة الإمامية الإمامية الأمامية الاثنا عشرية مثلا ؟

#### فأجاب فضيلته:

١- إنَّ الإسلام لا يوجب على أحد من أتباعه اتباع مذهب مُعَيِّن ، بل

<sup>=</sup> مذهبهم وقد لمست هذا الأمر ؛ لأن هذه الطامات في مذهبهم غير معلنة ، بل يبذلون جهودًا كبيرة وتعتيماً إعلامياً لإخفائها ؛ كي لا يُدانوا بها ، مما جعل علماء المسلمين بمنأى عن معرفة ما تقرّره مصادرهم الحديثية والعقائدية والفقهيّة ، وما تنطوي عليه من براثن الطعن والحقد والتكفير ، وهو السبب الذي دفعني للغور في مصادرهم كي أستخرج في مُرهم التكفيري الدفين من بين آلاف المصادر .

وهناك قصة قد تكون مشابهة وقعت للشيخ سليم البشري – رحمه الله تعالى – على ما ينسبها له مرجع الشيعة الأكبر عبد الحسين شرف الدين – وهو في نظري مطعون بصدقه وأمانته في النقل – بأنه قال في المراجعة رقم (١): [وكنت أسمع أن من رأيكم – معشر الشيعة – مجانبة إخوانكم – أهل الشئة – وانقباضكم عنهم ، وأنكم تأنسون بالوحشة وتخلدون إلى العزلة ، وأنكم . وأنكم] ، وكأنه يقول : وجدت فيهم صورة مشرقة تخالف الصورة البشعة الحاقدة التي كان يسمعها عنهم ، مع أنها حق قرارته هذه الدراسة بنقول صريحة لمراجعهم ، ولكني مستيقن أن القضية مُفتراة على البشري – رحمه الله تعالى – والناقل مطعون فيه فلا تقبل روايته ، وإن صحت فهي تثبت عدم معرفته التّامّة – أسوة بمن والناقل مطعون فيه فلا تقبل روايته ، وإن صحت فهي تثبت عدم معرفته التّامّة – أسوة بمن

نقول: إنَّ لكل مسلم الحقَّ في أن يقلِّد بادئ ذي بدء أي مذهب من المذاهب المنقولة نقلًا صحيحًا والمدوَّنة أحكامها في كتبها الخاصَّة. ولمن قلَّد مذهبًا من هذه المذاهب أن ينتقل إلى غيره - أي مذهب كان - ولا حَرَجَ عليه في شيء من ذلك.

٢- إنَّ مذهب الجعفرية المعروف بمذهب الشيعة الإمامية الاثنا عشرية مذهب يجوز التعبدُ به شرعًا كسائر مذاهب أهل السُّنَة . فينبغي للمسلمين أن يعرفوا ذلك ، وأن يتخلصوا من العصبية بغير الحقِّ لمذاهب معينة ، فما كان دين الله وما كانت شريعته بتابعة لمذهب أو مقصورة على مذهب ، فالكلُّ مجتهدون مقبولون عند الله تعالى ، يجوز لمن ليس أهلاً للنظر والاجتهاد تقليدهم والعمل بما يقررونه في فِقْهِهِم ، ولا فَرْقَ في ذلك بين العبادات والمعاملات .

السيّد صاحب السماحة العلّامة الجليل الأستاذ محمد تقي القمي : السكرتير العام لجماعة التقريب بين المذاهب الإسلامية : سلام عليكم ورحمته ، أما بعد ، فيسرني أن أبعث إلى سماحتكم بصورة موقّع عليها بإمضائي من الفتوى التي أصدرتها في شأن جواز التعبّد بمذهب الشيعة الإمامية راجيًا أن تحفظوها في سجلات دار التقريب بين المذاهب الإسلامية التي أسهمنا معكم في تأسيسها . ووفقنا الله لتحقيق رسالتها ! والسلام عليكم ورحمة الله . شيخ الجامع الأزهر ](١) .

ثانياً: تحريم علماء الشيعة التعبد بغير مذهب الإمامية الاثني عشرية: لن أخوض كثيرًا في إثبات هذا الأمر عند الشيعة الإمامية، إذ لا يمكن

<sup>(</sup>۱) « سبيل النجاة في تتمة المراجعات » لشيخهم حسين الراضي ، ( ص ۱۱۱ ) ، وهي مذكورة في نهاية كتاب « المراجعات » في أكثر الطبعات .

لعاقل أن يصدِّق تجويزهم التعبُّد بالمذاهب الأربعة بعد ما أثبتوه من زيغ وكُفْرِ أئمتها ومقلديهم ، بل كُفْر كُلِّ من انتسب لغير الإمامية وتعبَّد بغير أصولهم (١) ، ولكني سأكتفي في بيان هذا الأمر على نصِّ جواب المرجع الشيعي اللبناني المعاصر محمد حسين فضل الله – أحد أكثر العلماء الشيعة في تاريخ الشيعة القديم والحديث اعتدالًا في نَظَرِ الشيعة والسَّنة على السواء (٢) – على سؤال وُجُه إليه بخصوص جواز التعبُّد بأحد مذاهب أهل

أ - قال في المراجعة رقم (١٠) بعد نقله لحديث ينسب للنبي بأن علم العبد لا يقبل بغير ولاية أهل البيت فقال: [ فأنعم النظر في قوله لا ينفع عبدًا عمله إلا بمعرفة حقنا ، ثم أخبرني ما هو حقهم الذي جعله الله شرطا في صحّة الأعمال؟ أليس هو السمع والطاعة لهم والوصول إلى الله عز وجل عن طريقهم القويم وصراطهم المستقيم؟ وأي حقّ غير النبوّة والحلافة يكون له هذا الأثر العظيم؟ لكنا منينا بقوم لا يتأملون. فإنا لله وإنا إليه راجعون]! با حقال في المراجعة رقم (٤): [ ولو سمحت لنا الأدلة بمخالفة الأئمة من آل محمد ، أو تمكنا من تحصيل نية القربة لله سبحانه في مقام العمل على مذهب غيرهم لقصصنا أثر الجمهور ، وقفونا أثرهم ، تأكيدا لعقد الولاء ، وتوثيقا لعرى الإخاء ، لكن الأدلة القطعية تقطع على المؤمن وجهته ، وتحول بينه وبين ما يروم] .

<sup>(</sup>۱) وارجع – أخي القارئ – إلى الوقفة الأولى في مقدِّمة الباب الثاني من هذه الدراسة لتستذكر نظرتهم إلى أثمة المذاهب الأربعة وأتباعهم ، وما أثبتوه في حقَّهم من زيغ وضلال ، بل ووصفهم بالكفر والرِّدَّة .

<sup>(</sup>٢) وقد سبقه في التظاهر بمظهر المشفق على الوحدة الإسلامية اللاهث وراء تحقيق التقريب بين أهل السُّنَة والشيعة الإمامية آيتهم العظمى : عبد الحسين شرف الدين ، صاحب كتاب «المراجعات » ، الذي طالما تباكى وطالب أهل السُّنَة بالإفتاء بجواز التعبُّد بمذهب الشيعة كما لهج به في كتابه «المراجعات » وغيره ، ولكنه بكلِّ صلافة يقرِّر هذه الحقيقة التكفيرية في أكثر من موضع ، زاعماً أنَّ الأدلة توجب التعبُّد بمذهب الشيعة - مذهب أهل البيت بزعمه - وتمنع أخذ الدين عن غيرهم ، وهو مبطن للقول بعدم جواز صحَّة التعبُّد بباقي مذاهب المسلمين ، وإليك بعض نصوصه على عجالة :

السُّنَة والجماعة ؛ لترى بعد ذلك إمكان استمرار القول بادِّعاء وجود التقارب بين المذهبين ، عسى أن تكتمل الصورة وتتضح معالمها ، فلا تفلح بعد ذلك مساعي ذوي الأغراض الدنيئة في تشويهها ، أو مسخ ملامحها ؛ لتمرير مراميهم وغاياتهم الموبوءة ، وإليك – أخي القارئ الكريم – نصَّ السؤال ، ونصّ جواب فضل الله عليه (۱) ، مُنْهِياً بهما القسم الأخير من هذه الدراسة :

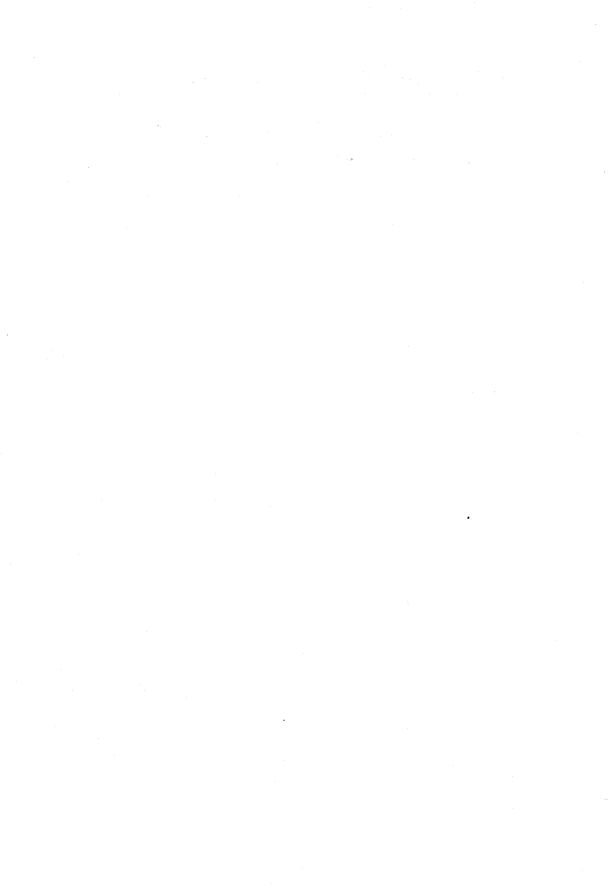
[ سُئِل : هل يجوزالتعبُّد في فروع الدين بالمذاهب السنية الأربعة ، وكذلك بقية المذاهب غير الشيعية ؟

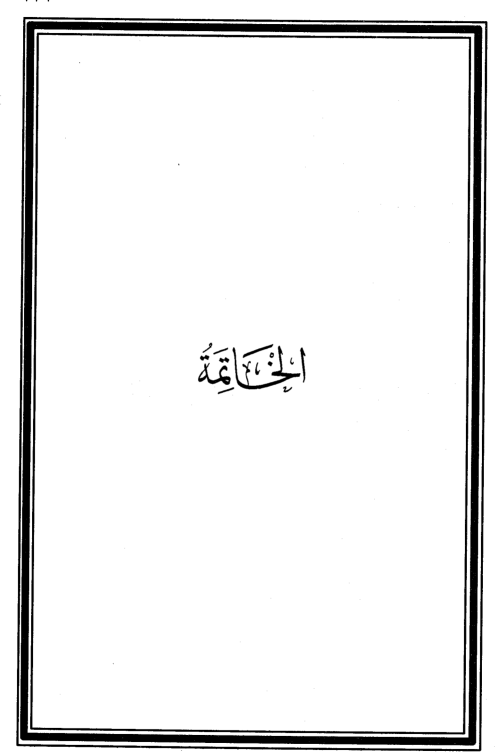
الجواب: لا يجوز التعبُّد بأي مذهب إسلامي غير مذهب أهل البيت - عليهم السلام - ؛ لأنه المذهب الذي قامت عليه الحجَّة القاطعة . والله الموفق وهو حسبنا ونعم الوكيل! ](٢) .

四四四四

<sup>(</sup>۱) فإن كان هذا هو موقف أبرز رمز من رموز دعاة التقريب الشيعة ممَّن تغصُّ به فضائيات أهل السُّنَّة وتملأ صورته أُطُر مجالس التقريب ومؤتمرات التوحيد بين المذاهب . فكيف بالمتنطع منهم والمتعصِّب من علمائهم !!

<sup>(</sup>٢) مسائل عقائدية ، لآيتهم العظمى محمد حسين فضل الله ، ( ص ١١٠ ) .







بعد أن تبين بوضوح لا لبس فيه ، وبيقين لا يعتريه الشك – من خلال أدلة قطعيّة لا تحتمل ظنيّة الثبوت أو توهم الفهم – رسوخ الفكر التكفيري المقيت في نظرة المذهب الشيعي الإمامي إلى باقي فِرَقِ المسلمين ، جاز لنا ، بل وَجَبَ علينا أن نتساءل . . ثم ماذا . . ؟

هل نرضى بعد كل ما وقفنا عليه في هذه الدراسة أن يظل تناولنا لهكذا موضوع خطير مجرَّد طَرْح باهت لا يزيد عن كونه عرضاً روتينياً لحقائق وبراهين وقعت عليها يد باحث أو مجموعة أفكار جالت في خاطر ناظر لينتهي به المطاف على موضوع لكتاب على رفّ ؟!

هل نقبل ؟ بل هل نعقل أن تبقى تلك الحقائق على عِظَم خطرها وهول ما تنذر به مُكبَّلة مقيَّدة ، حبيسة الكتب ، رهينة سطورها ، تختنقها صفحاتها ، ويضيق ما بين دفتيها بها ؟!

هل يكفينا ويريح ضمائرنا أن تكون لردود الفعل تجاه ما علمنا منتديات وميادين تقصر وتضيق حتى لا تعدو غير أن تبقى تراوح بين اندهاشة غافل ، أو نقمة متحمّس ، أو حسرة حالم ؟!

هل نطمح من وراء الطرح مجرَّد تحفيز الأحاسيس الراكدة ، وتثوير المشاعر الهامدة ؟!

هل . . وهل . . ؟ !

لا شكَّ أنَّ الجواب على كلِّ هذه الأسئلة لن يكون إلا: كلا وحاشا . . فلن يطوي النسيان والكلمات ، أو تخنق صفحات الكتب أنفاسها ، كما لن يكون رفَّ الإهمال مرساها ، بل لا بد « إن شاء الله تعالى » أن تلي الكلمات كلمات ، وتترتَّب عليها التبعات ، فتكون الكلمة أول الفعل ومبتدأه ، حتى إذا ما حرَّكت الكلمة في النفس المشاعر وأيقظتها لن نرضى أن يبقى التفاعل

تجاهها ومعها عاجزاً أو قاصراً يتلجلج في الصدور بين حزنٍ وإحباط ، أو نقمة وتحامل ، بل لا بد أن يتعاظم ويتفاقم ليفلت من ضيق عقال العواطف المتأثّرة إلى سعة فضاء الفعل المؤثر «المنضبط» ليمارس الدور ويُحْدِث التغيير دون تهوَّر أو مراهقة .

وهكذا ينبغي لنا حين نتناول هذا الطرح الحسّاس والخطير - وأمثاله - لمثل هذه المواضيع الجادَّة ، أن لا نكتفي بالإصغاء والمراقبة ، أو حتى التأمَّل فيها ومجرَّد إمعان النظر ، لأنَّ ذلك مما يجعل الحديث فيها عقيماً أبتر ، بل لا بد للطرح أن يلد آخر ، وأن يلد الآخر غيره ، وأن تتعهد يد الغياثة والتناول الجادِّ هذه الولادات فتكبر وتتسع لتأخذ مديات أوسع ، ويكون لصوتها صدى يصم الآذان ، عسى أن توجد بعد السبات استفاقة ، وتُحدث بعد الغفلة انتباهة ، لتحرّك في ساحة التأثير « المبادرة » .

ولعلّي « أبادر » بدوري في ختام هذه الدراسة بتذكير أهل السُّنَّة - دولًا وجماعات وأفراداً - إلى ضرورة أن يكون لهم موقف واضح وجلي تجاه من يعمل على هَدْمِ دينهم ، ويبيح لَعْنَهم ، ويُعِين عليهم عدوهم ، ويطعن بحملة الإسلام - منها الخلفاء العظام والصحابة الكرام - بأن يلتزموا حُكْمَ الشرع فيهم عن طريق الرجوع لأقوال أهل العلم في هذا المجال .

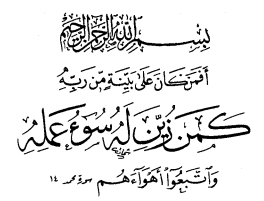
كما ينبغي التأكيد على علماء أهل السُّنَة خصوصاً أن يأخذوا دورهم في هذا الأمر ، وأن يتمحوروا حوله في خطبهم ودروسهم ومحاضراتهم ، وأن يتركوا السلبية والانهزامية التي جرَّت علينا الويلات -في هذا المجال وفي غيره- تحت حجج واهية لا تقنع عاقلًا ولا تصيب من الحقيقة كبداً ، ولا حتى إصبعاً ، وأن يُذَكِّروا أنفسهم ويُعَلِّموا غيرهم أن لا مداراة في باطل (ولا مصلحة في مهادنة!) ، ولنَنأى بأنفسنا أن نكون بعد اليوم شياطيناً

خُرْساً ساكتين عن الحقّ أبداً . . . كذا وليعلم أهل التقريب ودعاته أن الوحدة حتى تكون قويّة لا بدَّ لها من أساس قوي ، وأن الأرض حتى يصلح زَرْعُها لا بدَّ أن يُزال منها أي دغل ، وإلا نقضنا غزلنا بأيدينا ، وما ضربنا في بنيان الوحدة وتداً . . .

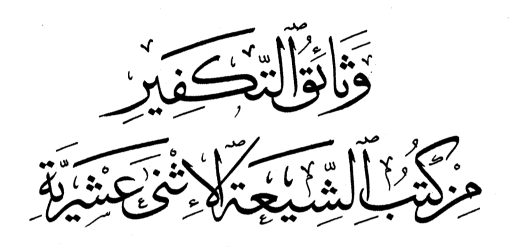
هذه كانت خطوة على الطريق وللباقين خطوات ، نسأل الباري عزَّ وجلَّ أن يكتب لجميعها السَّداد ، وأن يتقبَّل منَّا العمل والجهد ، ويرضى عنا ويرحمنا ، فذاك والله غاية المُنى ومنتهى المرام!

﴿ وَأَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بِالْحَقِ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَمُهَيّمِنًا عَلَيْهُ فَاحْتُهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ ٱلْحَقِّ عَلَيْهُ فَاحْتُهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ ٱلْحَقِّ عَلَيْهُ فَاحْتُهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ ٱلْحَقِّ عَلَيْهِ فَاحْتُمُمْ مَنْكُمْ مِنْكُمْ مِنْكُمْ مِنْكُمْ وَمِنْهَاجًا وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أَمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِن لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ فِاسْتَمِعُوا ٱلْخَيْرَةِ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُلَيِّكُمُ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَغْلَلِفُونَ ﴾ [المائدة: ٨٤]

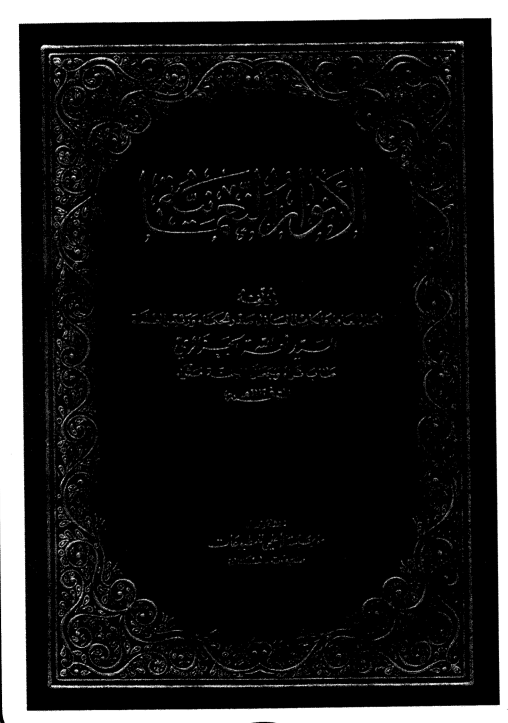








(الوثنقة للأولي)



الصفات ذاتية واعترمن شيخهم فخرالدين الرازى عليهم بأنَّه (بانخ) قال انَّ النصارى كفروا لأنَّهم قالوا انّ القدماء ثلثة والاشاعرة أثبتوا قدماء تسعة

أقول فالاشاعرة لم يمرفوا ربتهم بوجه ممحيح بل عرفوه يوجهفير صحيح فلافرق بين معرفتهم هنم وبين معرفة باقى الكفَّار لأنَّه مامن قوم ولاملَّة الأوهم يدينون بالله سبحانه ويثبتونه ؛ وانَّه الخالق سوى شر زمة شاذٌّ وهم الدهريَّة الفائلون ومايهلكنا الآ الدهر ؛ وَأَسوء الناس حالا المشركون اهل عبادة الأوثان ومع هذافهم اسما يعبدون الأسنام لتقرُّ بهم الى الله سبحانه زلفي كما حكاء عنهم في محكيمٍ[لِكتاب بطريق|لحسر فتكون الأسنام وسائل لهم الى ربيهم ، فقد عرفوااللهسبحانه بهذا الباطل وهو كون الاسنام مغرّبة الله وكذلك المهود حيث قالوا عزير ابزاله ، والنصاري حيث قالوا المسيح بن الله ، فهما قد عرفاه سبحانه بأنَّه ربُّ ذوولد فقد عرفاه بهذا العنوان ؛ وكذلك من قال بالجسم والصورة والتخطيط؛ وذلك لما عرفت في أورَّل الكتاب من أنَّ الكل قد طلوا معرفته وخاضوا بحار وحدانيته بوكانت مضايق وعرة وسبلا مظلمة ، فدن كان لعدليل عارف عرفالله سبحانه ، ومن كان دليله أعمى مثله خامل معه بحار الظلمات ؛ ومازاده كثرة السير الاً بعدًا ، فالاشاعرة ومتابعوهم أسوء حالافي باب معرفة الصائم من المشركين والنصاري ، وذلك انّ من قال بالولد اوالشريك لم يقل انه تعالى محتاج اليهمافي أيجاد أفعالمو بدائم محكماته؛ فمعرفتهم له سبحانه على هذا الوجه الباطلمن جملة الأسباب التي أورثت خلودهم في النار مع إخوانهم من الكفَّار ،وأفادتهم الكلمة الإسلاميّة حقن الدماء والأموال في الدنيا؛ فقد تباينا وانفصلنا عنهم في باب الربوبيّة؛ فربَّنا من تفرُّد بالقدم والأزلوربُّهم منكان شركاؤه في القدم ثمانية

ورجه آخر لهذا الأعلم الآ انسى رأيته في بعض الأخبار وحاصله اننا لم تجتمع معلى إله ولا على تبي ولاعلى امام، وذلك انهم يغولوا ان رسهم هوالذي كان عمل الله المستموخ على إله ولا على تبي ولاعلى امام، وذلك انهم يغولوا ان رسهم هوالذي كان عمل المسلمة الموبكر ونحن لاعول بهذا الرب ولابذلك النبي مبلكة الموبكر ليس ربنا ولاذلك النبي ابتينا ووجه آخر لكنه جواب من

(الوثنقة البتانية)



المحقق الكركثي

منشورات الاختجاج إبران قم

ولكنّ أهل السنّة شرُّ جيلٍ على وجه الأرض وأقلّهم حياءً من الله ورسوله، بل مَتى خالَفَ عمر أو غيره عليّاً عَلَيْتُ كان كافراً بمقتضى تلك الدلائل.

ومنه: أنّ خالد بن الوليد قتل مالك بن نويرة وهو مسلم طمعاً في التزويج بامرأته وخَطَبَها وتزوّج بها ليلة قتله، ولم يقتله أبو بكر به ولا عَزَله وقال: لا أغمد سيفاً سَلَّة الله على الكفّار! وأنكر عليه عمر وقال لخالد: إن وليتُها لأقيدنّك به! (٤) وهذا من أفحش المخالفة لكتاب الله.

وأجاب هذا الناصب: بعدم تسليم وجوب الحدّ والقصاص على خالد؛ لأنّه قد قيل: إنّما قَتَله لتحقّقه منه الردّة، وتزويجه بامرأته في دار الحرب من مسائل الاجتهاد!

وقيل: إنّه لم يقتله بل قُتَله بعض أصحابه خطأً لظنّه ارتداده، ولعلّ زوجته كانت مُطلَّقة منه وقد انقضت عدّتها! وإنكار عمر لا يدلّ على قدح؛ لاستناده إلى غلبة ظنّه كما ينكر بعض المجتهدين على بعض.

ويرده: أنّ الّذي نقله المحدّثون خلاف ذلك، ولا يسقط القصاص عن القاتل باحتمال تحقّقه ردة المقتول، ولا سيّما وقد رَوَوا أنّه لم يقتله إلاّ طمعاً

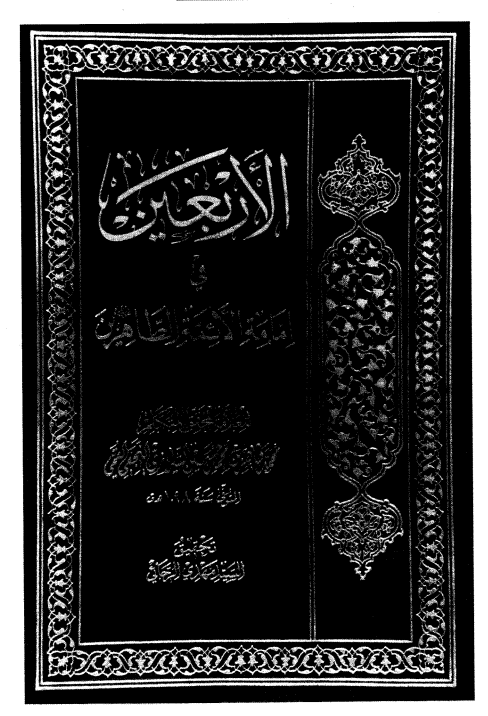
<sup>(</sup>١) انظر تأريخ اليعقوبي ٢: ١١٤.

<sup>(</sup>۲) انظر السنن الكبرى للبيهقى ٧: ٢٣٣.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٨٩.

<sup>(</sup>٤) انظر تأريخ الطبري ٣: ٢٤١.

(الونيقة القالقة)



أرسل عبد الرحمٰن الى عنمان يعاتبه وقال لرسوله: قل له: لقد وليتك من أمر الناس وان لي لأمور ما هي لك، شهدت بدراً وما شهدتها، وشهدت بيعة الرضوان وما شهدتها، ففرت يوم أحد وصبرت، فقال عنمان لرسوله: قل له: أمّا يوم بدر فان رسول الله عَلَيْ ردّني الى ابنته لما بها من المرض، وقد كنت خرجت للذي خرجت له، ولقيته عند منصر في، فبشر في بأجر مثل أجوركم، وأعطاني سهماً مثل سهامكم. وأمّا بيعة الرضوان، فانّه عَلَيْ أَلْهُ بعثني أستأذن قريشاً في دخوله مكة، فلمّا قيل له: اني قتلت بايع المسلمين على الموت لما سمعه عني، وقال: ان كان حيّاً فأنا أبا يع عنه، وصفّق باحدى يديه على الأخرى، وقال: يساري خير من يمين عنمان، فيدك أفضل أم يد رسول الله عَلَيْ أَلْهُ .

وأمّا صبرك يوم أحد وفراري ، فلقد كان ذلك فأنزل الله تعالى العفو عنيّ في كتابه ، فعيّر تني بذنب غفره الله لي ، ونسيت من ذنوبك ما لا تدري أغفر لك أم لم يغفر (١)

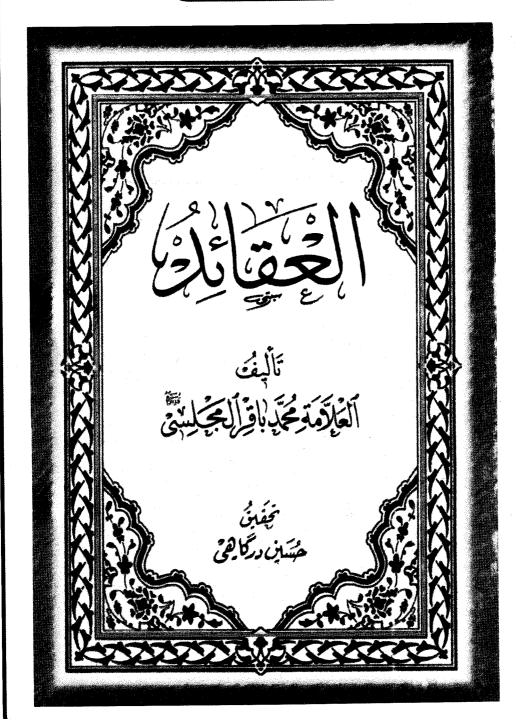
أقول: غيبة عثمان عن بدر وعن بيعة الرضوان وفراره يوم أحد ثابت باقراره، وأمّا ادّعاه في الاعتذار فلا بيّنة عليه ولا شاهد.

## الدليل الأربعون [ما ورد في مثالب أعداء أهل البيت المثلاثية]

ممًا يدل على امامة أثمَّننا الاثني عشر ، أنّ عائشة كافرة مستحقّة للمنار ، وهـ و مستلزم لحقّية مذهبنا وحقيّة أثمَّننا الاثني عشر ؛ لأنّ كلّ من قال بخلافة الشلائة اعتقد ايمانها وتحظيمها وتكريمها ، وكلّ من قال بامامة الاثنى عشر قال باستحقاقها

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ١: ١٩٦.

الوثيقة التالغية



كافر؛ كالنواصب والخوارج(١٨).

وعما عد من ضروريات دين الإسامية ، استحلال المتعة وحج التمتع ، والبراءة من الشلائة (١٩٠ [ومعاوية ويزيد بن معاوية وكل من] (١٠٠) حارب أسير المؤمنين - صلوات الله عليه - أو غيره من الأثمة (١٠٠) ، ومن جميع قتلة الحسين - صلوات الله عليه -(١٠٠ وقول وحي على خير العمل في الأذان] (١٠٠).

ثم لا بد أن تعتقد في النبيّ - صلّى الله عليه وآله - والأئمّة - صلوات الله عليهم - أنّهم معصومون من أوّل العمر إلى آخره، من

<sup>(</sup>٩٨) روى المفيد ـ قدّس سرّه ـ مسنداً، عن أبي جعفر ـ عليه السلام ـ قال: . . . من جحد إماماً من الله ويرى منه ومن دينه، فهو كافر مرتدّ عن الإسلام . لأنّ الإمام من الله، ودينه دين الله . ومن برى من دين الله، فهو كافر دمه مباح في تلك الحال؛ إلاّ أن يرجع ويتوب إلى الله مما قال . (البحار ٢٢٥/٧٩ ، عن الإختصاص) .

أنظر: البحار ١٣١/٧٢ - ١٥٦.

<sup>(</sup>٩٩) ش، ق، ح، م، د: وأبي بكر وعمر وعثيانه بدل والثلاثة». ن: وعن ظلمه بدل والثلاثة».

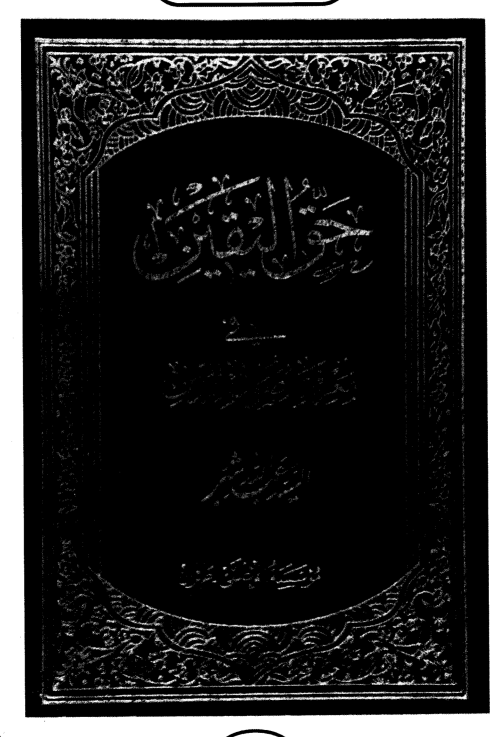
<sup>(</sup>۱۰۰) لیس فی د.

<sup>(</sup>١٠١) م زيادة: الطَّاهرين المعصومين ـ عليهم السلام ـ.

<sup>(</sup>١٠٢) روى الصّدوق ـ قدّس سرّه ـ مسنداً عن الرّضا ـ عليه السلام ـ أنّه كتب إلى المامون: إنّ محض الإسلام . . .

البراءة من الَّذين ظلموا آل عمد - عليهم السلام - وهمّوا بإخراجهم وسنّوا

الوثنقة الخمسات



علياً فقد حاربني ومن حاربني فقد حارب الله عز وجل وقوله وتترسين لهلي وفاطمة والحسن والحسين (ع) انا حرب لمن حاربهم وسلم لمن سالمهم واعتقادنا في البراءة انها مسن الاوثان الاربعة والاناث الاربع ومن جميع أشياعهم واتباعهموانهم شر خلق الله ولا يتم الاقواد بالله وبرسوله والآثمة الا بالبراءة من اعدائهم

وقال الشيخ المفيد (ره) في كتاب المسائل اتفقت الامامية على ان من انكر امامة احد من الأثمة وجعد ما اوجه الله تمالى له من فرض الطاعة فيو كأفر ضال مستحق الخلود في المار وقال في موضع آخر اتفقت الامامية على ان اصحاب البلاع كلهم كفار وان على الامام ان يستقيم عند التمكن بعد الدعوة لم واقامة البينات عليهم فإن ألبوا من بدعهم وصادوا الى المسواب والا قتلهم لم دتهم عن الإبعان وان مات احدهم على ذلك عو من اهل النارواجتمت المسترئة على خلاف ذلك وزعموا ان كثيرا من اهل البدع فساق وليشوا بالكفار وان فيهمن الم يفسق بدعته ولا يخرج بها عن الإسلام كالمرحثة من اصحاب ابن شبيب والتبريئة مسن الزيديسة الموافقة لهم في الاصول وان خالفوهم في صفات الامام

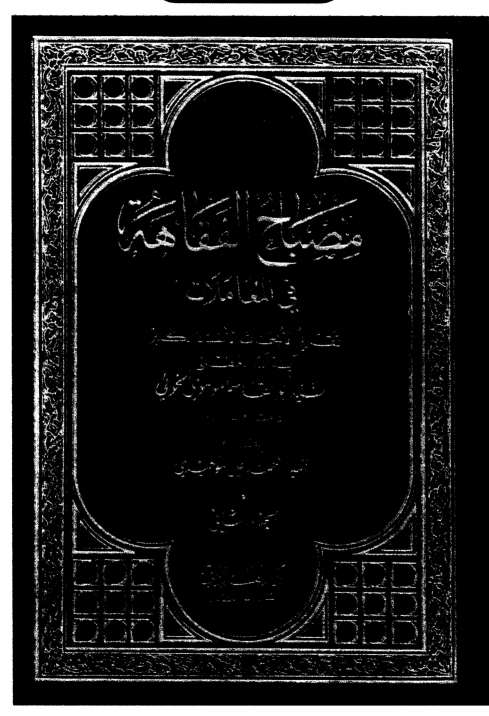
وقال الشيخ الطوسي (ره) في تلخيص الشافي عندنا ان من حارب امير المؤمنين فهو كافر والدليل على ذلك اجاع الفرقة المحقة الامامية على ذلك واجاعهم حجة وايضاً فنحن نعلم ان من حاربه كان منكرا لامامته ودافعا لها و دفع الإمامة كفركا ان دفع النبوة كفر لا ن الجهل بها على حد واحد ثم استدل رحه الله باخبار كثيرة على ذلك

وقال المحقق الطوسي (ره) في قواعد المقائد اصول الإيمان عد الشيعة ثلاثمة التصديق بوحدائية الله تمالى في ذاته والمدل في إضاله والتصديق بنبوة الأنبياء والتصديق بإمامة الأثمة المصومين من بعد الأنبياء

وقال اهل السنة الإيمان هو التصديق بالله تمالى وبكون النبي صادقا والتصديق بالاحكام التي تعلم يقبنا انه على الله على الله على الله على والذنب يقابل المهل الصالح وينقسم إلى كبائر وصغائر ويستحق المؤمن بالاجاع الحلود في المقاب الكافر الحلود في المقاب

وقال الشهيد الثاني في رسالة حقائق الإيمان عند تحقيق معنى الإيمان والاسلام البحث الثاني في حواب الزام يرد على القاتلين من الامامية بمموم الاسلام مع القول بأن الكفر عدم

الوثنقة السيسيا



الروايات(١) أنه أشد من ثلاثين أو سبعين زنية كلها بذات محرم .

# حرمة الغيبة مشروطة بالايمان

قوله: (ثم إن ظاهر الأخبار اختصاص حرمة الغيبة بالمؤمن). أقول: المراد من المؤمن هنا من آمن بالله وبرسوله وبالمعاد وبالأثمة الاثني عشر (ع): أولهم علي بن أبي طالب (ع)، وآخرهم القائم الحجة المنتظر عجل الله فرجه، وجعلنا من أعوانه وأنصاره ومن أنكر واحداً منهم جازت غيبته لوجوه:

الوجه الأول: أنه ثبت في الروايات (٢) والأدعية والزيارات جواز لعن المخالفين ، ووجوب البراءة منهم ، وإكثار السب عليهم ، واتهامهم ، والوقيعة قيهم : أي غيبتهم لأنهم من أهل البدّع والريب (٢) .

بل لا شبهة في كفرهم ، لأن إنكار الولاية والأثمة حتى الواحد منهم ، والاعتقاد بخلافة غيرهم ، وبالعقائد الخرافية ، كالجبر ونحوه يبوجب الكفر والزندقة ، وتدل عليه الأخبار (1) المتواترة الظاهرة في كفر منكر الولاية ، وكفر المعتقد بالعقائد المذكورة ، وما يشبهها من الضلالات .

ويدل عليه أيضاً قوله (ع) في الزيارة الجامعة : (ومن جحدكم كافر) . وقوله (ع) فيها أيضاً : (ومن وحده قبل عنكم) . فإنه ينتج بعكس النقيض أن

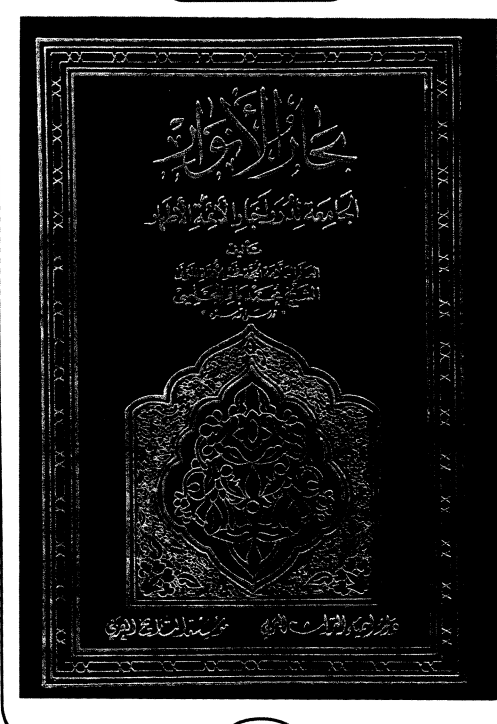
<sup>(</sup>۱) راجع الوسائل (ج ۲، ص ۵۹۷، باب ۱) تحريم الرباء.

<sup>(</sup>٢) راجع الوافي (ج ١، ص ٥٦) باب البدع والرأي. والكافي بهامش مرآة العقول (ج ١، ص ٣٥) باب البدع. والوسائل (ج ٢، ص ٥١٠، باب ٣٩) وجنوب البراءة من أهمل البدع من الأمر بالمعروف.

<sup>(</sup>٣) مورد البحث هنا عنوان المخالفين. ومن الواضح أن ترتب الأحكام المذكورة عليه لا يرتبط بالأشخاص على ما ذكره الغزالي في إحياء العلوم (ج ٣، ص ١١١) فإنه جوّز لعن الروافض كتجويزه لعن اليهود والنصارى والخوارج والقدرية يزعم أنه على الوصف الأعم.

<sup>(</sup>٤) راجع الوسائل (ج ٣، ص ٤٥٧، باب ٦) جملة ما يثبت به الكفر والارتداد من أبواب المرتد.

الونيقة النيابغة



إلا معمورة ، قال : فأين شيعتك ؟ فقرأ أبوالحسن عَلَيْكُم و لم يكن الدين كفروا من أهل الكتاب والسشركين منفكين حتى تأتيهم البيئنة ، (١) قال : فقال له : فنحن كفار ؟ قال: لا ، ولكن كما قال الله : « الدين بدالوا نعمت الله كفراً و أحلوا قومهم دار البوار ، (٢) فغضب عند ذلك و غلظ عليه (٣) .

و من الناس من يتخذ من دون الله أنداداً يحبّونهم كحب الله ، (٤) قال: فقال: و من الناس من يتخذ من دون الله أنداداً يحبّونهم كحب الله ، (٤) قال: فقال: هم والله أولياء فلان و فلان و فلان اتتخذوهم أئمة دون الامام الذي جعلمالله للناس إماماً فذلك قول الله : و و لو يرى الذين ظلموا إذ يرون العذاب أن القوت لله جميعاً و أن الله شديد العذاب الا إذ تبر أ الذين اتبعوا من الذين اتبعوا و رأوا العذاب و تقطّعت بهم الأسباب الله و قال الذين اتبعوا لو أن الناكر أه فنتبراً منهم العذاب و تقطّعت بهم الأسباب الله أعمالهم حسرات عليهم و ما هم بخارجين من النار ، (٥) ثم قال أبوجعفر عَلَيْكُنُ : هم والله يا جابر أئمة الظلمة وأشياعهم (٦) .

و تعالى جعلنا حججه على خلقه ، و أمناء على علمه ، فمن جحدناكان بمنزلة إبليس في تعنيّنه على الله ، حين أمره بالسجود لأدم ، و من عرف واتبعنا كان بمنزلة الملائكة الذين أمرهم الله بالسجود لأدم ، و من عرف واتبعنا كان بمنزلة الملائكة الذين أمرهم الله بالسجود لأدم فأطاعوه (٧) .

الخراساني على المعادف لأبي الصلاح الحلبي : عن أبي على الخراساني عن مولى لعلى بن الحسين المعادف لا : كنت معه عليه السلام في بعض خلواته فقلت : إن لى عليك حقاً ألا تخبرني عن هذين الرجلين : عن أبي بكر و عمر ؟

<sup>(</sup>۱) البينة : ۱ . (۲) ابراهيم : ۲۸ .

<sup>(</sup>٣) الاختصاس : ٢٤٢ ومثله في المياشي ج ٢ س ٢٩ .

<sup>(</sup>٣) الْبَقْرة : ١٥٠٠ .

<sup>(</sup>۵) البقرة : ۱۶۱ ـ ۱۶۳ .

١٥ ٧ / الاختمام ؛ ٣٣٣

فقال: كافرانكافر من أحبيهما .

وعن أي حمزة الثمالي أنَّ مسئل على بن الحسين الله عنهما فقال : كافران كافر من تولاً هما .

قال: و تناصر الخبر عن على "بن الحسين و على بن على " وجفر بن على " وجفر بن على الله من طرق مختلفة أنهم قالوا: ثلاثة لا ينظر الله إليهم يوم القيامة و لا يزكيهم و لهم عذاب أليم: من زعم أنه إمام و ليس بامام، و من جحد إمامة إمام من الله، و من زعم أن " لهما في الاسلام نصيبا و من طرق آخر أن " للا و"لين و من آخر للا عرابيين في الاسلام نصيباً ثم " قال رحمه الله: إلى غير ذلك من الروايات عمن ذكر ناه و عن أبنائهم عليهم السلام مقتر نا بالمعلوم من دينهم ، لكل " متأمل حالهم أنهم يرون في المتقد "من على أمير المؤمنين عليا في و من دان بدينهم أنهم كف و ذلك كاف عن إيراد رواية ، و أورد أخباراً ا أخر أورد ناها في كتاب الفتن .

وهل الله عنها رسول الله عَلَيْهُ ؟ فقال عليه السّلام : لمّا أنزل الله سبحانه قوله : « الم الله عنها رسول الله عَلَيْهُ ؟ فقال عليه السّلام : لمّا أنزل الله سبحانه قوله : « الم أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنًا و هم لا يفتنون ، (١) علمت أن الفتنة لا تنزل بنا و رسول الله عَلَيْهُ بين أظهرنا ، فقلت : يا رسول الله عَلَيْهُ ها هذه الفتنة التي أخيرك الله بها ؟ فقال : يما على أن أمّتي سيفتنون من بعدى ، فقلت : يما رسول الله على أو أن المتهد من استشهد من المسلمين رسول الله على أو ليس قد قلت لي يوم أحد حيث استشهد من استشهد من المسلمين و حيزت عنى الشهادة من ورائك و حيزت عنى الشهادة من ورائك فقال لي : إن ذلك لكذلك ، فكيف صبرك إذا ؟ فقلت : يما رسول الله ليس هذا من مواطن السرى والشكر .

و قال : يا على إن القوم سيفتنون بأموالهم ، و يمنون بدينهم على دبهم ويتمنون رحمته ، ويأمنون سطوته ويستحلون حرامه بالشبهات الكاذبة ، والأهواء الساهية ، فيستحلون الخمر بالنبيذ ، و السحت بالهدينة ، و الربا بالبيع ، فقلت :

# المظالاقالدح

## ١ـ مصادر لأهل السُّنَّة

- ١- البداية والنهاية ، لأبي الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقي ، دار إحياء التراث العربي ،
   بيروت ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤٠٨ هـ .
- ٢\_ صحيح البخاري ، للإمام أبي عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة بن بردزبة
   البخاري الجعفي ، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ، طبع عام ١٤٠١ هـ ١٩٨١ م .

#### ٢. مصادر الإمامية المطبوعة

- ٣\_ أبهى المداد في شرح مؤتمر علماء بغداد ، للعلامة الحجّة الشيخ محمد جميل حمود ،
   مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ، الطبعة الأولى ، طبع عام ٢٠٠٢م .
- ٤\_ أجوبة مسائل جار الله ، بقلم سماحة الإمام آية الله السيد عبد الحسين شرف الدين الموسوي ، مطبعة العرفان ، صيدا ، الطبعة الثانية ، طبع عام ١٣٧٣ هـ ١٩٥٣ م .
- و\_ إحقاق الحق وإزهاق الباطل ، للعلامة السيد نور الله الحسيني المرعشي التستري ، من منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي ، قم إيران .
- ٦- إحياء الشريعة في مذهب الشيعة ، لمحمد مهدي الخالصي ، تحقيق : هاشم الدباغ ،
   طهران ، الطبعة الثالثة ، طبع عام ١٩٩٨م .
- ٧\_ الأربعون حديثاً ، للخميني ، مؤسسة تنظيم ونشر تراث الخميني ، الطبعة الثانية ، طبع عام ١٤٢٤ هـ ٢٠٠٣م .
- ٨ الأربعين في إمامة الأئمة الطاهرين ، للعلامة المحقّق المتكلّم : محمد طاهر بن محمد حسين الشيرازي النجفي القمي ، تحقيق : السيد مهدي الرجائي ، مطبعة الأمير ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤١٨ هـ ق .
- ٩\_ إرشاد السائل، فتاوى للمرجع الدينى الأعلى آية الله العظمى السيد محمد رضا الموسوي
   الكليايكاني، دار الصفوة، بيروت لبنان، الطبعة الأولى، طبع عام ١٤١٣ه ١٩٩٣م.

- ١- إشارة السبق إلى معرفة الحقّ ، للفقيه الجليل أبو الحسن علي بن الحسن الحلبي ، تحقيق : الشيخ إبراهيم بهادري ، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين ، قم المشرفة ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤١٤ ه .
- 11- الإفصاح في إمامة أمير المؤمنين عليه السلام ويليه إيمان أبي طالب ، للمؤلّف الفقيه المتكلّم أبو عبد الله محمد بن النعمان الحارثي المعروف بـ « الشيخ المفيد » ، تحقيق : قسم المتكلّم أبو عبد الله محمد بن النعمان الحارثي المعروف بـ « الشيخ المفيد » ، تحقيق : قسم الدراسات الإسلامية ، مؤسسة البعثة ، قم ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤١٢ ه . ق .
- ١٢ الإلهيات ، لجعفر السبحاني ، مطبعة اعتماد ، قم ، الطبعة الرابعة ، طبع عام ١٤١٧ هـ .
- ١٣- إلى المجمع العالمي بدمشق ، لعبد الحسين شرف الدين ، دار المحيط ، كربلاء العراق .
- ١٤ الإمامة ، لمرتضى مطهري ، ترجمة : جواد علي كسار ، مؤسسة أم القرى ، الطبعة الأولى ، طبع في ذي القعدة عام ١٤١٧هـ .
- ١٥ الإمامة وأهل البيت النظرية والاستدلال ، لمحمد باقر الحكيم ، المركز الإسلامي المعاصر
   ، الطبعة الأولى ٢٠٠٣م .
- ٦١ الإمامية في أهم الكتب الكلامية ، لعلي الحسيني الميلاني ، مطبعة مهر ، قم ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤١٣هـ .
- ١٧ ـ أنوار الرشاد للأمة في معرفة الأئمة ، لمحمد باقر المازندراني ، المطبعة العلمية ، قم .
- 10- الأنوار اللامعة في شرح زيارة الجامعة ، لعبد الله شبر ، مؤسسة الوفاء ، بيروت لبنان الطبعة الأولى ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣م
  - ١٩ الأنوار النعمانية ، للسيد نعمة الجزائري ، مطبعة شركت بنجاب ، تبريز إيران .
- ٢ أوائل المقالات ، للإمام الشيخ المفيد محمد بن محمد بن النعمان ابن المعلم أبي عبد الله العكبري البغدادي ، دار المفيد ، بيروت لبنان ، الطبعة الثانية ، طبع عام ١٤١٤ هـ ١٩٩٣ م .
- ٢١ الانتصار ، للشريف المرتضى عَلَم الهُدَى علي بن الحسين الموسوي ، تحقيق ونشر : مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة ، طبع عام ١٤١٥ هـ .

- ٢٢ ــ بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأثمة الأطهار ، للعلاَّمة الحجَّة فخر الأمة المولى الشيخ محمد باقر المجلسي ، مؤسسة الوفاء ، بيروت لبنان ، الطبعة الثانية المصححة ، طبع عام ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣ م .
- ٢٣ بصائر الدرجات الكبرى ، لأبي جعفر محمد بن الحسن بن فروخ الصفار الناشر :
   مؤسسة الأعلمي ، طبع في مطبعة الاحمدي ، طهران ، طبع عام ١٣٦٢ هـ ش ١٤٠٤
   هـ ق .
- ٢٤ ــ البيان ، للشهيد الأول ، طبعة حجرية ، مطبعة مهر ، نشر مجمع الذخائر الإسلامية ، قم .
- ٥٧\_ تحرير الوسيلة ، لروح الله الموسوي الخميني ، مطبعه الآداب ، النجف الأشرف ، الطبعة الثانية ، طبع عام ١٣٩٠هـ .
- ٢٦ تذكرة الفقهاء ، للعلامة الحلّي ، تحقيق ونشر : مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث ، قم ، الطبعة الأولى ، طبع في شهر محرم عام ١٤١٤هـ .
- ٢٧ ــ تفسير الأمثل ، لناصر مكارم الشيرازي ، مؤسسة البعثة ، بيروت ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٩٩٢م .
- ٢٨\_ تفسير القمي ، للقمي ، تصحيح السيد طيب الجزائري ، مؤسسة دار الكتاب للطباعة
   والنشر ، قم إيران ، الطبعة الثالثة ، طبع في شهر صفر عام ١٤٠٤ هـ .
- ٢٩ ــ تقریب المعارف ، للشیخ أبو الصلاح تقي بن نجم الحلبي ، تحقیق : الشیخ فارس تبریزیان
   (الحسون) ، طبع عام ١٤١٧ هـ ق ١٣٧٥ هـ ش .
- ٣- التنقيح في شرح العروة الوثقى تقريرًا لبحث آية الله العظمى السيد أبو القاسم الموسوي الخوئي ، المؤلف : العلامة الميرزا على الغروى التبريزي ، دار الهادي للمطبوعات ، قم ، الطبعة الثالثة ، طبع في شهر ذي حجة عام ١٤١٠ه.
  - ٣١\_ تهذيب الأحكام ، لشيخ الطائفة الطوسي ، دار الكتب الإسلامية ، الطبعة الرابعة .
- ٣٢\_ جامع المدارك ، لسماحة الحجة آية الله الخوانساري ، مكتبة الصدوق ، طهران ، الطبعة الثانية ، طبع عام ١٣٥٥هـ ..

- ٣٣\_ الجامع للشرائع ، ليحيى بن سعيد الحلي ، المطبعة العلمية ، قم ، طبع عام ١٤٠٥هـ .
- ٣٤ جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام ، للشيخ محمد حسن النجفي ، حقَّقه وعلَّق عليه الشيخ : عباس القوني ، دار الكتب الإسلامية ، طهران ، بازار سلطاني ، طبع عام ١٣٦٧هـ .
- ٣٥ ـ الحداثق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة ، للفقيه المحدّث الشيخ : يوسف البحراني ، قام بنشره الشيخ : على الأخوندي ، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين ، بقم إيران .
- ٣٦ حقائق الإيمان ، للشهيد الثاني ، نشر : مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي العامة ، ق م الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤٠٩ هـ ق .
- ٣٧\_ الحكومة الإسلامية ، للخميني ، تعليق : محمد أحمد الخطيب ، دار عمان للنشر ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٩٨٨م .
- ٣٨ دليل الناسك ، للسيد محسن الحكيم ، تحقيق : السيد محمد القاضي الطباطبائي ، الناشر مؤسسة المنار .
- ٣٩\_ الدمشقية ، للشهيد الأول ، دار الفكر ، قم إيران ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤١١ هـ ق .
- ٤- الذريعة إلى تصانيف الشيعة ، للشيخ : آقا بزر الطهراني ، دار الأضواء بيروت ، الطبعة الثالثة ، طبع عام ١٤٠٣ ه ١٩٨٣م .
- 13 ـ رسائل الشريف المرتضى ، للشريف المرتضى ، تقديم : السيد أحمد الحسيني ، إعداد : السيد مهدي الرجائي ، مطبعة سيد الشهداء ، نشر دار القرآن الكريم ، قم ، طبع عام ١٤٠٥ هـ .
- 27 ـ الرسائل العشر ، لشيخ الطائفة : الطوسي ، تحقيق : واعظ زاده الخراساني ، الناشر جامعة المدرسين ، قم ، طبع عام ٤٠٤هـ .
- 27 ـ رسائل المحقّق الكركي ، للمحقّق الثاني الشيخ : علي بن الحسين الكركي ، تحقيق : الشيخ محمد الحسون ، مطبعة الخيام ، نشر مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي ، قم ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤٠٩ هـ ق .

- ٤٤\_ رسائل ومقالات ، لجعفر سبحاني ، اعتماد ، قم ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤١٩هـ .
  - ٥٤ ـ رسالة العقائد ، للمجلسي ، دار الهداية ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٩٩٣م .
- 3- رسالة في إمامة الأثمة الاثني عشر ، للميرزا جواد التبريزي ، قرص المعجم الفقهي ، الصادر من المركز الفقهي بقم ، رقم الكتاب ١٤٤١ .
- ٤٧\_ روضات الجنات ، لمؤرخهم محمد باقر الخوانساري ، الدار الإسلامية ، بيروت ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤١١هـ ١٩٩١م .
- ٤٨ ــ رياض المسائل ، لعلي الطباطبائي ، مؤسّسة النشر الإسلامي ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤١٢ .
- 9 ع\_ سبيل النجاة في تتمة المراجعات ، لحسين الراضي ، قرص المعجم الفقهي ، الصادر من المركز الفقهي بقم ، رقم الكتاب ١٤١٠ .
- ٥\_ سماء المقال في علم الرجال ، لأبي الهدى الكلباسي ، مؤسسة ولي العصر عليه السلام للدراسات الإسلامية ، قم ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤١٩ هـ . .
  - ٥ الشافي في أصول الكافي ، لعبد الحسين المظفر ، مطبعة الغري الحديثة ، النجف .
- ٥٢ ـ شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام ، للمحقق الحلي ، تعليق : السيد صادق الشيرازي ، انتشارات استقلال ، طهران ، الطبعة الثانية ، طبع عام ١٤٠٩هـ .
- ٥٣ ـ شرح إحقاق الحق ، للمرعشي ، منشورات مكتبة آية الله العظمى مرعشي النجفي ، قم إيران .
- ٤ هـ شرح أصول الكافي ، كتاب الكافي الأصول والروضة لثقة الإسلام أبي جعفر محمد بن يعقوب الكليني مع شرح الكافي الجامع للمولى : محمد صالح المازندراني المتوفى ١٠٨١ هـ مع تعاليق الميرزا : أبو الحسن الشعراني .
- ٥٥\_ الشهاب الثاقب في بيان معنى الناصب ، ليوسف البحراني ، تحقيق : السيد مهدي الرجائي ، قم إيران ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤١٩هـ .

- ٥٦ ـ الشيعة في الميزان ، لمغنية ، دار الشروق ، بيروت ، الطبعة الرابعة ، طبع عام ١٣٩٩هـ .
- ٥٧ ــ الصراط المستقيم إلى مستحقي التقديم ، للشيخ زين الدين أبي محمد على بن يونس العاملي النباطي البياضي ، صححه وحقَّقه وعلَّق عليه : محمد الباقر البهبودي ، المكتبة المرتضوية لإحياء الآثار الجعفرية ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٣٨٤هـ .
- ٥٨ ــ الصوارم المهرقة في جواب الصواعق المحرقة ، للسيد القاضي نور الله التستري ، عني بتصحيحه السيد : جلال الدين المحدث ، مطبعة نهضت طهران ، طبع عام ١٣٦٧هـ .
- ٩٥ عقائد الإمامية ، لمحمد رضا مظفر ، دار الزهراء للطباعة والنشر ، بيروت لبنان ، الطبعة الثالثة .
- ٦٠ عقائد الإمامية الاثني عشرية ، لإبراهيم الزنجاني ، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ،
   الطبعة الثالثة ، طبع عام ١٩٩٢ م .
- 71 غنائم الأيام في مسائل الحلال والحوام ، للميرزا أبو القاسم القمي ، مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي ، الطبعة الأولى ، طبع الإعلام الإسلامي ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤١٧ ق ١٣٧٥ ش .
- 77- غنية النزوع ، لابن زهرة ، المحقق : الشيخ إبراهيم البهادري ، إشراف : سماحة العلامة جعفر السبحاني ، مطبعة اعتماد ، نشر مؤسسة الإمام الصادق ، قم ، الطبعة الأولى ، طبع في محرم الحرام عام ١٤١٧ ه. .
  - ٦٣ الغيبة ، للنعماني ، مكتبة الصدوق ، طهران .
- 75 ـ فدك في التاريخ ، لمحمد باقر الصدر ، مركز الأبحاث والدراسات التخصصية للإمام الشهيد الصدر ، مطبعة شريعة ، قم ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤٢٣هـ .
- ٦٥\_ فرحة الزهراء الشيخ أبو علي الأصفهاني الطبعة الأولى ١٤٢٢ هـ عنوان الناشر alesfahani @ AYNA.com
- 77 الفصول المهمة في تأليف الأمة ، للسيد عبد الحسين شرف الدين الموسوي ، نشر قسم الإعلام الخارجي للمؤسسة البعثة ، الطبعة الأولى .

- 77\_ فقه الرضا عليه السلام ، لعلي بن بابويه ، تحقيق : مؤسسة آل البيت عليه السلام لإحياء التراث بقم ، نشر المؤتمر العالمي للإمام الرضاعليه السلام بمشهد ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤٠٦ هـ . ق .
- 7. فقه الصادق عليه السلام ، المؤلف: السيد محمد صادق الحسيني الروحاني ، مدرسة الإمام الصادق عليه السلام ، المطبعة العلمية ، الطبعة الثالثة ، طبع في رجب عام ١٤١٢ هـ .
- 79\_ الفوائد البهية في شرح عقائد الإمامية ، للعلاَّمة محمد جميل حمود ، مركز العترة للدراسات والبحوث ، بيروت ، الطبعة الثانية ، طبع عام ٢٠٠١م .
- · ٧- في رحاب العقيدة ، لمحمد سعيد الحكيم ، دار الهلال ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤٢٣ هـ .
- ٧١\_ الكافي ، لثقة الإسلام أبى جعفر محمد بن يعقوب بن إسحاق الكليني الرازي ، صححه وعلق عليه : على أكبر الغفاري ، دار الكتب الإسلامية مرتضى آخوندى تهران- بازار سلطانى ، الطبعة الثالثة ، طبع عام ١٣٨٨ه.
- ٧٢\_ الكافي في الفقه ، لأبي الصلاح الحلبي ، تحقيق الشيخ : رضا استادي نشر مكتبة أمير المؤمنين ، أصفهان ، طبع عام ١٤٠٣هـ .
- ٧٧ كتاب الصلاة ، التنقيح في شرح العروة الوثقى تقريرًا لبحث آية الله العظمى السيد أبو القاسم الموسوي الخوئي المؤلف : العلاَّمة الميرزا على الغروي التبريزي ، مطبعة صدر ، نشر دار الهادي للمطبوعات ، قم ، الطبعة الثالثة ، طبع في شهر ذي حجة عام ١٤١٠ هـ .
  - ٧٤\_ كتاب الصوم ، للخوئي ، المطبعة العلمية ، قم ، طبع عام ١٣٦٤ هـ .
- ٧٥ كتاب الطهارة ، للخميني ، الناشر مؤسسة اسماعيليان ، قم ، طبع عام ١٤١٠ه.
- ٧٦\_ كتاب الطهارة ، للشيخ الأنصاري ، مطبعة مؤسسة آل البيت لأحياء التراث ، الطبعة القديمة .
  - ٧٧\_ كشف الأسرار ، للخميني ، دار عمان ، الطبعة الثالثة ، طبع عام ١٩٨٨م .
    - ٧٨\_ كفاية الأحكام ، للمحقِّق السبزواري ، مطبعة مهر ، قم ، طبعة حجرية .

- ٧٩ ـ اللمعة الدمشقية ، للشهيد الثاني ، دار الفكر ، قم إيران ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤١١ هـ .
  - · ٨- المحاسن ، للبرقي ، تحقيق : جلال الدين الحسيني ، دار الكتب الإسلامية .
- ٨١ الحكم في أصول الفقه ، لمحمد سعيد الحكيم ، نشر مؤسسة المنار ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤١٤ ه. .
- ٨٢ الختصر النافع ، للمحقّق الحلّي ، مؤسسة البعثة ، طهران ، الطبعة الثالثة ، طبع عام ١٤١٠ هـ .
- ٨٣ مختصر بصائر الدرجات ، للحسن بن سليمان الحلي ، منشورات المطبعة الحيدرية ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٩٥٧ م .
- ٨٤ مدارك الأحكام في شرح شرائع الإسلام ، للسيد محمد بن على الموسوي العاملي ،
   تحقيق : مؤسسة آل البيت عليهم السلام لإحياء التراث بمشهد ، مطبعة مهر بقم ،
   الطبعة الأولى ، طبع في شهر محرم عام ١٤١٠ ه.
- ٥٨ مرآة العقول ، لمحمد باقر المجلسي ، دار الكتب الإسلامية ، طهران ، طبع عام ١٤٠٤ه.
   ٨٦ المراجعات ، لغبد الحسين شرف الدين ، جمعية الإسلامية ، الطبعة الثانية ، طبع عام ١٩٨٢
- ٨٧\_ **مرجعية المرحلة وغبار التغيير** ، لجعفر الشاخوري ، دار الأمير ، الطبعة الثالثة ، طبع عام ١٤٢١هـ .
  - ٨٨ ـ المسائل المنتخبة ، لعلى السيستاني ، الطبعة الثالثة ، طبع عام ١٤١٤ه .
- ٨٩ مسائل عقائدية ، لمحمد حسين فضل الله ، دار الملاك ، بيروت ، الطبعة الثانية ، طبع عام
   ٢٠٠١م .
  - ٠٠- مسائل وردود ، لمحمد محمد صادق الصدر ، مطبعة المغرب ، بغداد .
- ٩١\_ مسالك الأفهام ، لمحمد بن جمال الدين العاملي الشهيد الثاني ، مؤسسة المعارف

- الإسلامية ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤١٣ هـ .
- 97\_ مستمسك العروة الوثقى ، تأليف فقيه العصر آية الله العظمى : السيد محسن الطباطبائي الحكيم ، مطبعة الآداب ، النجف الأشرف ، الطبعة الرابعة .
- 97\_ مستند الشيعة ، للنراقي ، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث ، مشهد ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤١٥ هـ .
- ع ٩ \_ مشارق الأنوار ، لرجب البرسي ، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ، الطبعة الأولى ، طبع عام ٩٩٩ م .
- 90\_ مصباح الفقاهة من تقرير بحث الأستاذ الأكبر آية الله العظمى الحاج: السيد أبو القاسم الموسوي الخوئي ، لمؤلِّفه الميرزا محمد علي التوحيدي التبريزي ، المطبعة الحيدرية ، النجف طبع عام ١٣٧٤ هـ ١٩٥٤م .
  - ٩٦\_ مصباح الفقيه ، للآقا رضا الهمداني ، نشر مكتبة الصدر ، طبعة حجرية ..
- ٩٧ مصباح المجتهد ، لشيخ الطائفة الطوسي ، مؤسَّسة فِقْهِ الشيعة ، بيروت لبنان ، الطبعة
   الأولى ، طبع عام ١٩٩١م .
- ٩٨ مصباح المنهاج ( التقليد ) ، لمحمد سعيد الحكيم ، مؤسسة المنار ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٩٩٤م ..
- 99\_ المعتبر في الشرح المختصر ، للمؤلف : المحقّق الحلّي ، مطبعة مدرسة الإمام أمير المؤمنين عليه السلام ، نشر مؤسسة سيد الشهداء عليه السلام ، طبع عام ١٣٦٤هـ .
- ١٠ مفتاح الكرامة ، للفقيه المتتبع السيد محمد جواد العاملي ، تحقيق : الشيخ محمد باقر الخالصي ، مطبعة الفقه ، نشر مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين ، قم ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤١٩ هـ . ق .
- 1 . ١\_ مقتطفات ولائية ، لآية الله العظمى الوحيد الخراساني ، دار المحجة البيضاء ، بيروت لبنان ، الطبعة الأولى ، طبع عام ٢ · · ٢ م .
- ١٠٢\_ المقنع ، للشيخ الصدوق محمد بن علي بن بابويه ، تحقيق : لجنة التحقيق التابعة

- لمؤسسة الإمام الهادي عليه السلام ، مطبعة اعتماد ، نشر مؤسسة الإمام الهادي عليه السلام ، طبع عام ١٤١٥ ه .
- ١٠٣ المقنعة ، للشيخ المفيد ، تحقيق ونشر : مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين
   ، قم ، الطبعة الثانية ، طبع عام ١٤١٠ ه . ق .
- ١٠٤ المكاسب المحرمة ، للإمام الخميني ، نشر مؤسسة إسماعيليان ، قم ، الطبعة الثالثة ، طبع
   عام ١٤١٠ هـ .
- ١٠٥ الملل والنحل ، لجعفر السبحاني ، مركز مديريت حوزة علمية ، قم ، الطبعة الثانية ،
   طبع عام ١٤٠٨هـ .
- ١٠٦ من فقه الجنس في قنواته المذهبية ، لأحمد الوائلي ، انتشارات الشريف الرضي ،
   مطبعة أمير ، قم ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤١٢هـ .
- ١٠٧ ـ منتهى المطلب ، للعلاَّمة الحليِّ ، نشر الحاج أحمد ، تبريز ، طبعة قديمة ، طبع عام ١٣٣٣هـ .
- ١٠٨ منهاج البراعة في شرح نهج البلاغة ، للعلامة المحقق الحاج الميرزا حبيب الله الهاشمي الحوثي ، المطبعة الإسلامية ، طهران ، طبع عام ١٣٨٣هـ .
- ١٠٩ منهاج الصالحين ، للسيد علي السيستاني ، مطبعة ستاره ، قم ، الطبعة الأولى ، طبع
   عام ١١٦٦هـ .
- ١١ منهاج الكرامة ، للعلاَّمة الحلِّي ، تحقيق : عبد الرحيم مبارك ، مؤسَّسة عاشوراء للتحقيقات والبحوث الإسلامية ، مشهد ، طبع عام ١٣٧٩ هـ .
- 111 المهذب البارع في شرح المختصر النافع ، للعلاَّمة جمال الدين أبو العباس أحمد بن محمد بن فهد الحلي ، تحقيق : الحاج آقا مجتبى العراقي ، نشر مؤسَّسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين ، قم ، طبع عام ١٤٠٧ هـ .
- ١١٢ ـ المواجهات بين الشيعة والسُنَّة ، للشيخ الدكتور عبد الجبار شرارة ، الشيخ تاج الدين الهلالي ، مركز أهل البيت ، سدنى أستراليا .

- 1 ١٣ ـ النصب و النواصب ، لمحسن المعلم ، دار الهادي للطباعة والنشر ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٩٩٧م .
  - ١١٤ ـ نفحات القرآن ، لناصر مكارم الشيرازي ، مطبعة أبي صالح للنشر والثقافة .
- ٥ ١١ ـ نهاية الإكمال فيما به تقبل الأعمال ، لهاشم البحراني ، مؤسسة التاريخ العربي ، الطبعة الأولى ، طبع عام ٢٠٠٤م .
  - ١١٦\_ نهج الفقاهة ، للسيد محسن الحكيم ، نشر انتشارات ، قم .
- 11٧ ـ نور البراهين في أخبار السادة الطاهرين ، تأليف المحدِّث السيد نعمة الله الموسوي الجزائري ، تحقيق : السيد الرجائي ، طبع ونشر مؤسسة النشر الإسلامي ، قم ، الطبعة الأولى ، طبع عام ١٤١٧ هـ . ق .
- ١١٨\_ الهداية الكبرى ، لحسين بن حمدان الخصيبي ، مؤسسة البلاغ ، بيروت لبنان ، الطبعة الرابعة ، طبع عام ١٩٩١م .
- 9 11\_ وسائل الشيعة ، للحرّ العاملي ، تحقيق : الشيخ عبد الرحيم الرباني الشيرازي ، الطبعة الإسلامية نشر دار إحياء التراث العربي ، بيروت .

#### ٣ـ مصادر الإمامية المخطوطة

- ٠ ٢ ١ ـ نفحات اللاهوت في لَغُن الجبت والطاغوت ، لمحقّقهم على بن عبد العال الكركي ، برقم ( ٢٠٠٠ ) دائرة الآثار والتراث ببغداد .
- ١٢١ ــ مرآة العقول في شرح أخبار آل الوسول ، لخاتمة محدّثيهم محمد باقر المجلسي ، برقم (٢٧٠٩) . دائرة الآثار والتراث ببغداد .

### مواقع على الشبكة العنكبوتية

http//:www.imamrohani.com \_\ Y Y

http//:www.baghdadmass.com \_\ \ TT

http//:www.alhaeri.com \_\Y&

# المنجتبونيات

| الصفحة | الموضوع                                                          |
|--------|------------------------------------------------------------------|
|        | تقديم الأستاذ الدكتور محمد عبد المنعم البري عميد مركز            |
| ٥      | الدراسات الإسلامية بجامعة الأزهر                                 |
| 11     | مقدمة المؤلف                                                     |
|        | الباب الأول : إثبات كون الفكر التكفيري عقيدة                     |
| ۱۹     | راسخة عند الشيعة                                                 |
| ۲۳     | الفصل الأول : تنصيص روايات الأثمة على عقيدة التكفير.             |
| 79     | ١- يوسف البحراني                                                 |
| 79     | ۲- المجلسي ۲- المجلسي                                            |
| ٣.     | ٣- محمد حسن النجفي                                               |
| ۳.     | ٤- الأنصاري                                                      |
| ۳.     | ٥- محسن الحكيم                                                   |
| ۳.     | ٣- عبد الله شبر                                                  |
| ۳.     | ٧- الخوئني                                                       |
| ٣١     | ۸– الخميني                                                       |
| ٣٣     | الفُصل الثاني : تبني أعلام المذهب وأعمدته للفكر التكفيري         |
|        | أُولًا : ذَكَرَ محدثهم يوسف البحراني أسماء أعلام المذهب الحاملين |
| ٣٦     | للفكر التكفيري                                                   |
|        | ثانياً: سرد محدثهم المجلسي أسماء أعلام المذهب ممن يحملون         |

| الفكر التكفيري                                                     |
|--------------------------------------------------------------------|
| ثالثاً : نقل تصريحات بعض أساطين المذهب وأعمدته بالفكر              |
| التكفيري                                                           |
| الفصل الثالث : الفكر التكفيري نتيجة حتمية لعدِّهم الإمامة          |
| من أصول الدين                                                      |
| الباب الثاني : أثر الفكر التكفيري على واقع الشيعة                  |
| العملي                                                             |
| <br>الفصل الأول : ظهور الأثر الواقعي لفكرهم التكفيري على           |
| الصحابة                                                            |
| المبحث الأول : الروايات التي حملت الكفر واللعن للخلفاء             |
| الراشدين صراحة وبأسمائهم                                           |
| المبحث الثاني: نصوص علماء الشيعة وأعلامهم في لعن وتكفير            |
| الخلفاء                                                            |
| الفصل الثاني: ظهور الأثر الواقعي لفكرهم التكفيري على               |
| جميع المسلمين                                                      |
| الوقفة الأولى : تكفيرهم يشمل جميع فِرَقِ ومذاهب السُّنَّة.         |
| الوقفة الثانية: بيان معاني أهم مصطلحاتهم المتداولة في قضية التكفير |
| ١- الإيمان                                                         |
| ٧- المؤمن                                                          |
| ٣ـ المخالف                                                         |

| ١     | ٤- الكفر المقابل للإيمان                                                    |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ١٠٣   | المظهر الأول: حملهم كُفْرَ أهل السُّنَّة على ما يقابل الإيمان               |
| ١٠٨   | المظهر الثاني: بطلان عبادات أهل الشُّنَّة وعدم نيلهم الثواب عليها.          |
| 112   | المظهر الثالث: تحريمهم إعطاء الزكاة لفقراء أهل السُّنَّة                    |
| 118   | المبحث الأول: بيان صور حقدهم على أهل السُّنَّة                              |
| 117   | المبحث الثاني: تصريحهم بعلة منعهم الزكاة عن فقراء أهل السُّنَّة             |
|       | المظهر الرابع : جعلهم أهل الشُّنَّة في حَيِّزِ الأعداء ورفضهم               |
| ١٢.   | التآخي معهم                                                                 |
| 140   | المظهر الخامس: تجويز لَعْنِ أهل الشُّنَّة وغيبتهم وسَبِّهم                  |
|       | المظهر السادس : جعلهم سبُّ أهل السُّنَّة من أفضل الطاعات                    |
| ١٢٩   | والقربات                                                                    |
| ١٣٢   | المظهر السابع : لعنهم لأموات أهل السُّنَّة في صلاة الجنازة                  |
| ١٣٩   | المظهر الثامن : بشاعة معتقدهم بمنزلة أهل الشنَّة وطهارتهم .                 |
|       | المظهر التاسع : تقتيل أهل السُّنَّة واستباحة أموالهم من أخطر                |
| 1 2 7 | مظاهر التكفير                                                               |
| ١٤٨   | أمرين مهمين                                                                 |
|       | <b>الأمر الأول</b> : تبني بعض مراجعهم لهذا الأثر الخطير كعقيدة              |
| 1 2 9 | يتعبدون بها                                                                 |
| ١٥٣   | ا <b>لأمر الثاني</b> : ترجموا عقيدتهم بتقتيل أهل الشُّنَّة على أرض الواقع . |
| 104   | ما يترتب على الفكر التكفيري من وقائع مأساوية                                |

|         | المشهد الأول: مجزرة أهل السُّنَّة في بغداد على يد هولاكو           |
|---------|--------------------------------------------------------------------|
| 108     | بمباركة شيخهم                                                      |
| 108     | المبحث الأول: تصوير المجزرة الدموية لأهل الشُّنَّة                 |
| 17.     | المبحث الثاني: وَصْفُ جريمة قَتْلِ خليفة المسلمين المستعصم بالله   |
|         | المبحث الثالث: كَشْفُ هوية المجرمين الذين تلطُّخت أيديهم           |
| 177     | بدماء المسلمين                                                     |
|         | المشهد الثاني: قتل ٥٠٠ من أهل السُّنَّة في السجن على يد ثقة        |
| 177     | الشيعة                                                             |
|         | المشهد الثالث: مجازر تقتيل أهل السُّنَّة في العراق في ظلِّ الغزو   |
| 1 7 1   | الأمريكي                                                           |
| 140     | المشهد الرابع: قيام إمامهم المزعوم الثاني عشر بتقتيل أهل السُّنَّة |
| 1 / / / | المبحث الأول : صلب أبي بكر وعمررضي الله عنهما وقتلهما              |
| ١٨٠     | المبحث الثاني: إعماله القتل العام لأهل السُّنَّة جميعا             |
|         | الباب الثالث : التبعات المعيبة والشاذة المترتبة على تبني           |
| ۱۸۳     | الذهب                                                              |
|         | الفصل الأول: الكذب الفاضح سبيلهم الوحيد لنفي تهمة                  |
| ١٨٧     | التكفير عن المذهب ومن ثمَّ الترويج له                              |
|         | * من أشهر علماء الشيعة الذين اشتهروا بالكذب والدجل مع              |
| ١٩.     | نعریتهم وکشف کذبهم                                                 |
| 19.     | ١- عبد الحسين العاملي                                              |

| ۲- آیتهم العظمی محمد سعید الحکیم                                      |
|-----------------------------------------------------------------------|
| ٣- آيتهم العظمى جعفر سبحاني ٢٩٨                                       |
| ٤- كاتبهم ومحققهم عبد الجبار شرارة٠٠٠                                 |
| الفصل الثاني : غلو الشيعة وبغيهم في مقابل وسطية أهل                   |
| السُّنَّة وعدلهم                                                      |
| القضية الأولى : ما تتوقُّف عليه النجاة يوم القيامة ٢١١                |
| القضية الثانية: نظرة الفريقين إلى موضوع الخلافة والتنوُّع المذهبي ٢١٧ |
| الصورة الأولى: النظرة إلى إشكالية الخلافة بعد النبي ﷺ ٢١٧             |
| الصورة الثانية : النظرة إلى التنوع المذهبي بين الفريقين ٢٢٦           |
| الخاتمة الخاتمة                                                       |
| وثائق التكفير من كتب الشيعة الاثنى عشرية ٢٤١                          |
| المصادر والمراجع                                                      |
| المحتوياتا                                                            |
|                                                                       |