



رَفْعُ معبر (لرَّحِمْ الْخِرْرِي (ليرُن (لِنْر) (لِفروف مِسَى www.moswarat.com

اللَّهُ لِنَّهُ الْهُ لِيَّالُّمُ الْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللللللللللللللللللللل

#### ) عادل محمد مرسي رفاعي ، ١٤٣٠ه

 $\sim$ 

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية اثناء النشر

ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم

اللَّلي البهية في شرح العقيدة الواسطية./ أحمد بن عبد الحليم بن تيمية،

عادل محمد مرسي رفاعي - الرياص، ١٤٣٠هـ

۱ مج

ردمك ٢-٢٦٠١-، ٣٠٠-٩٧٨ (مجموعة)

۹-۲۰۲۲-۰۰-۳۰۲-۸۷۴ (چ۱)

١- العقيدة الإسلامية

٢- التوحيد

أ- رفاعي،عادل محمد مرسى (محقق) ب- العنوان

1 24./224

ديوي ۲٤٠

رقم الإيداع: ۱٤٣٠/٣٣٣٤ ردمك: ۲-۲۰۱۱-۰۰-۳۰۳(مجموعة) ۱۹۷۸-۲۲۰-۰-۳۰۲-۹۷۸ (ج۱)

جَمَيْعُ الْحُقُوقَ مِحَفُوظَةٌ طبعَة جَديث مُ مُصَخَعَة المُعَلِقَ مُصَخَعَة الطبعَة الأولى الطبعَة الأولى 12٣١ صـ ١٠١٠م

ق لأرلاع في عِمَدْ

الْمَمَّلَكَ الْعَرَسِيَةُ الْسَعُودِيَّةِ الْمَهِيَاصَّ مِصَبِ: ٤٢٥٠٧ - المَّصِّزِالْبَهِّدِيِّ: ١١٥٥١

المركز الرجديسي: شارع السويدي المعامر

هُاتَتُ: ٤٤٩٧٢٢٤/ فناكش: ٥٢٢٧٢٢٤٤

7

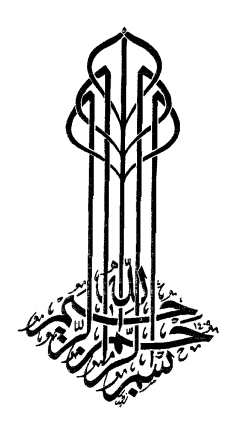
عبد الرق المراق المراق

المشتن المستن المستن المستن المستن المستن المستن المستن المسترين المستريخ المستن المستراحية المستراحية المستراحية المستراطية المستر

تحقىُق وَعْنَاكِت **عَادِلُ بُرُمُحُكِتَ لِمُرْسِي بِيَ مِفَاعِيّ** عَفَرَاللّه لهُ وَلوْالدُيهِ دلاُهل بِنِهِ دلمشا يجهِ

الجُنء الأوّلُ

ڴؙٳڒڵڿٷٳ ڮٳڒڵڿٷٳڝٚڮ ڸڶۺ۬ڹڕۊٙٳڶۊۯؽؿ



رَفْعُ عِب (لرَّحِنْ الْلِخْدِّي عِب (لرَّحِنْ الْلِخْرِي (لِيْنَ الْلِيْنَ الْلِفِرُوفِ سِلْنَدَ) (النِّنْ الْلِفِرُوفِ سِلْنَدَ) (النِّنْ) (الِفِرُوفِ www.moswarat.com



## دِيُطِلِحُ المُثلِدُ

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه، ومن اهتدى بهديه، واقتفى أثره إلى يوم الدين.

أما بعد: فهذا شرح العَقِيدَةِ الوَاسِطِيَّةِ

لِشَيخِ الإسْلامِ تَقِيِّ الدِّينِ أَحْمَدَ بْنِ عَبْدِ الْحَلِيمِ بْنِ عَبْدِ السَّلامِ بْنِ تَيْمِيَّةَ أَجْزَلَ اللهُ لَهُ المُثُوبَةَ وَالمَغْفِرَةَ

وكان ذلك في دروس ألقاها معالي الشيخ/

# صالح بن عبد العزيز بن محمد بن إبراهيم آل الشيخ غفر الله له ولوالديه ولأهل بيته

في جامع حصة السديري بالرياض، ابتداءً من يوم السبت الرابع من ربيع الثاني لعام أربعة عشر وأربعمائة وألف من الهجرة النبوية المباركة، وخُتمت في يوم السبت الثامن عشر من جمادى الآخرة لعام ستة عشر وأربعمائة وألف.



#### اللآلئ البهية في شرح العقيدة الواسطية

## بْنِيْدُ مِنْ الْبِيَالَةُ مِنْ الْبِيْدِ الْمِنْ الْحِيْدِ فِي

#### مقدمة الناشر

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداه، وبعد:

فإن نعم الله على علينا كثيرة ومتتابعة، ومن أعظمها رؤية العلماء الربانين، والأخذ عنهم، والاستفادة من سمتهم. ولقد من الله علي بالمجيء إلى بلاد التوحيد و السنة المملكة العربية السعودية في عام ١٤١٠هـ عرسها الله وفي إجازة نصف العام أكرمني الله على في مكة المكرمة وشرفها الله وبرؤية العالم الحبر الجليل، سليل بيت العلم والشرف، خريج المدرسة السلفية بأعلامها كالأئمة الأربعة والبخاري، ومسلم، وشيخ الإسلام ابن تيمية، وتلميذه العلامة ابن القيم، والمجدد الإمام الشيخ محمد بن عبد الوهاب ورحم الله الجميع، وأجزل لهم المثوبة والمغفرة وحامل لواء الدعوة السلفية بالجليل الحبر العلامة:

صالح بن عبد العزيز بن محمد بن إبراهيم بن عبد اللطيف ابن عبد الرحمن بن حسن بن محمد بن عبد الوهاب بن سليمان ابن علي آل مشرف التميمي جزاه الله خيرًا، ورفع درجاته في عليين.

ولا عجب أن ينبغ الشيخ - حفظه الله .، فقد وفر العليم الحكيم له عوامل النبوغ ومؤهلاته: وراثة طيبة، عميقة الجذور، بعيدة الأصول ، مع البيئة العلمية، وتوفيق الله على له، وبركة الوقت بالإضافة إلى ذكاء وزكاء نفس الشيخ - حفظه الله على ..

وبدأت أحضر، وأسمع منه حفظه الله وكان يومئذ بالعُليَّا في جامع الراوي، واستفدت منه فوائد كبيرة، ومنذ هذه اللحظة إلى يومنا هذا وأنا ألازم الشيخ، وقد رأيت فيه مستودعًا للطائف العلم والمعارف، فما رأيت أوسع منه علما، ولا أعرف بمعاني القرآن والسنة منه، وهو صاحب علوم كثيرة، واستنباطات متنوعة، ظهرت فيها علمية الشيخ الفذة من خلال تجاربه الكثيرة، واحتكاكه المستمر بالعلم والعلماء وطلاب العلم، ومصاحبة الكتب، ومباحثة العلماء.

وبدأت أسجل لفضيلته دروسه وشروحاته ومحاضراته، حتى زادت على الألف وخمسمائة شريط، مدخرا إياها لعرصات يوم القيامة، وأثناء ذلك خالطت الشيخ ـ حفظه الله ـ، فرأيت العجب العجاب: من سعة علم وبصيرة، إلى تواضع، ورحمة بالمدعو والمتعلم، إلى كرم وعطاء، فكان لا يرد سائلاً مهما كان، وفي أي وقت كان، فإذا سئل، أجاب، وإذا طُلب منه، أعطى، ناهيك عن صبره على طلابه، وتلطفه بهم ونفعهم، وإلى تأدبه مع مشايخه، وكنت كلما قابلته ـ حفظه الله ـ ازددت خجلاً؛ لما أراه من حسن معاملته لي، وتواضعه معي.

وقد أستأذنت شيخنا عفظه الله بالعمل على شروحاته، فأذن لي بإخراج هذه السلسة المباركة، وعددها اثنا عشر كتابا، بالإضافة لفتاوى الشيخ، وعددها اثنا عشر مجلدا، بالإضافة للعديد من المحاضرات والشروحات عجل الله بظهورها، ونفع الأمة بها ..

وقد اخترت البدء بالعقيدة الواسطية وأسميتها " اللآليء البهية في شرح العقيدة الواسطية"، فأسأل الله عَلَى أن يجزل لشيخي العلامة المفضال/

### صالح بن عبد العزيز بن محمد بن إبراهيم آل الشيخ

المثوبة والمغفرة، وأن يجعله إمام هدى ورشاد، وأن يعز به ويصلح، كما أسأله والله أن يقيه شر الحاسدين، وأن يغفر له ولوالديه ولذريته ولأهل بيته، وأسأله والله والله والله والشروحات ذكره، ويثقل بها موازين أعماله، وأن يجمعه ووالديه وذريته وأهل بيته تحت لواء الحمد، وفي جنات النعيم، وفي زمرة السابقين مع النبي الأمين، وصحابته الغر الميامين، وأن يجعل لي من الخير نصيبا، وأن يعينني على إخراج شروحاته وتقريراته وسيرته قبل الممات؛ إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلى الله وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا مزيدًا.

#### وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

كتبه: عادل بن محمد مرسي رفاعي الرياض/ ١٨/٣/٩٨ هـ



#### اللآلئ البهية في شرح العقيدة الواسطية

## نِيْبُ مُ البِّهُ الرَّحْنَ فِي

#### مقدمة الشارح

إن الحمد لله نحمده، ونستعينه، ونستهديه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله، فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا اله إلا الله وحده لاشريك له، وأشهد أن محمدًا عبد الله ورسوله، وصفيه وخليله، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا كثيرًا إلى يوم الدين.

أما بعد:

فهذا شرح (العقيدة الواسطية) التي كتبها شيخ الإسلام والمسلمين، علم الدين وتقي الدين: أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية الحراني ثم الدمشقي، الإمام المعروف المتوفى سنة ثمان وعشرين وسبعمائة، المطالقة وأجزل له المثوبة (١).

<sup>(</sup>١) انظر في مصادر ترجمة شيخ الإسلام ابن تيمية كالله :

١- العقود الدرية في مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية ، لابن عبد الهادي.

٢- الأعلام العلية في مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية، للبزار.

كتب هذه العقيدة إلى أهل «واسط» (١) يبين لهم فيها اعتقاد الفرقة الناجية المنصورة، أهل السنة والجماعة من سلف هذه الأمة ومن تبعهم

- ٣- أسماء مؤلفات شيخ الإسلام ابن تيمية ، لابن القيم.
  - ٤- الوافي بالوفيات للصفدي (١٥/٧- ٣٣).
    - ٥- فوات الوفيات للكتبي (٧٤/١- ٨٠).
  - ٦- البداية والنهاية لابن كثير (١٣٥/١٤- ١٤٠).
    - ٧- دول الإسلام للذهبي (ص٤٢٠).
    - ٨- تذكرة الحفاظ (٤/ ١٤٩٦ ١٤٩٨).
    - ٩- الردّ الوافر لابن ناصر الدين الدمشقى.
  - ۱۰ الدرر الكامنة لابن حجر (١/١٥٤ ١٧٠).
  - ۱۱- شذرات الذهب لابن العماد (۲/۸۰- ۸٦).
- ١٢- الكواكب الدرية في مناقب ابن تيمية ، لمرعى بن يوسف الحنبلي.
  - ١٣- طبقات الحفاظ للسيوطي (ص٢٥٠- ٥٢١).
    - 11- البدر الطالع للشوكاني (١٣/١- ٧٢).
  - ١٥ جلاء العينين في محاكمة الأحمدين، للألوسي.
    - ١٦- الأعلام للزركلي(١٤٤/١).
    - ١٧- معجم المؤلفين، لرضا كحالة (٢٦١/١).
- (۱) «واسط» هي مدينة الحجاج التي بناها بين بغداد والبصرة، وكان شروعه فيها سنة أربع وثمانين للهجرة، وفرغ منها سنة ست وثمانين، و سُميت بذلك لأن بينها وبين الكوفة فرسخًا، وبينها وبين البصرة مثل ذلك، وبينها وبين المدائن مثل ذلك. انظر: معجم ما استعجم (١٣٤٣٤)، ومعجم البلدان (٣٤٨/٥)، والبداية والنهاية (١/٩٥).

على هذا الاعتقاد إلى وقته كالله (۱). وهذه الرسالة على وجازتها واختصارها قد اعتنى بها العلماء بعد شيخ الإسلام كالله ؛ لأنها قد إشتملت من أصول عقائد أهل السنة والجماعة على الخلاصة الوافية، فقد ذكر فيها كلاف أصول الاعتقاد: ذكر فيها شرح أركان الإيمان الستة، وذكر فيها ما يجب لله كالله من صفات الكمال، وما يوصف الله كال به، والأصل في ذلك مخالفة المبتدعين والمضالين في باب الأسماء والصفات، وذكر ما يتصل بذلك من الإيمان بالأمور الغيبية، والإيمان بالكتب والرسل وبالقدر خيره وشره.

وبَيَّن فيها أن من أصول أهل السنة والجماعة الأحكام المتعلقة بالإمامة العظمى، وكذلك ما يجب لولاة الأمر من حق السمع

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية وكان سبب كتابتها أنه قدم علي من أرض واسط بعض قضاة نواحيها، شيخ يُقال له: رضي الدين الواسطي، من أصحاب الشافعي، قدم علينا حاجًا، وكان من أهل الخير والدين، وشكا ما الناس فيه بتلك البلاد وفي دولة التتر من غلبة الجهل والظلم ودروس الدين والعلم، وسألني أن أكتب له عقيدة تكون عمدة له ولأهل بيته، فاستعفيت من ذلك وقلت: قد كتب الناس عقائد متعددة فخذ بعض عقائد أثمة السنة، فألح في السؤال وقال: ما أحب إلا عقيدة تكتبها أنت، فكتبت له هذه العقيدة وأنا قاعد بعد العصر» اهدا نظر: مجموع الفتاوي (١٦٤/٣) ١٩٤٠).

والطاعة، مخالفة للخوارج<sup>(۱)</sup> وأشباههم ممن خالفوا أهل السنة والجماعة في ذلك.

وذكر اعتقاد السلف الصالح في صحابة رسول الله الله الله الله الله على من الواجبات الشرعية الاعتقادية ؛ لأن فيه مخالفة لأهل البدع من الروافض (٢) ومن شابههم، الذين لا يتولون جميع أصحاب رسول الله

(۱) هم الذين خرجوا على أمير المؤمنين علي الله حين جرى أمر المحكمين، واجتمعوا بحروراء من ناحية الكوفة، وفيهم قال النبي الله و يَحْقِرُ أَحَدُكُمْ صَلاَتَهُ مَعَ صَلاَتِهِمْ، وَصِيامَهُ مَعَ صِيامِهِمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمُرُوقِ السَّهْمِ مِنَ الرَّمِيَّةِ ، أخرجه البخاري (٢٦١٠)، ومسلم (١٠٦٤)، من حديث أبي سعيد الخدري الله وكل من خرج على الإمام الحق الذي اتفقت الجماعة عليه يسمى خارجيًا، سواء كان الخروج في أيام الصحابة على الأثمة الراشدين، أو كان بعدهم على التابعين بإحسان والأثمة في كل زمان. انظر: مقالات الإسلاميين (ص٤، ٨٦)، والفرق بين الفرق (ص٤٥)، والملل والنحل (١١٤/١).

(۲) هي فرقة من فرق الشيعة الضالة، سموا «روافض» لرفضهم إمامة أبي بكر وعمر ويقال: سموا بالروافض لأن زيد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب خرج على هشام بن عبدا لملك، فطعن عسكره على أبي بكر أب فمنعهم من ذلك فرفضوه، فقال لهم زيد بن علي: رفضتموني؟ قالوا: نعم، فبقي عليهم هذا الاسم، وهم مجمعون على أن النبي في نص على استخلاف على بن أبي طالب باسمه وأظهر ذلك وأعلنه، وأن أكثر الصحابة ضلوا بتركهم الاقتداء به بعد وفاه النبي في انظر: مقالات الإسلاميين (ص٢٥)، واعتقادات فرق المسلمين والمشركين (ص٢٥).

وذكر أحكام الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وذكر أصول الأخلاق عند أهل السنة والجماعة.

وبهذا الذي ذكره في هذه الرسالة العظمية المختصرة يتبين أن اعتقاد أهل السنة والجماعة يشمل ثلاثة أصول:

الأول: العقيدة العامة في الله على، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقدر خيره وشره.

الثاني: مسائل الإمامة، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والكلام فيما يتصل بذلك من الكلام في الصحابة رضوان الله عليهم.

الثالث: الكلام في أخلاق أهل السنة والجماعة.

وهذه هي الأمور الثلاثة التي فصَّل فيها شيخ الإسلام في هذه الرسالة العظيمة، وهذه الرسالة وجيزة الألفاظ لكنها مدرسة للعلم بمنهج واعتقاد أهل السنة والجماعة.

وذلك الاعتقاد وتفصيله في كتب شيخ الإسلام براك فكتب شيخ الإسلام أعلى فكتب شيخ الإسلام أعد شرح لهذه العقيدة الإسلام أعد ألهذه العقيدة من أصول هذا ما نثره شيخ الإسلام بالكانك في كتبه وفصله وبيّنه من أصول هذا الاعتقاد.

كذلك تلميذه العلامة ابن القيم (١) و لا أحسن في فهم كلام شيخ الإسلام من شرحه هو نفسه في مصنفاته الأخرى، وكذلك في فهم، وشرح تلميذه ابن القيم والله في الله في المدادة ابن القيم والله في الله ف

هذه العقيدة المباركة لها شروح كثيرة، ومن أعظمها نفعًا وأدقها لفظًا الشرح المسمى بد «التنبيهات السنية على العقيدة الواسطية» للشيخ العلامة عبدالعزيز بن رشيد (٢) المطلقة ، فإن هذا الشرح من أنفس شروح

<sup>(</sup>۱) هو الإمام العلامة شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب الزرعي، ثم الدمشقي، الفقيه الحنبلي، المفسر، النحوي، الأصولي، الشهير بابن قيم الجوزية، ولد سنة إحدى وتسعين وستمائة، وسمع الحديث، واشتغل بالعلم، وبرع في علوم متعددة، ولما عاد شيخ الإسلام تقي الدين ابن تيمية من الديار المصرية في سنة ثنتي عشرة وسبعمائة لازمه إلى أن مات الشيخ فأخذ عنه علمًا جمًا، وكان جرئ الجنان، واسع العلم، عارفًا بالخلاف ومذاهب السلف، وهو الذي هذب كتب شيخه ونشر علمه. انظر: البداية والنهاية ومذاهب السلف، والدر الكامنة (١٩٥/٥)، والوافي بالوفيات (١٩٥/٢)، والمقصد الأرشد (٢٨٤/٢)، وشذرات الذهب (١٦٨٨).

<sup>(</sup>٢) هو العالم الجليل الفقيه الشيخ عبد العزيز بن ناصر بن عبد العزيز بن رشيد، كان مولده في مدينة الرس سنة ثلاث وثلاثين وثلاثمائة وألف، تتلمذ على عدد من مشايخ الرس، منهم: الشيخ محمد بن رشيد، ثم رحل إلى الرياض ولازم حلقات سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم، والشيخ صالح بن عبد العزيز آل الشيخ قاضي الرياض، ثم رحل إلى مكة المكرمة للحج وجاور فيها ولازم علماء المسجد الحرام، وكان داعية خير ورشد وصلاح، هادئ الطبع، واسع الاطلاع في فنون المعرفة، حكيمًا ذا هيبة، وعلى جانب كبير من الأخلاق العالية، مستقيمًا في دينه وخلقه، له من المؤلفات: «عُدة

هذه العقيدة الواسطية، فقد بيَّن من مسائل هذه العقيدة ومن ألفاظها ما يكفي طالب العلم في هذا الباب - أعني باب الاعتقاد - لأنه ذكر فيها من العلم الواسع الغزيرما لو اكتفى به طالب علم في بيان عقيدة أهل السنة والجماعة لكفاه.

ولهذا أحض من أراد شرحًا لهذه العقيدة على هذا الكتاب، ألا وهو: «التنبيهات السنية على العقيدة الواسطية» للشيخ ابن رشيد المالكة

من المقدمات المهمة قبل الشروع في شرح هذه العقيدة أن نبين أن هذه العقيدة المباركة . وكذلك سائر كتب شيخ الإسلام ابن تيمية . بَيَّنَ فيها عقيدة السلف، وفَصَّل فيها ما ذكره السلف في كتبهم من الاعتقاد، وكتب شيخ الإسلام تتميز على كتب السلف، يعني: من كتب أصحاب الإمام أحمد (١)، ومن تبعهم ومن تلاهم زمنًا، تتميز هذه

=

الباحث في أحكام التوارث»، و«التنبيهات السنية على العقيدة الواسطية»، و«القول الأسني»، و«إفادة السائل في أهم الفتاوى والمسائل»، توفي في ربيع الأول سنة ثمان وأربعمائة وألف للهجرة، انظر: علماء نجد خلال ثمانية قرون (٣٠/٣)، والمبتدأ والخبر لعلماء القرن الرابع عشر (٤٥٧/٣).

<sup>(</sup>۱) هو إمام المحدثين، والناصر للدين، والمناضل عن السنة، والصابر في المحنة، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل الـذهلي السيباني المروزي ثم البغدادي، أحد الأئمة الأربعة المتبوعين، ولد ببغداد سنة أربع وستين ومائة، وتوفي في شهر ربيع الآخر سنة إحدى وأربعين

العقيدة وسائر كتب شيخ الإسلام ابن تيمية عن تلكم الكتب الكثيرة في الاعتقاد بمزايا منها:

أُولاً: أن شيخ الإسلام وَ الله قد فهم ما قاله الأئمة من قبل، فصاغه بصياغة تجمع أقوالهم بأدلتها وبيان معانيها، فهو خير مَنْ فهم كلام الأئمة من قبل.

ثانيًا: أنه وظالله قد بلغ في فهم نصوص الكتاب والسنة المبلغ والدرجة التي شهد له بها أهل عصره ومن تلاهم، ومن المعلوم أن أدلة الاعتقاد هي نصوص الكتاب والسنة، ثم هو مع هذا اطلع على كلام الصحابة، وكلام التابعيين، ومن تبعهم، في تفسير معاني نصوص الكتاب والسنة ؛ ولهذا كلام شيخ الإسلام في بيان معاني الكتاب والسنة يُعد أحسن كلام للعلماء المتأخرين، يعني: بعد الأثمة المشهورين.

ثالثًا: أن شيخ الإسلام استحضر، حين كتابتها، أقوال أهل البدع والمخالفين وحججهم، وهو يذكر ما يذكر من الاحتجاجات مستحضرًا تلك الأقوال وتلك الاعتراضات من أهل البدع، أو تلكم الأقوال

=

ومائتين. انظر: سيرة الإمام أحمد بن حنبل لأبي الفضل صالح بن أحمد بن حنبل (ص٢٩ وما بعدها)، وتاريخ دمشق (٢٥٢/٥)، وسير أعلام النبلاء(١١/٨١١)، والبداية والنهاية (٣٢٥/١٠)، وطبقات الشافعية الكبرى للسبكي (٢٧/٢).

المنحرفة من أهل البدع على اختلاف أنواعهم. ومعلوم أن حال الكاتب أو المؤلف الذي يؤلف وهو على هذه الدرجة العظيمة من الاستحضار، أنه يقول منبئًا عما يكون فصلاً في هذه المسائل.

رابعًا: أن شيخ الإسلام أوضح في هذه العقيدة كثيرًا من المجملات التي ربما كانت في كلام السلف، فقد تجد في كلام المتقدمين من أهل القرون المفضلة كلامًا في الاعتقاد، وربما أجمل في مواضع وفصل في مواضع، وشيخ الإسلام يستحضر هذا وذاك ويذكر الكلام المجمل والمفصل كلٌ في مكانه، ويوضح ذلك بحيث أن من فهم كلام شيخ الإسلام وفهم كتبه بخالفة ثم بعد فهمه لذلك وبراعته فيه رجع إلى كتب السلف فإنه يفهمها فهمًا مصيبًا على ما ينبغي.

وأما من ترك التفقه في كتب شيخ الإسلام وألق فريما زل في فهمه لبعض كلام السلف وكلام الأئمة، لأن بعضهم ريما وقع في كلامه إجمال، أو وقع في كلامه رعاية لحال السائل، أو نحو ذلك من الأسباب التي لا يمكن المجيب معها أن يفصل التفصيل المطلوب.

لهذا نقول: إن العناية بهذه العقيدة مما حث عليه العلماء قديًا وحديثًا، فلا غرو أن يوصى طلبة العلم بهذه العقيدة، وبفهم ألفاظها ومعاني تلك الألفاظ، ومعاني ما فيها من الأدلة والاستدلال والحجج؛ لأن فيها خيرًا عظيمًا.



#### اللالئ البهية في شرح العقيدة الواسطية

## قَالَ شَيْخُ الإِسْلام عَظْلَكَهُ:

## بنيب في الله التحمر التحييم

الحمدُ للهِ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ يِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى اللهِ وَحْدَهُ لا شَرِيك اللهِ وَكَفَى يِاللهِ شَهِيدًا، وأَشْهَدُ أَن لا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لا شَرِيك لَهُ إِقْرَارًا يِهِ وَتَوْحِيدًا، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ تسليمًا مَزِيدًا.

#### الشرح:

ابتدأ كالله هذه الرسالة بقوله: (يسم الله الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحم)، والمتقرر عند العلماء أن الجار والمجرور لابد أن يتعلق بفعل أو ما في معناه من مصدر ونحوه، فمن أهل العلم من قدر هذا المتعلق في الباء؛ كقول القائل: أبتدئ أو ابتدائي بسم الله. وهذا يعم جميع الأحوال، يعني: سواءً كان ابتداؤه بطعام أو بشراب أو علم أو غير ذلك.

وقال بعض أهل العلم: إن المتعلق هذا ينبغي أن يُقَدَّر بما يناسب حال القائل بهذه الكلمة، فإذا قالها المبتدئ بطعام كان تقدير الكلام: آكل بسم الله، وإذا قالها المبتدئ بشراب كان تقدير الكلام: أشرب بسم الله، وإذا قالها المبتدئ بالكتابة كان معناها: أكتب بسم الله، وإذا قالها المبتدئ بالكتابة كان معناها: أُعَلِّمُ أو أتعلم بسم الله. المبتدئ بالعلم أو التعليم كان معناها: أُعَلِّمُ أو أتعلم بسم الله.

هذا القول الثاني أظهر وأحسن وأقوى ؛ لأنه يكون تخصيصًا لكل حالة بما يناسبها.

فإذًا يكون تقدير الكلام: أكتب بسم الله، أو أُعلم بسم الله، أو أُعلم بسم الله، أو أختصر بسم الله.

و (يسم الله) الباء هذه باء الاستعانة والمثوبة لمعنى التوسل، فكأنه قال: أكتب مستعينًا أو متوسلاً بكل اسم لله وكلنا، فقوله هنا: (يسم الله) بدون تحديد اسم معين، يعم جميع الأسماء، وهذا منه اقتداءً بفاتحة القرآن، فإن القرآن ابتدئ بالبسملة ثم بالحمدلة.

لهذا اقتدى العلماء في كتبهم بأشرف كتاب وأعظم كتاب ألا وهو القرآن كلام الله ﷺ في بدئهم كتبهم بالبسملة ثم بالحمدلة .

وقد روي في البداءة بالبسملة أحاديث لكنها ضعيفة جدًا، وكذلك في البداءة بالحمدلة، ولكن أسانيدها فيها ضعف، أما ما ورد في البداءة بالحمدلة مثل قوله بني: «كُلُّ أَمْرٍ ذِي بَالٍ لا يُفْتَتَحُ بِلْوَكُرِ اللَّهِ فهو أَبْتُرُ أَوْ بالحمدلة مثل قوله بني: ناقص البركة، فهذا أقوى من غيره في هذا الباب،

<sup>(</sup>۱) ورد هذا الحديث بألفاظ متقاربة، منها المرفوع إلى النبي رفع المرسل، وقد أخرجه أبو داود (٤٨٤٠)، والنسائي في الكبرى (٢/٢٧)، وابن ماجه (١٨٩٤)، وأحمد في المسند (٣٥٩/٢)، وابن حبان في صحيحه (١٧٣/١، ١٧٤)، وابن أبي شيبة في مصنفه

والبسملة في قوله: (يسم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ) أول من استعملها على هذا النحو التام سليمان الكِن في كتبه، وكان النبي على يكتب أول ما كتب «باسْمِكَ اللَّهُمَ»، فلما نزلت: ﴿ إِنَّهُ مِن سُلِتَكُنَ وَإِنَّهُ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَن الرَّحِيمِ» (١). الرَّحْمَن الرَّحِيمِ ﴿ إِنَّهُ مِن الرَّحِيمِ ﴿ النَّمُ لَا كَتَبِ اللهِ الرَّحْمَن الرَّحِيمِ ﴾ [النمل: ٣٠] كتب: «يسم الله الرَّحْمَن الرَّحِيمِ ﴾ [النمل: ٣٠]

<sup>(</sup>٣٣٩/٥)، والدارقطني (٢٢٩/١)، والبيهقي في الكبرى (٢٠٨/٣)، وفي شعب الإيمان (٩٠/٤)، وفي شعب الإيمان (٩٠/٤)

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (۸۱/۳)، وابن أبي شيبة في مصنفه (۲٦١/۷)، وابن سعد في الطبقات الكبرى (۲٦٤/۱) عن الشعبي، وأخرجه أبو داود في مراسيله (ص٩٠) عن أبي مالك. وانظر: الدر المنثور (٣٥٤/٦).

الرحمن الرحيم مناسب تمام المناسبة في كتب العلم، وفيما سبق بيانه من الأمور المختلفة.

فقوله هنا: (الحمدُ لله)، يعني: كل أنواع المحامد لله ﷺ، وإذا تقرر ذلك فإن موارد الحمد التي يُثنى بها على الله ﷺ عظيمة كثيرة جماعها في خمسة موارد:

أو كَسانَ مَفرُوضًا مَسدَى الأزمَسانِ مِسن غَسيرِ مَساعَسدٌ وَلاَ حُسسَبانِ كُسلُ المَحَامِدِ وَصفُ ذِي الإحسسانِ

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم ﴿ اللَّهُ فِي نُونِيتُهُ:

وَهُ وَ الْحَمِيدُ فَكُ لُ حَمدِ وَاقِع فَ مَدَ اللهِ وَاقِع فَ مَدَ اللهِ وَاقِع مَدَ اللهِ اللهُ ال

منها: خلقهم، ورزقهم، وأحياؤهم، وإماتتهم، وتدبيره الأمر، وما يحدث في ملكوت السماوات والأرض من أنواع ما يقدره الله على المحمود على كل حال.

وهذا الحمد قد استغرق الزمان كله، بل حمده عَلَى كائن قبل أن يكون مخلوق، فهو عَلَى المستحق للحمد قبل أن يوجد حامد؛ وذلك لعظم أوصافه عَلَى ومنها هذا المورد ألا وهو تفرده عَلَى في ربوبيته.

الثاني: أنه على عمود على تفرده في إلوهيته، فهو الإله الحق المبين، لا إله يُعبد بحق إلا هو الله والله الله الله عبد بحق إلا هو الله الله الله الله عبد بغير الحق؛ عبد الحق في الأرض، وكل إله عُبد في الأرض فإنما عُبد بغير الحق؛ عُبد بالبغي والظلم والعدوان، والذي يستحق العبادة الحق وحده دونما سواه هو الله على منه عليه الله بهذا الأمر العظيم ألا وهو توحده على في الهيته.

الثالث: أنه على يحمد على ما له من الأسماء والصفات التي هي له على على وجه الكمال، فهو على له الأسماء الحسنى والصفات العلى؛ له الأسماء التي لا يماثله في معانيها ولا فيما اشتملت عليه من الصفات أحد، وله على من الصفات ما لا يشاركه فيها على وجه التمام والكمال أحد، قال على: ﴿ مَلْ تَعَلَّمُ لَهُ سَيِيًا ﴾ [مريم: ٦٥]، وقال: ﴿ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ مَكُنُ لَهُ وَحَمَاله وجماله، فهو على يحمد وليس له مثل ولا مثيل في نعوت جلاله وكماله وجماله، فهو على يُحمد

- يعني: يُثنى عليه - بما له من الأسماء الحسنى والصفات العلى، وكذلك يُثنى عليه بكل صفة له على حدة، ويُثنى عليه بكل صفة له على حدة، وهذا مما تنقضى الأعمار فيه لو تأمله الحامدون.

الرابع: أنه عَلَى يُحمد على شرعه وأمره، قال ؟ ﴿ أَلَا لَهُ الْخَالَقُ وَٱلْأَمْنُ ﴾ [الأعراف: ٥٤]، وقال: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّوَالَّذِيَّ أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئنَبُ وَكُرْ يَجْعَلُ لَلْمُعِوجًا ﴾ [الكهف: ١]، فهو على يُحمد على شرعه وعلى أمره، يعني: يُحمد على دين الإسلام الذي جعله دينًا للناس، ويحمد على هذه الشريعة ؛ شريعة محمد على الله الكتاب ؛ كما أثنى على نفسه بقوله: ﴿ لَكُمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي آَنَزُكَ كُلَّ عَبْدِهِ ٱلْكِئْبُ وَلَرْ يَجْعَلُ لَكُ عِوْجًا ﴾ ، ويثنى عليه ﷺ بما أمر به في كتابه من الأوامر وبما نهى عنه من النواهى ؛ إذ أوامره عَجَل ونواهيه في كتابه وفي سنة رسوله ، أي : في شريعة الإسلام شريعة محمد على ، فكل أمر يستحق به على أن يُحمد عليه. وهذا لا شك مما يفتح على قلوب أهل الإيمان أنواعًا من المعارف، وأنواعًا من محبة هذا الدين، ومحبة الشريعة، ومحبة الأحكام، فأهل العلم يحمدون الله على كل حكم تعلموه، وعلى كل حكم علموه، وعلى كل مسألة من مسائل العلم فهموها، فأهل العلم هم يعلمون عن الله على ما لا يعلمه غيرهم من العوام أو من غير المتعلمين.

الخامس: أنه ركال محمود على خلقه وقدره، وهو ركال له تصريف هذا الملك، وله في كل شيء قدر؛ كما قال عَجْكِ: ﴿ إِنَّاكُمُ شَيءِ خَلَقْتُهُ بِغَدُرٍ ﴾ [القمر: ٤٩]، وله ١١١ أوامر كونية في ملكوته منها: الإنعام على من شاء أن يُنْعِم عليهم، ومنها: المصائب على من شاء أن يبتليهم ... وهكذا، فهو كلُّ محمود على خلقه وقدره، وكل أنواع تقديره كلُّك يستحق أن يُثنى عليه بها، وهذا النوع بعضه يستحضره الناس حينما يقولون الحمد لله . يعني: على ما أولاهم به من نعمة . فيحمدون الله عَجَلاً، يعني: يثنون عليه بما أفاض عليهم من النعم، وهذا ولا شك نوع من أهم موارد الحمد. أما أهل العلم المتبصرون بما يستحقه كلِّل من الأسماء والصفات، وما له عَلَى من النعوت والكمالات، فإنهم يستحضرون من معاني الحمد أكثر من ذلك الذي يستحضره أكثر الخلق من أن الحمد لا يكون إلا على ما أولوا من النعمة ؛ ولهذا كان النبي على يحمد الله على في السراء والضراء، يحمده عَظِلًا إذا أتته نعمة، وإذا جاءه ما لا يسره حمد على الله عَجَلًا باستحقاقه للعبادة من خلقه وحده دونما سواه، ويثني عليه عَجْكَ بأنواع من الثناء.

ومن المهمات أن يستحضر الحامد لله و المهالة الموارد، وإن لم يكنه ذلك لضيق وعاء القلب عنده فإنه يستحضر شيئًا فشيئًا منها، حتى

أبواب الاعتقاد، أو من باب الأمر والنهي، وهذا كله العلم النافع الذي يورث الهدى، وهو هدى في نفسه، يعني: مرشدًا ودالاً على الطريق التي هي أقوم، وكذلك يورث الهدى الكامل في الدنيا والآخرة.

وأما قوله: ﴿ وَدِينِ ٱلْحَقِ ﴾ [الفتح: ٢٨] فقد فسره بعض السلف بأنه العمل الصالح (١) ، الأعمال النافعة للمؤمن في نفسه وللناس في أنفسهم، وكما يقال للمجتمعات وللأمم بأجمعها. الله على أرسل رسوله بالهدى ، يعني: بالعلم النافع ، وبدين الحق الذي هو العمل الصالح.

قوله: ﴿ وَكُفَى إِلَيْهِ شَهِدِيدًا ﴾ [الفتح: ١٦٨] أي: كفى بالله شهيدًا على ما ذكر، فالله على هو الذي شهد بأن ما بعث به رسوله على الهدى وهو دين الحق، وشهادة الله على فوق كل شهادة، إذ لا أعلم من الله، ولا شاهد يُكتفى به إلا الله على في هذه المسائل العظيمة، أو فيما أوحى به إلى رسوله على فمن أتته شهادة الله على فكفى بها شهادة.

إذا كان كذلك فمن المتقرر أن نصوص الكتاب والسنة التي وصفت في هذه الآية بأنها الهدى قد اشتملت على أنواع الأخبار التي هي في الأمور الغيبية عن الله على أسمائه وصفاته، وعما يكون

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير (٣٣/٢)، (١٧١/٤، ٢٠٤).

في يوم المعاد من الأمور الغيبية، وإذا كانت هذه النصوص في هذه الأمور الخبرية، وكذلك ما أخبر به النبي في هذه الأمور قد وصفها الذي يُكتفى بشهادته بأنها هدى، فيعلم منه أن من لَمْ يَرْض بكون هذه النصوص وما دلت عليه الهدى الكامل والشفاء الكامل فإن ذلك يتضمن أنه لم يكتف بشهادة الله في وهذا هو ما صنعه الذين سلكوا مسلك البدع من أنواع الفرق ؛ كالخوارج، والمرجئة (۱)، والقدرية (۲)، والمعتزلة (۳)...

(۱) المرجئة: قيل من الإرجاء، أي: التأخير؛ لأنهم أخروا العمل عن مسمى الإيمان، وقيل: من الرجاء؛ لأنهم يقولون: لا يضر مع الإيمان معصية؛ كما لا ينفع مع الكفر طاعة. وهم فرق شتى. انظر: مقالات الإسلاميين (ص١٣٢)، والفرق بين الفرق (ص١٩٠)، الملل والنجل (١٣٩).

(٢) القدرية هم نفاة القدر القائلون بأن العبد يخلق فعل نفسه، وليس لله فيه إرادة ولا خلق ولا مشيئة، فأنكروا عموم المشيئة والخلق. قال ابن أبي العز في شرح الطحاوية (ص٤٩٣): «والقدرية نفاة القدر جعلوا خالقين مع الله تعالى؛ ولهذا كانوا مجوس هذه الأمة، بل أردأ من المجوس …» اهد. ويُطلق اسم القدرية على الغلاة في القدر، وهم الجبرية. انظر: الفرق بين الفرق (ص١/١، ٢٤١)، ومجموع الفتاوى (٧/٨ ـ ٥٨)، والصفدية (١/١٥)، ودرء التعارض (٢/١، ٣٧٤).

(٣) هي إحدى الفرق الضالة المخالفة لأهل السنة والجماعة، ورأس هذه الفرقة واصل بن عطاء الغزال، كان تلميذًا في مجلس الحسن البصري، فأظهر القول بالمنزلة بين المنزلتين وأن صاحب الكبيرة ليس بمؤمن ولا بكافر، وانضم إليه عمرو بن عبيد، واعتزلا مجلس الحسن،

والجهمية (١)، والأشاعرة (٢)،

=

فسموا بالمعتزلة لذلك، ويلقبون بالقدرية لإسنادهم أفعال العباد إلى قدرتهم وإنكارهم القدر فيها، وقد افترقت المعتزلة إلى فرق شتى يجمعهم القول بنفي الصفات، والقول بخلق القرآن، وأن العبد يخلق فعل نفسه، ولهم أصول خمسة جعلوها بمنزلة أركان الإيمان عند أهل السنة، وهي: التوحيد، والعدل، والمنزلة بين المنزلتين، والوعد والوعيد، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. وإنما أرادوا بهذه المسميات معاني باطلة. انظر: الملل والنحل (١/٣٠ ـ ٣٢)، والفرق بين الفرق (ص١٨ ، ٩٣، ٩٤)، والبدء والتاريخ (١٤٢/٥)، وسير أعلام النبلاء (٥/٤٤)، ووفيات الأعيان (٨/٦).

(۱) هم أتباع الجهم بن صفوان أبو محرز الراسبي، مولاهم السمرقندي، الضال المبتدع رأس الجهمية هلك في زمان صغار التابعين، وقد زرع شرًا عظيمًا، رأس في التعطيل، زعم أن القرآن مخلوق، وذهب إلى القول بأن العبد لا قدرة له أصلاً، بل فعله كحركة المرتعش، أو كالريشة في مهب الريح، أو بمنزلة حركة أغصان الأشجار، فالعبد عندهم مجبور على فعله، وأن الجنة والنار تفنيان بعد دخول أهلهما حتى لا يبقى موجود سوى الله تعالى، قتله سلم بن أحوز سنة ثمان وعشرين ومائة. انظر: الملل والنحل للشهرستاني (٨٦/١)، والفرق بين الفرق (ص٩٩١)، وميزان الاعتدال للذهبي (١٩٩١)، وشرح الطحاوية (ص٩٥). الفرق (ص٩١٥)، نسبة إلى أبي الحسن علي بن إسماعيل بن أبي بشر إسحاق بن سالم الأشعري، ولد سنة ستين ومائين، نشأ على مذهب المعتزلة، وتلمذ على أبي علي الجبائي زوج أمه، ومضى على ذلك صدرًا من حياته، ثم ترك مذهبهم وتبرأ منه وسلك طريقة ابن كلاب، وانتشر مذهبه، ثم رجع عنه إلى مذهب أهل الحديث، وانتسب إلى الإمام أحمد، وألف في مذهب

أهل السنة: الإبانة، والموجز، إلا أنه بقيت عليه بقايا من مذهب ابن كلاب.

والماتريدية (۱) ، فإن كل فرقة من هذه الفرق لم ترض نصوص الكتاب والسنة ، ولم تجعلها كافية ، بل أعملت في ذلك إما بعقولها أو بأقيسة ضالة ، فمن أخذ بما دلت عليه نصوص الكتاب والسنة ، وهي القاعدة العظيمة في الاعتقاد بأننا لا نتجاوز في الاعتقاد القرآن والحديث ؛ كما قال الإمام أحمد في هذا الأصل: «لا يوصف الله إلا بما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله ، ولا نتجاوز القرآن والحديث (۱).

=

توفي ببغداد سنة أربع وعشرين وثلاثمائة، قاله الذهبي، ويقال: بقي إلى سنة ثلاثين وثلاثمائة. انظر: تاريخ بغداد (٢/١١)، ووفيات الأعيان (٢٨٤/٣)، وسير أعلام النبلاء(١٥/١٥)، والبداية والنهاية (١٨٧/١)، وشذرات الذهب (٣٠٣/٢).

(۱) هم أصحاب محمد بن محمد بن محمود، أبي منصور الماتريدي، المتكلم، وماتريد قرية من قرى سمرقند، له كتاب التوحيد، وكتاب المقالات، وكتاب تأويلات القرآن، توفي سنة ثلاث وثلاثين وثلاثمائة بسمرقند، ومن المسائل التي اشتهر الماتريدية بالخلاف فيها: مسألة الاستثناء في الإيمان، والاستثناء في الكفر، ومسألة القرآن هل الله تُنَافِل يتكلم بمشيئته وقدرته أم القرآن لازم لذاته، وغير ذلك من مسائل الصفات. انظر: الجواهر المضية في طبقات الحنفية أم القرآن لازم لذاته، وغير ذلك من مسائل الصفات. انظر: الجواهر المضية في طبقات الحنفية (٣٦٠/٣)، وبحموع الفتاوى (٤٣١٤ ـ ٤٣٤)، ومنهاج السنة (٣٦٢/٢)، وانظر: رسالة الماتريدية للشيخ شمس الدين الأفغاني المخالفة.

(٢) انظر: لمعة الاعتقاد لابن قدامة (ص٩)، وذم التأويل لابن قدامة (ص٢٢)، والروح لابن القيم (ص٢٦)، وقطف الثمر للقنوجي (ص٤٨).

يعني لا نتأول كما تأول المتأولة، ولا نعطل كما عطل المعطلة، ولا نشبه أو نمثل كما مثل المجسمة أو مثل الممثلة، وإنما لا نتجاوز القرآن والحديث؛ وذلك لأن أهل السنة قد اكتفوا بشهادة الله على في هذه الآية بأن ما أرسل به رسوله على هو الهدى وهو دين الحق، فقبلوه ولم يتجاوزوا القرآن والحديث.

قال بعد ذلك: (وأشهد أن لا إله إلا الله وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ إِقْرَارًا يِهِ وَتَوْحِيدًا)، وهذه تحتاج إلى شيء من التفصيل، وذلك أن قوله هنا: (وأشهد) هذه الشهادة معناها الاعتراف والإقرار الذي يتبعه إعلام وإخبار؛ لأن الشهادة تشمل اعتقاد القلب وإخبار اللسان(1)، فمن اعتقد بقلبه دون أن يتكلم بلسانه لم يعد شاهدًا، ومن تكلم بلسانه كحال المنافقين ـ ولم يعتقد بقلبه لم يكن شاهدًا بما دلت عليه كلمة التوحيد.

إذًا الشهادة في قوله: (وأَشْهَدُ) يعني: أعتقد وأعترف وأقر لله بأنه هو المستحق للعبادة وحده دونما سواه، وأخبر وأعلم بأن الله عَجَلًا هو المستحق للعبادة دونما سواه.

<sup>(</sup>۱) انظر: شعب الإيمان للبيهقي (۱۰۳/۱)، وشرح النمووي على صحيح مسلم (۱۸۱/۲)، وعمدة القارى (۱۹۵/۱)، ومعارج القبول (۲۲۲/۲).

وهذا هو الذي فُسربه قوله ﷺ: ﴿ شَهِ دَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

هذه الكلمة: (أَشْهَدُ أَن لا إِلَهَ إِلا اللهُ) هي كلمة التوحيد، ولها ركنان:

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (٢٠٩/٣ ـ ٢١١)، وتفسير ابن كثير (٢٥٤/١، ٣٥٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: مغني اللبيب (ص٤٤)، والمسائل السفرية (ص٣٩)، وهمع الهوامع الهوامع (٢)، والفوائد العجيبة (ص٢٤).

**النفي:** المستفاد من قوله: (لا إله)، وهو نفي استحقاق العبادة عن كل أحد.

والإثبات: المستفاد من قوله: (إلا الله)، وهو إثبات استحقاق العبادة لله ﷺ.

فركنا هذه الكلمة النفي والإثبات، فمن نفى ولم يثبت لم يكن قد أتى بهذه الكلمة على صحتها؛ إذ أتى بركن ولم يأت بالثاني، وكذلك من أثبت ولم ينف، فإنه لم يأت بما دلت عليه هذه الكلمة، فلا بد أن يجتمع في حق الشاهد أنه ينفي استحقاق العبادة عن كل أحد، ويثبت استحقاق العبادة لله راحد، ويثبت استحقاق العبادة لله راحده دونما سواه.

والمشركون كانوا يثبتون ولا ينفون، يقولون: إن الله على مستحق للعبادة. فهو مستحق لأن يعبد، لكنهم لا ينفون؛ ولهذا قال النبي للأبي طالب: «أي عَم قُلُ لا إِلَه إلا الله كَلِمَة أَحَاجُ لك بها عِنْدَ اللّهِ» (۱)، فأبى أن يقول، وقال على للمشركين: «قولوا كلمة إن تكلمتم بها ملكتم العرب ودانت لكم بها العجم بالخراج»، قالوا: لنعطينكها وعشر أمثالها، فما هي؟ قال: «قولوا لا إله إلا الله» (۱)، فأبوا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٣٦٠)، ومسلم (٢٤) من حديث سعيد بن المسيب عن أبيه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (٣٠٩/٧)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٣٦٧/٤)، وابن سعد في الطبقات الكبري (٢٠١/١).

واشمأزوا؛ لأنهم يعلمون أنه لا يصح الإقرار بهذه الكلمة إلا بالجمع بين النفي والإثبات، وهم إنما يثبتون لله على أنه معبود وأنه يعبد، لكن ينفون كونه على أحدًا في استحقاق العبادة.

قال على: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَمُمْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللهُ يَسْتَكَكُمُ وَنَ الْ اللهُ وَيَعُولُونَ أَبِنَا لَتَنَا لِكُونَ اللهُ وَالْحَالِ اللهُ وَالْحَالُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَنْ اللهُ اللهُ وَاللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ عَنْ اللهُ اللهُ وَاللهُ عَنْ اللهُ اللهُ وَاللهُ عَنْ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللَّهُ وَلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلْهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّل

وهذا هو الذي صنعه المشركون ومن بعدهم من مشركي هذه الأمة، فإنهم أتوا بركن من أركان كلمة التوحيد ألا وهو الإثبات، فقالوا: إن الله عَلَى مستحق للعبادة، لكن قالوا: يمكن أن يكون معه من يستحق شيئًا من أنواع العبادة، لكن لا على وجه الأصالة ولكن على وجه الواسطة.

وهذا من الأمور المهمة التي ينبغي العناية بها، وهي أن كلمة التوحيد لها ركنان: ركن النفي وركن الإثبات.

أما معناها فإن الإله في قوله: (لا إله) هو المعبود عن محبة وتعظيم، لأن مادة (إله) في اللغة والتي جاء بها القرآن معناها: العبادة، (إله) بمعنى عُبد مع المحبة والتعظيم، والألوهية: هي العبادة مع المحبة

والتعظيم، فالإله هو المعبود مع المحبة والتعظيم (١)، ويدل له من قول العرب قول الشاعر في رجزه المشهور (٢):

لِلَّهِ دَرُّ الغانيات اللَّهِ اللَّهِ مَن عبادتي، فالتأله ألِه ، يَأْله ، إلهة ، وألوهة هذا كله يعني: من عبادتي، فالتأله أله ، يَأْله ، إلهة ، وألوهة هذا كله راجع إلى معنى التعبد والعبادة ، والعرب لا تَعرف منها إلا أنه عُبد، حتى إن بعضهم قال: الهمزة في «أله» أصلها واو، وهي مِنْ «وَله» الأنه عُبد متولها متيمًا من الوله والمحبة الذي هو شدة المحبة.

المقصود: أن كلمة (لا إله) هذه فيها العبودية، وهذا هو المتقرر في العربية وفي القرآن؛ كما قال را الله المحلود على الله الله الله الله الله الله ولم يجعلوا ربًا مع الله على الله الله ولم يجعلوا ربًا مع الله على ومن ذلك ما جاء في قراءة ابن عباس المشهورة (٣) في سورة الأعراف: ﴿ وَيَدَرَكَ وَإِلاهَتَكَ ﴾ [الأعراف: ١٢٧]، يعني: وعبادتك.

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (١٣/ ٤٦٧)، ومختار الصحاح (ص٩)، والمصباح المنير (ص١٩).

<sup>(</sup>٢) هو رؤبة بن العجاج، انظر: تفسير الطبري (١/٥٤)، وتفسير ابن كثير (١/٢٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الطبري (١/٥٤)، وتفسير ابن أبي حاتم (١٥٣٨/٥)، وسنن سعيد ابن منصور (١٥٣٨/٥)، وتفسير البغوي (١٨٩/٢)، قال البغوي: «وقرأ ابن مسعود وابن عباس والشعبي والضحاك ﴿ وَيَدَرَكَ وَإِلاهَتَكَ ﴾ بكسر الألف، أي: عبادتك، فلا يعبدك؛ لأن فرعون كان يُعبد ولا يُعبد اله.

فإذًا معنى الآلهة والألوهة في كلام العرب العبادة مع المحبة والتعظيم، وهذا ينبئ ويثبت أن قول الأشاعرة والماتريدية والمتكلمين في معنى الإله قول باطل، حيث إن تفاسير المتكلمين للإله على قولين:

الأول: منهم من يقول: الإله هو القادر على الاختراع(١).

وهذا هو معنى الرب، أما الإله فليس فيه معنى الخلق، ولا القدرة على الخلق، ولا القدرة على الاختراع، إنما فيه معنى العبادة.

الشاني: وهو قول الأشاعرة والماتريدية ونحوهم ـ في كلامهم المعروف ـ: إن الإله هو المستغني عما سواه، المفتقر إليه كل ما عداه، حتى قال السنوسي في «أم البراهين» (٢) المشهورة من عقائدهم، قال: فمعنى لا إله إلا الله: لا مستغنيًا عما سواه ولا مفتقرًا إليه كل ما عداه إلا الله؛ "، ففسر الألوهية بالربوبية.

<sup>(</sup>۱) قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن كاللكه في الدرر السنية (۲۰۲۱): «والأشاعرة أخطؤوا في ثلاثة من أصول الدين، وأخطؤوا أيضًا في التوحيد ولم يعرفوا من تفسير لا إله إلا الله إلا معناها القادر على الاختراع..» وانظر أيضًا: مجموع الفتاوى (۱۰۱/۳)، ودرء تعارض العقل والنقل (۲۲۲/۱)، والملل والنحل (۱۰۰/۱).

<sup>(</sup>٢) أم البراهين لمحمد بن يوسف بن الحسين السنوسي المتوفى سنة ٨٩٥، انظر: كشف الظنون (١٧٠/١).

<sup>(</sup>٣) انظر السنوسية مع شرحها أم البراهين (ص٦٣).

فإذًا (لا إله) ليس معناها الربوبية، وإنما معناها: لا معبود، وخبر (لا) النافية للجنس محذوف، وحذف الخبر شائع كثير في لغة العرب؛ كقول النبي الله: (لا عَدُوى ولا طِيرَةُ ولا هَامَةً) (١)، فالخبر كله محذوف.

وخبر لا النافية للجنس يُحذف كثيرًا ويشيع إذا كان معلومًا لدى السامع ؟ كما قال ابن مالك في الألفية : (٢)

وَشَاعَ فِي ذَا البَابِ إسقَاطُ الخَبَرِ إِذَا الْمَارَادُ مَسع سُتُوطِهِ ظَهَرِ وَوَاللَّهِ مَا الْمَادِ مَع السقوط جاز الإسقاط.

وهنا قوله: (لا إله إلا الله) لم يذكر خبر (لا) لأنه معروف؛ لأن المشركين لم ينازعوا في وجود إله مع الله ﷺ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٧٠٧)، ومسلم (٢٢٢٠) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك (١/٣٧٧).

الثاني دون الأول، يعني: لما كان في الاستحقاق دون الوجود، جاء هذا الثاني دون الأول، يعني: لما كان في الاستحقاق دون الوجود، جاء هذا النفي بحذف الخبر؛ لأن المراد مع سقوطه ظاهر وهو نفي الأحقية، النفي بحذف الخبر تقديره (حق)؛ كما قال في : ﴿ ذَلِكَ بِأَتَ اللّهُ هُوَ الْحَقِّ وَالْحَقِ الْمُعَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الله الله الله الله الله الله الما الله الما الله الما الخبر بكلمة التوحيد هو نفي استحقاق العبادة بشيء لأحد غير الله قبلًا. فإذًا صار تقدير الخبر بكلمة (حق) صوابًا من جهتين:

**الجهة الأولى:** أن النزاع بين المشركين وبين الرسل كان الاستحقاق العبادة لهذه الآلهة ولم يكن لوجود الآلهة.

الجهة الثانية: أن الآيات دلت على بطلان عبادة غير الله، وعلى أحقية الله على للعبادة دونما سواه.

إذا تقرر ذلك فإن الخبر مقدر بكلمة (حق)، ولا نافية للجنس فنفت جنس استحقاق الآلهة للعبادة؛ نفت جنس المعبودات الحقة، فلا يوجد على الأرض ولا في السماء معبود عبده المشركون حق، ولكن المعبود الحق هو الله على وحده، وهو الذي عبده أهل التوحيد.

وتقدير الخبر بكلمة (حق) هو المتعين خلافًا لما عليه أهل الكلام المندموم، حيث قدروا الخبر بكلمة (موجود) أو بشبه الجملة (في

الوجود)، فقالوا: لا إله في الوجود أو لا إله موجود<sup>(۱)</sup>. وهذا فهم ليس من جهة الغلط النحوي ولكن من جهة عدم فهمهم لمعنى الإله؛ لأنهم فهموا من معنى الإله الرب، فنفوا وجود رب مع الله على وجعلوا آية الأنبياء دليلاً على ذلك، وهو قوله: ﴿ لَوَكَانَ فِيمَا الْمُلُمُ اللَّهُ لَقَسَدُنَا ﴾ الأنبياء دليلاً على ذلك، وهو قوله: ﴿ لَوَكَانَ فِيمَا الْمُلُمُ اللَّهُ لَقَسَدُنَا ﴾ الأنبياء: ٢٢]، وقوله في آية الإسراء: ﴿ قُللًو كَانَ مَعَدُهُ اللَّهُ لَلَّهُ لَكَانُونِهُ إِذَا لا سراء: ﴿ قُللُو كَانَ مَعَدُهُ اللَّهُ لَا لللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فَي آية الأنبياء وآية الإسراء بالرب، ولكن هي في الآلهة كما هو ظاهر اللفظ فيهما.

فقوله هنا: (لا إِله إِلا الله)، (لا) نافية للجنس، و(إِله) هو اسمها مبني على الفتح، و(لا) النافية للجنس مع اسمها في محل رفع المبتدأ، و(حق) هو الخبر المحذوف، والعامل فيه هو الابتداء، أو العامل فيه (لا) النافية للجنس على اختلاف بين النحويين في العامل، و(إِلا الله): (إِلاً) أداة استثناء و(الله) مرفوع وهو بدل من الخبر لا من المبتدأ؛ لأنه لم

<sup>(</sup>۱) قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن والمنافقة في الدرر (۲ / ۳۲۹): «وقد غلط هنا بعض الأغبياء وقدر الخبر: (موجود)، وبعضهم قدره: (ممكن)، ومعناه: أنه لا يوجد ولا يمكن وجود إله آخر، وهذا جهل بمعنى الإله، ولو أُريد بهذا الاسم الإله الحق وحده لما صح النفي من أول وهلة، والصواب أن يقدر الخبر: (حق) ، لأن النزاع بين الرسل وقومهم في كون الهتهم حقًا أو باطلاً، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّا أَوْلِيَاكُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضَكُلِ مُمّينِ ﴾ وأما إلهية الله فلا نزاع فيها، ولم ينفها أحد ممن يعترف بالربوبية» اهد.

يدخل في الآلمة حتى يُخرج منها ؛ لأن المنفى هي الآلمة الباطلة فلا يدخل فيها ـ كما يقوله من لم يفهم ـ حتى يكون بدلاً من اسم لا النافية للجنس، بل هو بدل من الخبر، وكون الخبر مرفوعًا والاسم هذا مرفوعًا يبين ذلك؛ لأن التابع مع المتبوع في الإعراب والنفي والإثبات واحد. وهنا يُنتبه إلى أن الخبر لما قَدر (بحق) صار المُثبت هو استحقاق الله عَلَّا للعبادة، ومعلوم أن الإثبات بعد النفي أعظم دلالة في الإثبات من إثبات مجرد بلا نفي ؛ ولهذا صار قول: (لا إله إلا الله)، وقول: (لا إله غير الله) هذا أبلغ في الإثبات من قول: (الله إله واحد)؛ لأن هذا قد ينفي التقسيم ولكن لا ينفي استحقاق غيره للعبادة، ولهذا صار قوله عَنْ : ﴿ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ اللَّهِ عَنْ الرَّحِيثُ ﴾ [البقرة: ١٦٣]، وقول الله على : ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَمُمُ لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكُمْ رُونَ ﴾[الصافات: ٣٥]، جمع بين النفي والإثبات، وهذا يسمى الحصر والقصر، ففى الآية حصر وقصر. وبعض أهل العلم يعبر عنها بالاستثناء المفرغ، وهذا ليس بجيد، بل الصواب أن يُقال: هذا حصر وقصر، فجاءت (لا) نافية، وجاءت (إلا) مثبتة ليكون تُمَّ حصر وقصر في استحقاق العبادة لله عَجْكُ دون غيره، وهذا عند علماء المعانى في البلاغة يفيد: الحصر، والقصر،

والتخصيص، يعني: أنه فيه لا في غيره، وهذا أعظم دلالة فيما اشتمل عليه النفي والإثبات. ومعنى كلمة التوحيد وتفصيل الكلام عليها يُرجع إليه في موضعه من كلام أئمة الدعوة رحمهم الله تعالى (١).

قال هنا: (وَحُدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ)، وهذا من التأكيد بعد التأكيد، قال الحافظ ابن حجر (٢) في فتح الباري على قوله: (واحد لا شريك له): «هذا تأكيد بعد تأكيد لبيان عظم مقام التوحيد» (٣)، وأن الله على في استحقاق العبادة (وحده لا شريك له) في ذلك.

قال هنا: (لا شَرِيكَ لَهُ)، وأنواع ادعاء الشريك كثيرة ومجملها:

<sup>(</sup>١) انظر: تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد (ص٥٣ ـ ٥٩)، والدرر السنية (٣٩/٨ ـ ٩٩) الرسالة الثالثة والعشرون من رسائل الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب على الله الم

<sup>(</sup>٢) هو الإمام العلامة عمدة المحدثين، وقدوة المحققين، حافظ العصر، ونادرة الدهر، شهاب الدين أحمد بن علي بن حجر العسقلاني الكناني الشافعي، صاحب فتح الباري، والعديد من التصانيف المليحة، توفي سنة اثنتين وخمسين وثمانمائة. انظر: تاريخ البريهي (٣٢٩)، وطبقات المفسرين للداودي (٣٢٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح الباري (١٣/ ٣٤٥).

**الأول:** ادعاء الشريك له في ربوبيته، وأن ثم ظهير معه يصرف الأمر.

الثاني: ادعاء الشريك معه في استحقاق العبادة.

الثالث: ادعاء الشريك معه في أسمائه وصفاته على وجه الكمال. الرابع: ادعاء الشريك معه في الأمر والنهى في التشريع.

الخامس: ادعاء الشريك معه في الحكمة التي قضاها في كونه ؛ كما يقول الفلاسفة ونحوهم.

إذًا أنواع الاشتراك التي ادُعي أن ثم من يشارك الله عَلَى فيها كثيرة، وهذه الخمسة هي جماعها.

قال بعدها: (إِقْرَارًا يِهِ وَتَوْحِيدًا)، والإقرار هو الإذعان والتسليم والاعتقاد بذلك (١)، (إِقْرَارًا يِهِ)، يعني: أنه وحده لا شريك له، ورَتُوْحِيدًا) التوحيد مصدر وَحَّدَ يُوَحِّدُ تَوْحِيدًا، يعني: جعل الشيء واحدًا، وقد جاء استعمالها في السنة في بعض طرق حديث ابن عباس أن النبي على السل معادًا إلى اليمن قال: ﴿ إِنَّكَ تَقْدَمُ على قَوْمٍ من أَمْلِ الْكِتَابِ فَلْيَكُنْ أُوّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إلى أَنْ يُوحِدُوا اللَّه تَعَالَى، (٢)، فمن الى توحيد الله فإنه يدعو إلى تحقيق الشهادتين، وجاء في قول دعا إلى توحيد الله فإنه يدعو إلى تحقيق الشهادتين، وجاء في قول

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (٨٨/٥)، والحدود الأنيقة (ص٧٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٣٧٢).

الصحابي ﷺ: «فَأَهَلُ بِالتَّوْحِيدِ لَبَيْكَ اللهم لَبَيْكَ لَبَيْكَ لاشَرِيكَ لك لَيْكَ،(١).

إذًا كلمة التوحيد موجودة في السنة، ومستعملة، ودين الإسلام هو دين التوحيد، والنصوص دلت على انقسام التوحيد إلى:

- توحيد الإلهية.
- وتوحيد الربوبية.
- وتوحيد الأسماء والصفات.

قسمها العلماء إلى هذه القسمة ، ولديهم فيها استقراء لنصوص الكتاب والسنة ، ويكثر ذلك في عبارات المتقدمين من أئمة الحديث والأثر ، فجاء عند أبى جعفر الطبري (٢) في تفسيره ، وفي غيره من كتبه...

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٢١٨) من حديث جابر الله.

<sup>(</sup>۲) هو محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب، الإمام أبو جعفر الطبري، كان مولده في سنة أربع وعشرين ومائتين، قال عنه ابن كثير: «كان فصيح اللسان، وروى الكثير عن الجم الغفير، ورحل إلى الآفاق في طلب الحديث، وصنف التاريخ الحافل، وله التفسير الكامل الذي لا يوجد له نظير، وغيرهما من المصنفات النافعة في الأصول والفروع» اهد. انظر: تاريخ بغداد (۲۱۲/۲)، وتاريخ دمشق (۱۸۸/۵۲)، والوافي بالوفيات (۲۱۲/۲)، وسير أعلم النبلاء (۲۱۲/۲)، والبداية والنهاية (۱۱/۵۱)، وطبقات الشافعية الكبرى (۲۱۲۰/۳).

وفي كلام ابن بطة (١)، وكلام ابن منده (٢)، وكلام ابن عبد البر (٣)، وغيرهم من أهل العلم من أهل الحديث والأثر، خلافًا لمن زعم من

(۱) هو الإمام القدوة العابد المحدث الفقيه شيخ العراق أبو عبد الله عبيد الله بن محمد بن محمد بن حمد بن حمدان العكبري المعروف بابن بطة، ولد سنة أربع وثلا ثمائة، وتوفي سنة سبع وثمانين وثلا ثمائة، له كتاب الإبانة الصغرى، والإبانة الكبرى، وكلاهما مطبوع، والأخير كتاب مسند عظيم القدر تظهر براعة مؤلفه في تراجمه وشرحه على الأحاديث. انظر: تاريخ بغداد (۳۷۱/۱۰)، وسير أعلام النبلاء (۲۲۹/۱۳)، والعبر (۳۷/۳)، والبداية والنهاية الذهب (۲۲۱/۱۳)، وشذرات الذهب (۲۲۲/۳).

(٢) هو الإمام الحافظ محدث الإسلام محمد بن إسحاق بن محمد بن يحيى بن منده الأصفهاني، الثقة الرحالة، رحل إلى البلاد الشاسعة، وسمع الكثير، ولد سنة عشر وثلا ثمائة، وتوفي في أصفهان في صفر سنة ست وتسعين وثلا ثمائة، له من المصنفات: «التاريخ»، و«الناسخ والمنسوخ»، و«الإيمان»، و«الرد على الجهمية»، و«السنة». انظر: تاريخ دمشق (٢٩/٥٢)، وتاريخ أصبهان (٢٧٨/٢)، وسير أعلام النبلاء (٢٩/١٧)، والبداية والنهاية (٢١/١٧).

(٣) هو الإمام العلامة الحافظ أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البربن عاصم النمري القرطبي المالكي، أحد الأعلام، وصاحب التصانيف المليحة، منها: «التمهيد»، و«الاستذكار»، و«الاستيعاب»، و«جامع بيان العلم وفضله»، وغير ذلك، ولد يوم الجمعة لخمس بقين من شهر ربيع الآخر سنة ثمان وستين وثلاثمائة، وتوفي سنة ثلاث وستين وأربعمائة يوم الجمعة آخر يوم شهر ربيع الآخر. انظر: سير أعلام النبلاء (١٥٣/١٨)، والبداية والنهاية (١٠٤/١٠)، وشذرات الذهب (٣١٤/٣).

المبتدعة من أن هذا التقسيم أحدثه ابن تيمية ، فهذا التقسيم قديم يعرفه من يطالع كتب أهل العلم (١).

## فتوحيد الله ثلاثة أنواع:

توحيد الربوبية: وهو اعتقاد أن الله واحد في أفعاله والله شريك له، وأفعاله والله منها: خلقه، ورزقه، وإحياؤه، وإماتته، وتدبيره للأمر، ونحو ذلك، يعني: أن توحيد الربوبية راجع إلى أفراد الربوبية التي هي: السيادة، والتصرف في الملكوت، وكل ما رجع إلى السيادة والتصرف في الملكوت، وكل ما رجع إلى السيادة والتصرف في الملكوت رجع إلى توحيد الربوبية؛ فالإيمان بتوحيد الربوبية معناه أنه إيمان بأن الله وحده لا شريك له هو المتصرف في هذا الملكوت أمرًا ونهيًا، فهو الخالق وحده، وهو الرازق وحده، وهو الخيي المميت وحده، وهو النافع الضار وحده، وهو القابض الباسط وحده في المميت وحده، وهو النافع الضار وحده، وهو القابض الباسط وحده في

<sup>(</sup>۱) لمعرفة أقوال أهل العلم في أقسام التوحيد، انظر على سبيل المثال: «تفسير الطبري» (٢١٤/٣)، (٤١/٤)، و«اعتقاد أئمة الحديث» لأبي بكر الإسماعيلي (ص٠٤ وما بعدها)، و«الإيمان» لابن منده (٢٧٩/١)، و«التوحيد ومعرفة أسماء الله وصفاته على الاتفاق والتفرد» لابن منده أيضًا (٢١/١ ـ ١١٦٠)، (٣/٧ وما بعدها)، و«شرح الطحاوية» لابن أبي العز (ص٢٧ ـ ٨٨)، و«المنتقى من منهاج الاعتدال» للذهبي (ص١٤٨)، ومجموع الفتاوى العز (ص٢٧ ـ ٨٨)، و«أقسام التوحيد» لسماحة الشيخ عبد العزيز بن باز مخالف ، و«الجواب المفيد في بيان أقسام التوحيد» لشيخنا العلامة محمد بن صالح العثيمين خالفه ، و«القول السديد في الرد على من أذكر تقسيم التوحيد» للشيخ عبد الرزاق بن عبد المحسن العباد.

وتوحيد الإلهية: هو توحيد الله بأفعال العبيد؛ التوحيد في القصد والطلب بأن يُفْرِد العبدُ رَبَهُ عَلَى في إنابته، وخضوعه، ومحبته، ورجائه، وأنواع عباداته من صلاته، وزكاته، وصيامه، ودعائه، وذبحه، ونذره .. إلى آخر أفراد العبادة بما هو معلوم في توحيد الإلهية.

وتوحيد الأسماء والصفات: وهو اعتقاد أن الله على هو المتوحد في استحقاقه لما بلغ في الحسن نهايته من الأسماء، ولما بلغ غاية الكمال من النعوت والصفات، فالله على لا يماثله أحد في أسمائه وصفاته؛ كما قال على: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مُنَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الله على اله على الله على ال

وهناك نوع رابع: هو توحيد دلت عليه شهادة أن محمدًا رسول الله، وهو: ألا يُعبد الله إلا بما شرع، ويُسمى عند طائفة من أهل العلم: «توحيد المتابعة»، يعني: أن يكون المرء متابعًا للنبي الله وحده،

فلا أحد يستحق المتابعة على وجه الكمال إلا النبي الله على على وجه الكمال إلا النبي الله على على الله القيم في نونيته: (١)

فَلُواحِلُو كُن وَاحِلُا فِي وَاحِلُو الْعَبُود، له وحده عَلَىٰ قصدًا وإرادة وقوجهًا ورغبًا ورهبًا، عَلَىٰ وتقدست أسماؤه، «كن واحدًا» أنت في وتوجهًا ورغبًا ورهبًا، عَلَىٰ وتقدست أسماؤه، «كن واحدًا» أنت في قصدك وإرادتك وتوجه قلبك لا تتشعب عليك الأوهام في قلبك ولا في سلوكك؛ بل «كن واحدًا» أنت، «في واحدٍ» يعني في سبيلٍ واحد، قال بعدها: «أعني سبيل الحَلُ والإيكان» وهو سبيل السلف الصالح الذين اتبعوا النبي على واهتدوا به، وهذا التعبير (توحيد المتابعة) استعمله ابن القيم، واستعمله شارح الطحاوية ابن أبي العز الحنفي (من وجماعة من أهل العلم (من).

<sup>(</sup>١) انظر: النونية مع شرح ابن عيسى (٢٥٨/٢).

<sup>(</sup>٢) هو صدر الدين أبو الحسن علي بن علاء الدين علي بن محمد بن صالح بن أبي العز الأُذْرَعيُّ الدمشقي الحنفي الصالحي المعروف بابن أبي العز، ولد سنة إحدى وثلاثين وسبعمائة، وتوفي سنة اثنتين وتسعين وسبعمائة، انظر: شذرات الذهب (٢/٦٦)، وإنباء الغمر (٢/٥٩- ٩٨)، والدليل الشافي لابن تغري بردي (١/٥١).

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح الطحاوية (ص٥٧٢)، والروح لابن القيم (٢٢٩).

وبعض أهل العلم يُقسم التوحيد إلى قسمين(١):

- توحيد قولي اعتقادي.
- وتوحيد فعلي إرادي.

وقولهم: «توحيد قولي اعتقادي»، هذا يشمل توحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات، لأن توحيد الربوبية قولي واعتقادي، وتوحيد الأسماء والصفات قولي واعتقادي.

وقولهم: «توحيد فعلي إرادي»، هذا يعنون به ما يتعلق بفعل المكلف، وهو على قسمين:

- أفعال القلوب، مثل: الخوف، والرجاء، والمحبة، والمحبة، والرغبة، والرهبة، ونحو ذلك.
- وأفعال الجوارح، مثل: الدعاء، والاستغاثة، والذبح، والنذر، ونحو ذلك.

قال بعدها: (وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ تسليمًا مَزِيدًا)، قوله: (وَأَشْهَدُ) يعني: أعتقد وأخبر وأعلم (أَنَّ مُحَمَّدُا) محمد بن عبد الله القرشي ﷺ (عَبْدُهُ

<sup>(</sup>۱) انظر: شرح الطحاوية (ص۸۸)، ومدارك السالكين (۱/۲۶، ۲۵)، وبدائع الفوائد (۱/۱۶ ، ۲۵)، والصواعق المرسلة (۲۰۱/۲)، وتيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد (ص۱۷).

وَرَسُولُهُ)، ليس إلهًا وليس ملكًا، وإنما هو عبد من عبيد الله شرفه الله على بالرسالة، فلا يُدَّعى فيه أكثر من أنه رسول من الله على وكفى بها مرتبة وكفى بها منزلة.

وهذه الشهادة تقتضي اعتقاد أنه رسول الله، والإعلام بذلك يقتضى أشياء، منها:

- أنه ﷺ مبلغ عن الله.
- وأنه يجب طاعته فيما أمر.
  - وأن يُصدُق فيما أخبر.
- وأن يُجتنب ما عنه نهى وزجر.
  - وألا يُعبد الله إلا بما شرع.

والمشهور أن هذا معنى الشهادة بأن محمدًا رسول الله هي، وهو من مقتضياتها ومعناها الذي تقتضيه، أما معناها الأول فهو: اعتقاد وإعلام وإخبار بأن محمدًا هي عبد من عبيد الله، ورسول من المرسلين الذين أرسلهم الله هي .

هنا في قوله: (رَسُولَهُ) تنبيه: أن النبوة غير الرسالة، والنبي غير الرسول، والنبي والرسول لفظان موجودان في لغة العرب، فتعريفهما في اللغة يؤخذ من موارده في اللغة، وهو أن النبي مأخوذ من النبوة وهي

الارتفاع (١)؛ وذلك لأنه بالإيحاء إليه وبالإخبار إليه أصبح مرتفعًا على غيره، والرسول: هو من حُمِّلَ رسالة فبعث بها (٢).

وكلمة (نبي) جاءت في القرآن في القراءات على قراءتين متواترتين (٣):

الأولى: النبي بالياء ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُ ﴾ ، وأشهر من قرأ بـ (النبي) عاصم (٤).

والثانية: النبيء (يا أيها النبيء)، وأشهر من قرأ به (النبيء) نافع (٥٠).

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (١/٦٣١)، والتعاريف للمناوى (ص٣٠٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب (١١/ ٢٨٤)، والتعاريف للمناوى (ص٣٦٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: نقط المصحف لأبي عمرو الداني (ص١٣٥)، وإتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر للدمياطي (ص٨٢).

<sup>(</sup>٤) هو عاصم بن بهدلة أبي النجود أبو بكر الأسدي الكوفي ، كان أحد القراء السبعة والمشار إليه في القراءات ، أخذ القراءة عن أبي عبد الرحمن السلمي وزر بن حبيش ، وأخذ عنه أبو بكر ابن عياش وحفص بن سليمان ، توفي سنة ثمان وعشرين أو سبع وعشرين ومائة. انظر : الطبقات الكبرى (٣/٦) ، وتاريخ دمشق (٢٢٠/٢٥) ، ووفيات الأعيان (٩/٣) ، وسير أعلام النبلاء (٢٥٦/٥).

<sup>(</sup>٥) هو أبو رويم نافع بن عبد الرحمن بن أبي نعيم، المقرئ المدني أحد القراء السبعة، كان إمام أهل المدينة والذي صاروا إلى قراءته ورجعوا إلى اختياره، توفي سنة تسع وستين ومائة.

والفرق بين النبي والنبيء في اللغة: أن النبي مأخوذ من النبوة وهي الارتفاع، والنبيء من النبوءة وهو من نبئ، أما من حيث الشرع فالنبي والنبيء واحد، وكلا الأمرين حاصل في النبي في وفي كل نبي، فهو مرتفع ولأجل ذلك فهو نبي، وهو مُنبأ ولأجل ذلك فهو نبيء.

ولهذا نقول: إن كلمة (نبي) صارت من الرفعة؛ لأنه نبيء، يعني: أنه نُبئ في نَبْوة وارتفاع عن غيره من الناس.

أما في التعريف الاصطلاحي للنبي والرسول فهذا مما اختلف فيه أهل العلم كثيرًا، والمذاهب فيه متنوعة، منها:

المذهب الأول: قول من قال: إنه لا فرق بين الرسول والنبي فكل نبي رسول وكل رسول نبي (١)، قال به طائفة قليلة من أهل العلم من المتقدمين ومن المتأخرين، ومنهم من ينسب إلى السنة.

والمذهب الثاني: أن النبي والرسول بينهما فرق، وهو أن النبي

=

انظر: مشاهير علماء الأمصار (ص١٤١)، والمعارف لابن قتيبة (ص٥٢٨)، ووفيات الأعيان (٣٠١/٥)، وتاريخ أصبهان (٣٠١/٢).

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير الكبير للرازي (٢٣/٢٣)، والتعريفات للجرجاني (ص١٤٨).

أدنى مرتبة من الرسول فكل رسول نبي وليس كل نبي رسولاً (١)، وهو قول جمهور أهل العلم وعامة أهل السنة.

والمذهب الثالث: أن النبي أرفع من الرسول، وأن الرسول دون النبي، وهو قول غلاة الصوفية (٢٠).

(۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية، في «النبوات» (ص١٨٤): «فالنبي هو الذي ينبئه الله، وهو ينبئ بأنبأ الله به، فإن أُرْسِلَ مع ذلك إلى من خالف أمر الله ليبلغه رسالة من الله إليه فهو رسول، وأما إذا كان إنما يعمل بالشريعة قبله ولم يُرْسَلْ هو إلى أحد يبلغه عن الله رسالة فهو نبي وليس برسول» اهد. وانظر: تفسير ابن كثير (٢٩٤/٣)، وتفسير القرطبي (٢٩٨/٧).

(٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كالله في «منهاج السنة النبوية» (٣٣٥/٥) يصف أحوال غلاة الصوفية: «وهم في الحلول والاتحاد نوعان: نوع يقول بالحلول والاتحاد العام المطلق؛ كابن عربى وأمثاله، ويقولون في النبوة: إن الولاية أعظم منها؛ كما قال ابن عربى:

مقام النبوة في برزخ فويق الرسول ودون السولى. وقال في «رسالة في الرد على ابن عربي» (ص٢٠٥): «وهم مع هذا الكفر والتعطيل الذي هو شر من قول اليهود والنصارى يدعون أن هذا العلم ليس إلا نخاتم الرسل وخاتم الأولياء الذي يدعونه، وأن خاتم الأنبياء إنما يرى هذا العلم من مشكاة خاتم الأولياء، وأن خاتم الأولياء بأخذ من المعدن الذي يأخذ منه الملك الذي يوحى به إلى خاتم الأنبياء» اه.

وانظر: مجموع الفتاوي (۲۲۱/۲)، ۱۷۱/٤)، والصواعق المرسلة (۱۱۵۷/۳)، ونعمة الذريعة في نصرة الشريعة (ص٣٨)، والرد على القائلين بوحدة الوجود (ص٢٠). وأرجح الأقوال هو قول جمهور أهل العلم وعامة أهل السنة ؛ ذلك لأدلة كثيرة استدلوا بها على هذا الأصل مبسوطة في مواضعها ، نختصر بعضها :

الدليل الأول: قوله على: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَانَبِي اللهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطُ فَنُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللهُ عَالِيمُ حَكِيمٌ ﴾ [الحج: ٥٢].

فيُؤخذ من قوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَانَعِي ﴾ أوجه ثلاثة:

**الأول:** أن الإرسال وهو فعل (أرسلنا) وقع على الرسول وعلى النبي، فإذًا الرسول مرسل والنبي مرسل؛ لأن هذا وقع على الجميع.

الثاني: أنه عطف بالواو، فقال: ﴿ مِن رَسُولُ وَلَانَعِي ﴾ والعطف بالواو يقتضي المغايرة: مغايرة الذات، أو مغايرة الصفات، وهنا المقصود منه أن الصفة التي صار بها رسولاً غير النعت الذي صار به نبيًا، وهو المقصود مع تحقق أن الجميع وقع عليهم الإرسال.

الثالث: أنه عطف ذلك ب (لا) أيضًا في قوله: ﴿ وَمَا آَرُسَلُنَا مِن قَبْلِكُ مِن رَّسُولُ وَلَا نَعِي عَلْمَا فَي قوله: ﴿ وَمَا آَرُسَلُنَا ﴾ منا في تأكيد النفي في أول الآية، وهو قوله: تعالى: ﴿ وَمَا آَرُسَلُنَا ﴾ فهو تقدير تكرير الجملة منفية

من أولها ؛ كأنه قال: وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا أرسلنا من قبلك من نبي إلا إذا تمنى ألقى الشيطان في أمنيته.

الدليل الثاني: أن النبوة ثبتت لآدم الطَّيِّلُمُ فآدم كما صح في الحديث نبي مُكلَّم، وأن هناك أنبياء جاءوا بعد آدم الطَّيِّلُمُ كإدريس وشيث وغيرهما، ذكرهم الله تَجَلَّق في القرآن.

والرسل أولهم نوح الطّيّلا، وجعل الله وظل أولي العزم من الرسل خمسة، وجعل أولهم نوحًا الطّيّلا ؛ فهذا يدل على أن آدم الطّيّلا لم يحصل له وصف الرسالة، بل جاء في الحديث أن النبي على قال: «آدَمُ نَحِي مُكَلِّمٌ» (١)، ووُصِفَ نوح بأنه رسول (٢)، ووُصِفَ إدريس بأنه نبي (٣)، فدل هذا على التفريق بين المقامين.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند (۱۷۸/٥)، والبخاري في تاريخه (۲۹/۱)، وابن أبي شيبة في مصنفه (۲۹/۱)، وابن حبان في صحيحه (۷٦/۲)، والبزار في مسنده (۲٦٥/۱)، وابن حبان في صحيحه (۷٦/۲)، والبزار في مسنده (ص٦٥)، والطبالسي في مسنده (ص٦٥)، والطبراني في الكبير (٧٨٧١)، والبيهقي في شعب الإيمان (١٤٨/١) من حديث أبي ذر الله

<sup>(</sup>٢) كما في حديث الشفاعة الذي رواه البخاري (٣٣٤٠)، ومسلم (١٩٤) من حديث أبي هريرة هذا ، وفيه: «... فَيَأْتُونَ نُوحًا فَيَقُولُونَ يَا نُوحُ أَلْتَ أُوَّلُ الرَّسُلِ إِلَى أَهْلِ الأَرْضِ ، وَسَمَّاكَ اللَّهُ عَبْدًا شَكُورًا ، أَمَا تَرَى إِلَى مَا نَحْنُ فِيهِ ؟...».

<sup>(</sup>٣) كما قال عَلَى: ﴿ وَأَذَكُرُ فِ ٱلْكِنَابِ إِدْرِينَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا نَّبِيًّا ﴾ [مريم: ٥٦].

الدليل الثالث: ما جاء في الحديث من التفريق ما بين عدد الأنبياء وعدد المرسلين، فقد سأل أبو ذر الله النبي الله كم وفاء عدة الأنبياء؟ قال الله عند مائة ألف وأربعة وعشرون ألفا، الرسل مِن ذرك كلاث مائة وحَمْسة عَشر (۱)، وهذا الحديث حديث أبي ذر حسنه بعض أهل العلم، وإن كان إسناده عند التحقيق فيه ضعف، لكن فيه جمل صحيحة، وهو حديث طويل رواه ابن حبان وغيره.

وثم أدلة أخرى في هذا المقام قد لا تكون دالة بوضوح على المراد. إذا تبين ذلك وأن الصحيح هو قول الجمهور، وهو أن النبي والرسول بينهما فرق، فما تعريف النبي وما تعريف الرسول في الاصطلاح؟

قلنا: إن النبي يقع عليه الإرسال ولكن لا يسمى رسولاً عند الإطلاق، والرسول يقع عليه الإرسال وهو الذي يسمى رسولاً عند

<sup>(</sup>١) حديث أبي ذر را الله السبق تخريجه الصفحة السابقة.

الإطلاق، والله على المبلغ للوحى جبريل الطَّلِينَا: (الرسول) فلا ينصرف بالإطلاق على المبلغ للوحى جبريل الطَّلِينَانَ.

والله عند الإطلاق أن يُقال: هذه مرسلة، أو هذه رسالة الله، أو هذه ولا يقع عند الإطلاق أن يُقال: هذه مرسلة، أو هذه رسالة الله، أو هذه الأشياء رسول من إطلاق المفرد وإرادة الجمع به؛ ولهذا نقول: قد يُقال عن هذه الأشياء إنها مرسلة؛ كما جاء في القرآن: ﴿ وَٱلْمُرْسَلَتِ عُرَاكًا ﴾ المرسلات: ١]، ولكن إذا أُطْلِقَ لفظُ الرسول فلا ينصرف إلى مَنْ أُرْسِلَ من الملائكة، وإنما ينصرف إلى مَنْ أُرْسِلَ من البشر، وهذا يدل على أن الفرق قائم ما بين النبي وما بين الرسول، وأن النبي إرساله خاص وأن الرسول إرساله مطلق.

فلهذا نقول: دلت آية سورة الحج: ﴿ وَمَا آرْمَلُنَا مِن قَبْلِكُ مِن وَلَهُ وَمَا أَرْمَلُنَا مِن قَبْلِكُ مِن وَسُولِ وَلَا يَعِيهِ وَالرسول يقع عليه ورسال، فما الفرق بينهما من جهة التعريف؟ الجواب: أن العلماء اختلفوا على أقوال كثيرة على تعريف هذا وهذا، ولكن الاختصار في ذلك مطلوب، وهي مسألة اجتهادية.

فتعريف النبي: هو من أوحى الله إليه بشرع لنفسه أو أمره بالتبليغ إلى قوم موافقين يعني موافقين له في التوحيد، والرسول: هو من أوحي

إليه بشرع وأمر بتبليغه إلى قوم مخالفين (١)، ويُلاحظ من هذا التعريف للنبي وللرسول أنه لا مدخل لإيتاء الكتاب في وصف النبوة والرسالة، فقد يُعطى النبي كتابًا وقد يُعطى الرسول كتابًا، وقد يكون الرسول ليس له كتاب وإنما له صحف ﴿ مُعُفِ إِبْرَهِم وَمُوسَى ﴾ [الأعلى: ١٩]، وقد يكون له كتاب.

فإذًا من جعل الفيصل أو الفرق بين النبي والرسول هو مجيء الموحي بكتاب منزل من عند الله رسح الله الله الله الله على:

أولاً: الإيحاء، فالنبي موحى إليه والرسول موحى إليه.

ثانيًا: أنه يوحى إليه بشرع أو بفصل في قضية - شرع يشمل أشياء كثيرة - فالنبي يوحى إليه بشرع، وكذلك الرسول يوحى إليه بشرع.

لكن النبي يوحى إليه لإبلاغه إلى قوم موافقين، أو ليعمل به في خاصة نفسه؛ كما جاء في الحديث: « عُرِضَتْ عَلَى الأَمَمُ فَجَعَلَ يَمُرُ خاصة نفسه؛ كما جاء في الحديث: « عُرِضَتْ عَلَى الأَمَمُ فَجَعَلَ يَمُرُ النَّبِيُ مَعَهُ الرَّهُ فُ وَالنَّبِي مُعَهُ الرَّهُ فُ وَالنَّبِي مُعَهُ الرَّهُ فُ وَالنَّبِي اللَّهُ مُعَهُ الرَّهُ فُ وَالنَّبِي اللَّهُ فَا الرَّهُ فَا اللَّهُ فَا الللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللللْمُولِقُولُ اللَّهُ فَا الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولُ اللللِه

<sup>(</sup>۱) راجع (ص٥٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٧٥٢)، ومسلم (٢٢٠) من حليث ابن عباس كالله

الحديث: «إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَكَةُ الْأَنْبِيَاءِ» (١) ولم يجعلهم ورثة الرسل ؛ وذلك لأن العالم في قومه يقوم مقام النبي في إيضاح الشريعة التي معه ، فيكون في إيضاح الشريعة ثمَّ شبه ما بين العالم والنبي ، ولكن النبي يوحى إليه فتكون أحكامه صوابًا ؛ لأنها من عند الله عَلَى والعالم يوضح الشريعة ويعرض لحكمه الغلط.

يتعلق بهذه المسألة بحث أن الرسول قد يكون متابعًا لشريعة من قبله. قبله كما أن النبي يكون متابعًا لشريعة من قبله.

فإذًا الفرق ما بين النبي والرسول في اتباع شريعة من قبل: أن النبي يكون متابعًا لشريعة من قبله، والرسول قد يكون متابعًا كيوسف الطّيِّلِمُ جاء قومه بما بعث الله به إبراهيم الطّيِّلِمُ ويعقوب، وقد يُبعث بشريعة جديدة. وهذه الاحترازات لأجل أن ثمة طائفة من أهل العلم جعلت كل محترز من هذه الأشياء فرقًا ما بين النبي والرسول، فالكتاب قد يُعطاه النبي وقد يُعطاه الرسول، ولكن هل بُعث لقوم مخالفين أو موافقين؟ هذا مدار الفرق ما بين النبي والرسول، فالرسول قد يُبعث بالديانة التي جاء بها رسول مَنْ قبله، لكنه يُرسل إلى قوم مخالفين، وإذا كانوا مخالفين جاء بها رسول مَنْ قبله، لكنه يُرسل إلى قوم مخالفين، وإذا كانوا مخالفين

فلابد أن يكون منهم من يصدقه ومنهم من يكذبه ؛ لأنه ما من رسول إلا وقد كُذِّبَ ؛ كما جاءت بذلك الآيات الكثيرة.

قال هنا: (صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ)، هذا سؤال من المصنف الخُلْكَة أن يُثني الله على نبيه محمد على إذ الصلاة من الله الثناء، وذلك امتثالاً لقول الله على نبيه محمد على إذ الصلاة من الله الثناء، وذلك امتثالاً لقول الله على نبيه عمد على الأحزاب : ﴿ إِنَّ اللهَ وَمَكَنِ صَلَّهُ وَمَكَنْ مَعَلَ النَّهِ يَكَالُكُمُ اللّهُ وَمَكَنْ مَعَلَ النَّهِ مَعَلَ النَّهِ مَعَلَ اللّهُ وَمَكَنْ مَعَلَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّهُ وَسَلّهُ مُوافَسَلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ١٥٦].

والعلماء قد اختلفوا في هذا الأمر، وهو قوله: ﴿ مَهُ لُواْ عَلَيْهُ وَسَلِّمُواْ فَيْهُ تَفْصِيلُ؟ على وَسَلِّمُواْ فَيْهُ تَفْصِيلُ؟ على أقوال (١٠):

القول الأول: قال طائفة من أهل العلم من الحنفية ؛ كالطحاوي (٢) وجماعة من الشافعية والمالكية: إنه يجب الصلاة على

<sup>(</sup>۱) انظر أقوال العلماء في وجوب الصلاة على النبي ﷺ: أحكام القرآن للجصاص (۲) انظر أقوال العلماء في وجوب الصلاة على النبي ﷺ: أحكام القرآن لابن العربي (٦٢٣/٣)، ومنهاج السنة النبوية (٥٩٥/٤ - ٥٩٥)، وتفسير ابن كثير (٥٩/٣ - ٥١٣).

<sup>(</sup>٢) هو أحمد بن محمد بن سلامة بن سلمة بن عبدالملك أبو جعفر الطحاوي، نسبة إلى طحا قرية بصعيد مصر، الفقيه الحنفي صاحب المصنفات المفيدة والفوائد الغزيرة، ولد سنة تسع وعشرين ومائتين، كان شافعيًا تفقه على المزني وعلى المنت الشافعي، ثم انتقل في الفروع من مذهب الشافعية إلى مذهب الحنفية، إلا أنه لا يتعصب لقول أبي حنيفة، ولا يقلده؛ كما هو صنيع العلماء المحققين، فكان يتابعه فيما ظهر فيه الدليل، ويأخذ بالدليل إذا خالف قول

القول الثاني: قال شيخ الإسلام ابن تيمية: الأقرب أنه تجب الصلاة على النبي على الدعاء؛ وذلك لأنه قد ثبت عن عمر وغيره أنه قال: «إِنَّ الدُّعَاءُ مَوْقُوفٌ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ لاَ يَصْعَدُ مِنْهُ شَيْءٌ حَتَّى تُصَلِّى عَلَى نَبِيكَ عَلَى نَبِيكَ عَلَى السَّمَاءِ وَالأَرْضِ لاَ يَصْعَدُ مِنْهُ شَيْءٌ حَتَّى تُصلِّى عَلَى نَبِيكَ عَلَى السَّمَاءِ وَالأَرْضِ لاَ يَصْعَدُ مِنْهُ شَيْءٌ حَتَّى تُصلِّى عَلَى نَبِيكَ عَلَى السَّمَاءِ وَالأَرْضِ لاَ يَصْعَدُ مِنْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

وعلى هذا القول وهو أن الصلاة على النبي على تجب في الدعاء، فمحلها قبل الدعاء، يعني: بعد حمد الله والثناء عليه تأتي الصلاة على النبي على قبل الدعاء؛ وذلك لأن تقديمه على النفس واجب، وإذا

=

الإمام، توفي سنة إحدى وخمسين ومائتين، قال عنه ابن كثير: «هو أحد الثقات الأثبات والحفاظ الجهابذة» اهد. انظر: تاريخ دمشق (٥/٣٦٧)، ووفيات الأعيان (١/١٧)، ولسان الميزان (٢/٢١)، وسير أعلام النبلاء (١/٢٧)، والعبر (٢/٢٢)، والعلو للذهبي (ص ٢٥)، والبداية والنهاية (١/١٧٤)، وشذرات الذهب (٢٨٨/٢).

خُتم به الدعاء فذلك ممن باب الكمال، لكن محل الوجوب هو قبل الدعاء، فإن فات أن يكون قبل الدعاء يُختم به الدعاء وهذا سائغ، لكن لو تركه قبل الدعاء ثم أتى به في آخر الدعاء فقد ترك الأفضل، والأفضل والأكمل أن يجمع بينهما.

القول الثالث: أن الصلاة على النبي على تجب في العمر مرة. وهذا القول أقعد في الأصول؛ وذلك أن الله على أمر بالصلاة على نبيه بدون قيد، فقال: ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَمُلَيْ مِكَالُونَ عَلَى النَّيِعِ يَكَايُّ اللَّذِينَ عَامَنُوا مَهُ اللَّهِ عَلَى النَّيْ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ ا

وهذا القول أنسب وأقعد في أصول الفقه؛ لأن الأمر عندهم يقتضي التكرار إذا اقترنت به القرينة، أو كان معلقًا بشيء يتكرر فيتكرر بتكرره، أما إذا لم يُعلق بالدليل فإن دلَّ على الوجوب في شيء يتكرر فإنه يبرأ من العهدة بمرة واحدة، مثل ما أمر الله وَ الله بالحج بقوله وَ لَيْ في آية البقرة: ﴿ وَأَتِمُوا اللّهُ عَلَى الْمُرَوِّ اللّهُ وَ الله الله الله وَ الله

الدعاء، (١) قال عَلَى: ﴿ وَصَلِّ عَلَيْهِم إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكُنَّ لَمُمْ ﴾ التوبة: ١٠٣]، ﴿ وَصَلِّ عَلَيْهِم إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكُنَّ لَمُمْ ﴾ التوبة: ١٠٣]، ﴿ وَصَلَّ عَلَيْهِم ﴾ أي: ادع لهم، وكان النبي عَلَيْ إذا أتاه قوم بزكاة مالهم أو بصدقة أموالهم دعا لهم، وقد أتاه ابن أبي أوْفَى بصدقة قومه، فقال عَلَى آلِ أبي أوْفَى، (٢).

ويؤيد القول بأن الصلاة بمعنى الدعاء قول الأعشى (٣) في شعره المشهور : (٤)

<sup>(</sup>۱) انظر في معنى الصلاة: تهذيب اللغة (١٦/١٢)، والمحكم والمحيط الأعظم (٣٧٢/٨)، ومختار الصحاح (١٥٤/١).

<sup>(</sup>٣) هو عبد الرحمن بن عبد الله بن الحارث بن نظام الهمداني أبو المصبح الأعشى، كوفي من شعراء الدولة الأموية، كان زوج أخت الشعبي والشعبي زوج أخته، وكان من القراء والفقهاء ثم ترك ذلك وقال الشعر، انظر: الأغاني لأبي الفرج الأصفهاني (٢١/٦)، والوافي بالوفيات (٩٨/١٨)، والأنساب (٦٤٩/٥)، والبداية والنهاية (٩٨/٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: إعراب القرآن للنحاس (٣١٨/٣)، والأغاني لأبي الفرج الأصفهاني (٢٢٦/٨)، وجمهرة أشعار العرب (ص١٤)، ومعجم الأدباء (٣٤٨/٢)، ومعجم أسماء الأشاء (٤٨٠/١).

# يُومِّا فَإِنَّ لِجَنسِ المُسرِءِ مُصطَجَعا

قالت: يا رب جنب أبي الأوصاب والوجعا، فقال هو: عليك مثل الذي صليت، وهي دعت بهذا الدعاء، فأطلق الأعشى ـ وهو عربي ـ على دعائها الصلاة.

وهذا هو المشهور عند أهل العلم، لكن ليس معنى الصلاة الدعاء بالمطابقة، ولكن نقول: الصلاة فيها معنى الدعاء، فإذا كان مناسبًا أن يكون دعاءً فيعطى معنى الدعاء، وإذا لم يكن ذلك مناسبًا أعطي المعنى الذي يناسب.

وابن القيم والنه أطال البحث في هذا في كتابه (جلاء الأفهام) (١)، وأنكر أن تكون الصلاة بمعنى الدعاء، في بحث طويل ماتع يرجع إليه من أراد المزيد، وأيد ذلك بأدلة كثيرة منها: إن الصلاة لا تكون إلا بالخير في اللغة، أما الدعاء فيكون بالخير والشر، وقال أيضًا: إن الدعاء إذا عُديً بعلى لا يكون معناه صلى، بل يكون دعا على فلان، وليس معناه صلى على فلان، وقال: إن الصلاة في اللغة معناها الثناء ... وهكذا في اعتراضات موفقة من ابن القيم والله.

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب «جلاء الأفهام في فضل الصلاة والسلام على محمد خير الأنام» لابن القيم منظلت (ص٢٥٣ ـ ٢٧٦)، وهومطبوع عدة طبعات ومتداول، طبعته دار العروبة بالكويت بتحقيق شعيب الأرناؤوط وعبد القادر الأرناؤوط.

وعلى كل فالمعروف عند السلف أن الصلاة من الله على هي الثناء؛ وذلك لأن الله على عباده، فيكون الذي يقول: صلى الله. يطلب من الله على أن يصلي على محمد بن عبد الله على فتكون الصلاة من الله على الثناء.

قال بعدها: (وَعَلَى آلِهِ) الآل: الصحيح أنهم أهل بيت النبي الله خاصته، وأفضلهم أهل الكساء الذين أدار عليهم النبي الله الكساء، وقال طائفة من المحققين من أهل العلم: إن آل كل نبي هم أتباعه، مستدلين لذلك بقوله الله العلم: ﴿ وَبَقِينَةٌ مِّمَاتَكُوكَ عَالَ مُوسَول وَ عَالَ هَكُونَ وَ مَا الله عَلَى عَا مَرُكَ عَالَ مُوسَول وَ عَالَ هَكُونَ وَ مَا الله عَلَى عَا تَرِكَ أَتِباع موسى وهارون.

لكن هاهنا قوله: (وعكر آله وصحره) الآل: هم آل بيت النبي بخصوصه، وأهل السنة والجماعة غالبًا ما يعطفون عليهم الأصحاب، فيقولون: (وعكر آله وصحره)، وعطف الأصحاب على الآل شعار لأهل السنة، بخلاف الرافضة الذين يصلون على الآل دون الصحب؛ وذلك لأنهم يتولون الآل دون الصحب، وأما أهل السنة فإنهم يصلون على الآل والصحب معًا إما دائمًا أو كثيرًا.

مَلُواْ عَلَيْهِ وَسَلِمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٥٦] ، قال الصحابة: يا رسول الله كيف الصلاة عليكم أهل البيت؟ فإن الله قد علمنا كيف نسلم عليكم. قال على: «قُولُوا اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ هُولُوا اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ هُولُوا اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ هُولاً عليكم. قال عليه المتثالا قوله: (وَسَلِمَ تسليمًا مَزِيدًا) يعني: طلب السلامة له ها المتثال لله على الأحراب: ٥٦] ويحصل الامتثال بالأمر بقول القائل: في وسلم عليه ، ومطابقة الامتثال للآية أن يقول: في وسلم ؛ لأن الله على قال: ﴿ مَلُوا عَلَيْهُ وَسَلَمُ اللهُ وسلم على على عليه ، عَلَيْهُ وَسَلَم على الله وسلم على على على على معلى ، أو صلى الله وسلم على عمد ، أو اللهم صل وسلم على نبينا محمد ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٣٧٠)، ومسلم (٤٠٦) من حديث كعب بن عجرة ١٠٠٠

### اللآلئ البهية في شرح العقيدة الواسطية

### أمَّا بَعْدُ:

فَهَذَا اعْتِقَادُ الْفِرْقَةِ النَّاجِيَةِ الْمَنْصُورَةِ إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ...

#### الشرح:

قال: (أمَّا بَعْدُ)، هذه كلمة يؤتى بها للانتقال، وقد استعملها النبي على في خطبه (۱)، واستعملها الصحابة، وقد قيل إنها فصل الخطاب الذي أُوتيه داود (۲) الكليلا في قوله على: ﴿ وَمَاتَيْنَكُ ٱلْحِكْمَةُ وَفَصَلَ لَلْخِطَابِ ﴾ الذي أُوتيه داود (۲) الكليلا في قوله على المحيح.

قال هنا: (فَهَلَا) إشارة إلى ما سيأتي في هذه العقيدة، يعني: هذا الذي ستراه في هذه الورقات (اعْتِقَادُ الْفِرْقَةِ النَّاجِيَةِ الْمَنْصُورَةِ).

و (الاعتقاد): ما يُعقد القلب عليه من الأمور التي تُعتقد، وأصلها من العلم الجازم؛ لأن الاعتقاد فيه جزم على العلم، فإذا علمت شيئًا

<sup>(</sup>۱) هي مذكورة ضمن خطبة الحاجة التي كان النبي ﷺ يذكرها بين يدي خطبه أو حاجته، وقد أخرجها مسلم مختصرة من حديث جابر ﷺ (۸٦۸)، (۸٦۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي عاصم في الأوائل (١١٤/١)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠٧/١٠)، عن أبي موسى ﷺ، قال: «أول من قال أما بعد داود الللله ، وهو فصل الخطاب»، ورواه الطبراني في الأوائل (ص ٦٨) مرفوعًا إلى النبي ﷺ. وانظر تفسير ابن كثير (١/٤)، والدر المنثور (٥٦٤/٥).

وجزمت به صرت معتقدًا له، وخص هذا الاسم (الاعتقاد) بشرح أركان الإيمان الستة: الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، والإيمان باليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره من الله في أسماء الله وصفاته. المسائل التي تميز بها أهل الاعتقاد الحق في أسماء الله وصفاته.

وفي أركان الإيمان الستة ما تميز به أهل السنة والجماعة عن سواهم من المبتدعة والزائغين من أهل الفرق المختلفة، مثل الكلام في مسائل الإمامة، والصحابة، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والأخلاق، ونحو ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٨٠٤) من حديث أبي أمامة الباهلي الله.

نَفَرَمِن كُلِّ فِرْقَة مِنْهُمْ طَآمِفَةً لِمَنفَقَهُ وَ اللّهِ فِي اللّهِ التوبة: ١٢٢]، والفرقة الناجية سميت فرقة لأجل أنها طائفة، ولأنها مقابلة بالفرق الأخرى، ولم يرد وفيما أعلم وهذا النص (الفورْقة النّاجية) في الحديث، لكن العلماء أخذوه مما جاء في حديث معاوية وغيره، في حديث الافتراق المشهور أن النبي والله قال: ﴿ افْتَرَقَت الْيَهُودُ عَلَى إِحْدَى وَسَبْعِينَ فِرْقَة وَالنّبِينَ فِرْقة فَي الْجَنّة وَسَبْعُونَ فِي النّارِ وَافْتَرَقَت النّصارى عَلَى ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقة فَي الْجَنّة وَالّذِي نَفْسُ مُحَمّد بِيلهِ لَتَفْرَق فِي النّارِ وَوَاحِدَة فِي الْجَنّة وَالّذِي نَفْسُ مُحَمّد بِيلهِ لَتَفْرَق فِي النّارِ وَوَاحِدَة فِي الْجَنّة وَالّذِي نَفْسُ مُحَمّد بِيلهِ لَتَفْرَقَنْ أُمّتي عَلَى ثَلاَثُو وَسَبْعِينَ فِرْقة فَوَاحِدَة فِي الْجَنّة وَالّذِي نَفْسُ وَسَبْعِينَ وَرْقة فَوَاحِدة فِي النّارِ ». قِيلَ يَا رَسُولَ اللّهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ: ﴿ وَالْجَمَاعَةُ وَالْدِي النّارِ ». قِيلَ يَا رَسُولَ اللّهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ: ﴿ وَالْجَمَاعَةُ وَالْدِي النّارِ وَسَبْعُونَ فِي النّارِ ». قِيلَ يَا رَسُولَ اللّهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ: ﴿ وَالْجَمَاعَةُ وَالْدِي النّارِ ». قِيلَ يَا رَسُولَ اللّهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ: ﴿ وَالْجَمَاعَةُ وَالْمَا عَلَى اللّهُ مَا وَاللّهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ:

<sup>(</sup>۱) هذا حديث الافتراق المشهور، وقد ورد من طرق متعددة عن عدد من الصحابة بألفاظ متقاربة، فقد روي من حديث أبي هريرة، و أنس، و سعد بن أبي وقاص، ومعاوية، وعمرو بن عوف المزني، وعوف بن مالك، وأبي أمامة، وجابر بن عبد الله، وعبد الله بن عمرو، فقد أخرجه أبسو داود (۲۹۶، ۷۹۵)، والترمندي (۲۲۶)، وابسن ماجه عمرو، فقد أخرجه أبسو داود (۲۹۹، ۷۹۹)، والمسند (۲۲۲۳)، (۲۲۰۸۱)، وأبسو يعلى في مسنده (۷۱، ۱۲۰)، وابن أبي عاصم في السنة (۷۱۱)، والحاكم في المستدرك (۷۱۱)، والبيهقي في الكبير (۲۱۷)، وانظر تمام تخريجه في السلسلة الصحيحة (ح ۲۰۲)، وانظر تمام تخريجه في السلسلة الصحيحة (ح ۲۰۲).

فيفهم من هذا الحديث أن هذه الفرقة التي هي الجماعة هي الفرقة الناجية، وغيرها من الفرق فرق هالكة؛ ولهذا قال أهل العلم في وصف من اعتقد الاعتقاد الحق وكان مع الجماعة: إنه من الفرقة الناجية. ووصفها بأنها ناجية يعني: ناجية من النار، وهي ناجية في الدنيا من عقاب الله على، ومن أنواع عقوباته وسخطه، وناجية في الآخرة من النار لقوله على: «كلها في النار إلا واحدة وهي الجماعة».

فكل الفرق متوعدة بالهلاك، وأما هذه الفرقة فهي الناجية.

فإذًا (الناجية) هي صفتها في الآخرة، يعني: ناجية في الآخرة، وأما صفتها في الدنيا فهي (المنصورة)؛ كما قال شيخ الإسلام هنا ناعتًا هذه الفرقة بنعتين: (فَهَذَا اعْتِقَادُ الْفَرْقَةِ النَّاجِيَةِ الْمَنْصُورَةِ)، فأهل السنة والجماعة هم الفرقة الناجية وهم الطائفة المنصورة.

والفرقة الناجية والطائفة المنصورة بمعنى واحد، ولكن وصفها بأنها ناجية باعتبار الآخرة وفي ذلك أيضًا نجاة في الدنيا، ووصفها بأنها منصورة باعتبار الدنيا، وهذا لأجل ما جاء في الأحاديث الكثيرة أن النبي على الْحَقِّ لا يَضُرُّهُم من خَذَلَهُم حَتَّى يَأْتِي أَمْرُ اللَّهِ وَهُمْ كَذَلِك (١)، فهي طائفة منصورة،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳۶٤۱) من حديث معاوية ، ومسلم (۱۹۲۰) من حديث ثوبان

وهم على الحق ظاهرون ومنصورون، ينصرهم الله والما على من عاداهم، إما بالحجة نصر بيان، وإما بالسنان نصر سنان إذا كان ثم جهاد قائم، وهذا لا يخلو منه أهل السنة والجماعة، وقد قال الإمام أحمد وغيره في تحديد من هي الفرقة الناجية المنصورة: «إن لم يكونوا أهل الحديث فلا أدري من هم»(١)؛ وذلك لأن أهل الحديث في زمن الإمام أحمد، كانوا هم القائمين لنصرة الدين، والمنافحة عن الاعتقاد الصحيح، والرد على المخالفين من أهل البدع الذين أدخلوا في الإسلام ما ليس منه، الذين راموا تحريف الكلم عن مواضعه.

و الإمام البخاري (٢) روالله لما ذكر هذا الحديث، قال: «الجماعة

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم في «معرفة علوم الحديث» (ص۲)، وأبو الفيضل الهروي في «مشتبه أسامي المحدثين» (ص۲۰)، والخطيب البغدادي في «شرف أصحاب الحديث» (ص۲۰ - ۲۷)، و«تاريخ بغداد» (۱۱۸/٤)، وانظر: فتح الباري (۱۱۲۱، ۱۹۳۱)، وشرح النووي على صحيح مسلم (۱۲/۱۳).

<sup>(</sup>۲) هو الإمام حبر الإسلام محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة بن بردذبه الجعفي مولاهم أبو عبدالله البخاري الحافظ، إمام أهل الحديث في زمانه، والمقتدى به في أوانه، والمقدم على سائر أضرابه وأقرانه، وكتابه الصحيح أجمع العلماء على قبوله وصحة ما فيه، سوى أحرف قليلة تكلم عليها الحافظ الدارقطني، ولد سنة أربع وتسعين ومائة، وتوفي سنة ست وخمسين ومائتين. انظر: تاريخ بغداد (٢/١)، والعبر (١٨/٢)، والبداية والنهاية والنهاية وشذرات الذهب (١٣٤/٢)،

هم أهل العلم»(١)، وإليه مال الترمذي(٢) في جامعه وغيره(٣).

# ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ، امَنُوا فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَاوَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ ﴾

[غافر: ٥١]، فهم منصورون في الدنيا ومنصورون في الآخرة.

فهذا النعت الذي عبربه شيخ الإسلام والله يُنبئ عما كان كالإجماع عند أهل السنة والجماعة، وعند أهل الحديث، وعند أئمة الإسلام، أن الفرقة الناجية والطائفة المنصورة كلها تدل على طائفة

<sup>(</sup>١) قال البخاري مَعَالَقَه: «باب ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلَتَكُمُ أُمَّةً وَمَطَا ﴾ وما أمر النبي الله بلزوم الجماعة وهم أهل العلم» اهد انظر: فتح الباري (٣١٦/١٣).

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن عيسى بن سورة بن موسى بن الضحاك السلمي أبو عيسى الترمذي الضرير تلميذ أبي عبد الله البخاري ومشاركه فيما يرويه في عدة من مشايخه، صاحب كتاب الجامع، والعلل. انظر: سير أعلام النبلاء(١٣/١٣)، والعبر (١٨/٢)، والبداية والنهاية (٦٨/١)، وشذرات الذهب (١٧٤/١)، وطبقات الحفاظ (ص٢٨٢).

<sup>(</sup>٣) قال أبو عيسى الترمذي في جامع السنن (٤٦٦/٤): «وتفسير الجماعة عند أهل العلم: هم أهل الفقه والعلم والحديث» ا.هـ.

واحدة وعلى فرقة واحدة، وهم الذين اعتقدوا الاعتقاد الحق، وساروا على نهج السلف الصالح رضوان الله عليهم.

وقد عُقد لشيخ الإسلام مجلس محاكمة على هذه العقيدة لما ألفها(۱)، وقيل له: إنك تقول في هذا الاعتقاد: (فَهَذَا اعْتِقَادُ الْفِرْقَةِ الْمُتَصُورَةِ إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ)، فهل معنى ذلك أنك تقول: إن من لم يعتقد هذا الاعتقاد فليس بناج من النار؟ فقال بخلس مجيبًا في المجلس الذي حوكم فيه من قبل القضاة ومشايخ زمنه: لم أقل هذا ولم يقتضه كلامي، وإنما قلت: فهذا اعتقاد الفرقة الناجية المنصورة، فمن اعتقد هذا الاعتقاد كان موعودًا بالنجاة، ومن لم يعتقد هذا الاعتقاد لم يكن موعودًا بالنجاة وكان متوعدًا بالعذاب، وقد ينجو بأسباب، منها: صدق المقام في الإسلام، وكثرة الحسنات الماحية في الجهاد في نصرة الإسلام، وذلك لمن عنده نوع مخالفة لهذا الاعتقاد.

كما هو عند طائفة من أهل العلم، فإنهم قد يكون عندهم ـ كما قال شيخ الإسلام ـ من الحسنات الماحية وصدق المقام في نصرة الإسلام ما يكفر الله عنهم المعصية والكبيرة التي عملوها، وهي سوء الاعتقاد الذي اعتقدوه، ولم يعتقدوا ما كان عليه أهل السنة والجماعة.

<sup>(</sup>١) انظر: قصة المحاكمة ومجالسها في مجموع الفتاوي (١٦٠/٣ وما بعدها).

قال هنا: (إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ)، يعني: إلى قيام ساعة المؤمنين، أي: الطائفة المنصورة، وذلك يكون قبل طلوع الشمس من مغربها بزمن قليل، عند كثير من أهل العلم؛ كما قال النبي في فيما صح عنه في الحديث: «.. يُرْسِلُ اللَّهُ رِيعًا بَارِدَةً مِنْ قِبَلِ الشَّامِ فَلاَ يَبْقَى عَلَى وَجُهِ في الحديث: «.. يُرْسِلُ اللَّهُ رِيعًا بَارِدَةً مِنْ قِبلِ الشَّامِ فَلاَ يَبْقَى عَلَى وَجُهِ الأَرْضِ أَحَدٌ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ خَيْرٍ أَوْ إِيمَانَ إِلاَّ قَبَضَتُهُ حَتَّى لَوْ أَنَّ اللَّهُ مِنْ خَيْرٍ أَوْ إِيمَانَ إِلاَّ قَبَضَتُهُ حَتَّى لَوْ أَنَّ اللَّهُ مِنْ خَيْرٍ أَوْ إِيمَانَ إِلاَّ قَبَضَتُهُ حَتَّى لَوْ أَنَّ اللَّهُ مَنْ مَعْرُوفًا وَلاَ يُنْكِرُونَ النَّاسِ فِي خِفَّةِ الطَّيْرِ وَأَحْلاَمِ السِّبَاعِ لاَ يَعْرِفُونَ مَعْرُوفًا وَلاَ يُنْكِرُونَ مُنْ مَعْرُوفًا وَلاَ يُنْكِرُونَ مُنْ مَعْرُوفًا وَلاَ يُنْكِرُونَ مُنْكَرًا..»(١).

## أَهْلِ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ.

### الشرح:

ذكر شيخ الإسلام . فيما سبق . أن هذا الاعتقاد الذي في هذه الرسالة هو (اغتِقَادُ الْفِرْقَةِ النَّاجِيَةِ الْمَنْصُورَةِ إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ)، ثم وصفهم بوصف ثالث تميز به هؤلاء عمن خالفهم، وهو أنهم (أهل السنة والجماعة أنهم أصحاب السنة النين لزموها في اعتقادهم ولزموها في أقوالهم وأعمالهم . يعني في الجملة . وتركوا غير ما دلت عليه السنة.

والسنة في الاصطلاح: هي ما أضيف إلى النبي هي من قول أو فعل أو تقرير أو وصف (١). والمراد هنا: ما كان عليه النبي هم من الأقوال والأعمال والتقريرات، فهذا يُنسب إليه أهل السنة بهذا

<sup>(</sup>۱) انظر: أصول السرخسي (۱۱۳/۱)، وإرشاد الفحول (ص٦٧)، وفتح المغيث للسخاوي (٢٥/١)، وتدريب الراوي للسيوطي (٤١/١).

### وهذا اللفظ (أهل السُّنَّةِ) يُطلق باعتبارين:

الأول: يُطلق ويراد به من خالف الشيعة (١) والرافضة وفرقهم وما تفرع منهم، فيدخل في هذا الإطلاق أهل الأثر ـ أهل الحديث ـ ويدخل فيه الأشاعرة، ويدخل فيه الماتريدية، ويدخل فيه كل من خالف الرافضة، فيدخل فيه اللذين عندهم نوع احتجاج بالحديث، ويخرج الرافضة والشيعة والخوارج والمعتزلة ونحو ذلك، هذا باعتبار مقابلة هذا اللفظ بأهل التشيع، فيقال: السنة والشيعة، وأهل السنة وأهل التشيع.

<sup>(</sup>۱) **«الشيعة»:** هم الذين شايعوا عليًا هي على الخصوص وقالوا بإمامته وخلافته نصًا ووصية، إما جليًا وإما خفيًا، واعتقدوا أن الإمامة لا تخرج من أولاده، وإن خرجت فبظلم يكون من غيره أو بتقية من عنده، وهم ثلاث طوائف:

الأولى: الغالية، وإنما سموا الغالية لأنهم غلوا في على الله وقالوا فيه قولاً عظيمًا، وهم خمس عشرة فرقة.

الثانية: الروافض، وقد سبق التعريف بهم (ص١٤).

الثالثة: الزيدية، وانما سموا زيدية لتمسكهم بقول زيد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، فقد كان يفضل على بن أبي طالب على سائر أصحاب رسول الله هذا، ويتولى أبا بكر وعمر، ويرى الخروج على أئمة الجور، وهم ست فرق. انظر: مقالات الإسلاميين (ص٥ وما بعدها)، والملل والنحل (ص١٤٦)، والتعريفات (ص١٧١).

الثاني: يُطلق ويراد به أهل اتباع النبي في الأقوال والأفعال والتقريرات، الذين لا يقدمون شيئًا من العقول على سنة النبي في مواء في الإخبار أو في الأحكام أو في السلوك والأخلاق، وهذا الذي يُعنى به هذه الطائفة، وهم طائفة أهل الأثر، طائفة أهل السنة والجماعة، طائفة أهل الحديث، الذين تميزوا بهذا الاعتقاد، وهم الفرقة الناجية والطائفة المنصورة إلى قيام الساعة.

فتلخص إذًا أن هذا اللفظ، وهو (أهل السنّة) دون أن تُعطف (الْجَمَاعَة) على السنة، يُطلق بأحد هذين الاعتبارين: قد يطلق ويراد به ما عدا الرافضة، وقد يطلق ـ وهو الأصل ـ ويراد به من لازم السنة، على ما سبق تفصيله.

وأما قوله: (والْجَمَاعَة) فإن هذا اللفظ استعمله طائفة من أئمة السنة المتقدمين من طبقة مشايخ الإمام أحمد وطبقته ومن بعدهم، وقد جاء في الأحاديث الصحيحة أن النبي السية استعمل لفظ (الْجَمَاعَة)، فمنها أنه الله ذكر الفرقة الناجية في حديث الافتراق المشهور، حيث قال بعدما ساق الافتراق: «كُلُّها في النّارِ إلا واحدة وهي الْجَمَاعَةُ»، وفي لفظ آخر قال: «كلها في النار إلا واحدة قالوا: من هي يا رسول الله؟ لفظ آخر قال: من كان على مثل ما أنا عليه وأصحابي، وفي رواية أخرى زاد

لفظ: «اليوم» بقوله: «من كنان على مثل منا أننا عليه اليوم وأصحابي»(١).

وقد جاء الحث على التمسك بالجماعة ولزومها في أحاديث كثيرة، والآيات التي فيها النهي عن التفرق فيها الأمر بلزوم الجماعة بالمفهوم، وقد جاء في الحديث الصحيح أن النبي شقال: «الجماعة رحمة والفرقة عذاب، والنصوص في ذكر الجماعة كثيرة، وفي الحث عليها والحض على لزومها، والتحذير من مخالفة الجماعة. وقد اختلف أهل العلم من المتقدمين، في معنى الجماعة وتفسير الجماعة على أقوال:

<sup>(</sup>۱) أخرجه يهذا اللفظ من طريق عبد الله بن عمروف : الترمذي (٢٦٤١)، والحاكم (١٢٨/١)، والآجــري في الــسنة (ص٣٠)، والملالكائي في اعتقاد أهل السنة (١١٢/١). وصححه البغوي في شرح السنة (١١٣/١)، واللالكائي في اعتقاد أهل السنة (١١٢/١). وصححه البغوي في شرح السنة (١١٣/١)، وابن بطة في الإبانة (١٨٥٦ ـ ٣٠٠)، وابن وضاح في البدع (ص٨٤)، ومدار الحديث بهذه الزيادة على عبد الرحمن بن زياد بن أنعم الأفريقي، وهو ضعيف. انظر: ميزان الاعتــدال (٢١٣١)، والسخعفاء للعقيلسي (٢/٣٢١)، والكامــل في ضعفاء الرجـال (٢٧٩/٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الله بن الإمام أحمد في زوائد المسند (٢٧٨/٤)، والشهاب القضاعي في مسنده (٢/٨٤)، وابن أبي الدنيا في كتابه الشكر (ص٢٥) من حديث النعمان بن بشير في . وقال المنذري: «إسناده لا بأس به». انظر: صحيح الترغيب والترهيب (٥٧٣/١).

القول الأول: أن (الجماعة) هم السواد الأعظم، وهذا التفسير منقول عن ابن مسعود الهذلي الصحابي المعروف، وأبي مسعود الأنصاري البدري المنقق ساق عنهما ذلك جمع منهم: اللالكائي (١) في كتابه: «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة»، قال: «إن الجماعة هي السواد الأعظم» (١).

وقد جاء في بعض الأحاديث، وفي إسنادها من لا يحتج به أنه قال على المحافية على السواد الأعظم، ويعنون بذلك السواد الأعظم في وقتهما، وذلك بأنه في آخر وقت ابن مسعود الله بدأ ظهور الذين ينقمون على عثمان مسعود الله بدأ ظهور الذين ينقمون على عثمان الله من

(۱) هو هبة الله بن الحسن بن منصور الرازي وهو طبري الأصل أحد تلامذة الشيخ أبي حامد الإسفراييني، اعتنى بالحديث فصنف فيه أشياء كثيرة ولكن عاجلته المنية قبل أن تشتهر كتبه، توفي سنة ثمان عشرة وأربعمائة. انظر: تاريخ بغداد (۲۱/۱۷)، وسير أعلام النبلاء(۲۱/۱۷)، والوافي بالوفيات (۲۵/۲۷)، والبداية والنهاية (۲۲/۱۲)، وطبقات الشافعية (۲۷/۱۷).

وكتابه **«أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة»** مطبوع ومتداول، طبعته دار طيبة للنشر والتوزيع بالرياض في أربعة مجلدات.

<sup>(</sup>٢) انظر: اعتقاد أهل السنة (١٠٨/١ ـ ١١٠)، وفتح الباري (٣٧/١٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه (٣٩٥٠)، وعبد بن حميد في مسنده (ص٣٧٦)، والطبراني في مسند الشاميين (١٠٥/١)، والديلمي في الفردوس الشاميين (١٠٥/١)، والديلمي في الفردوس (١١/١) من حديث أنس الله السنة (٤١١/١)

الخوارج ومن شابههم، وحثوا على لزوم السواد الأعظم، وهو سواد عامة صحابة رسول الله على.

القول الثاني: أن (الجماعة) هم جماعة أهل العلم والسنة والأثر والحديث، سواء أكانوا من أهل الحديث تعلمًا وتعليمًا، أم كانوا من أهل الفقه تعلمًا وتعليمًا، فالجماعة هم أهل الفقه تعلمًا وتعليمًا، فالجماعة هم أهل العلم والفقه والحديث والأثر، وهذا القول هو مجموع أقوال عدد من الأئمة حيث قالوا: إن الجماعة وإن الفرقة الناجية هم أهل الحديث.

كما ذكر ذلك الإمام أحمد بقوله: «إن لم يكونوا أهل الحديث فلا أدري من هم»(١)، وذكر ذلك أيضًا، عبد الله بن المبارك(٢)، ويزيد بن هارون(٣)،

<sup>(</sup>١) راجع (ص٧٢).

<sup>(</sup>۲) هو الإمام أبو عبد الرحمن عبد الله بن المبارك بن واضح الحنظلي، مولى بني حنظلة من أهل مرو، كان مولده بها سنة ثماني عشرة ومائة، ومات في شهر رمضان منصرفًا من طرسوس سنة إحدى وثمانين ومائة، طلب العلم وهو ابن بضع عشرة سنة، ورحل سنة إحدى وأربعين ومائة، ولقي التابعين، وأكثر الترحال والتطواف إلى الغاية في طلب العلم والجهاد والحبح والتجارة. انظر: الطبقات الكبرى (٤٩٧/٥)، والوفي بالوفيات (٢٢٥/١٧)، وسير أعلام النبلاء (٣٧٨/٨).

 <sup>(</sup>٣) هو يزيد بن هارون بن زاذي بن ثابت أبو خالد السلمي مولاهم، من أهل واسط، ولـد
 سنة ثمان عشرة ومائة، قال على بن المديني: «ما رأيت رجلاً قط أحفظ من يزيد بن

وجماعة من أهل العلم. وقال آخرون: هم أهل العلم. كما ذكره البخاري (١).

خلاصة هذا القول: أن الجماعة هم أهل العلم، وأهل الحديث، وأهل الحديث، وأهل الخديث، وأهل الأثر، ساق تلك الأقوال الخطيب البغدادي (٢) في كتابه «شرف أصحاب الحديث» بأسانيدها إلى من قالها (٣).

وهذا الذي اشتهر عند العلماء - بل عُدّ إجماعًا - أن المعني بالجماعة وبالفرقة الناجية هم أهل الحديث والأثر - يعنى: في رّمن الإمام

=

هارون»، وقال الذهبي: «كان رأسًا في العلم والعمل، ثقة حجة كبير الشأن»اهـ، تبوفي سنة ست ومائتين النظر: الطبقات الكبرى (٣١٤/٧)، وتاريخ بغداد (١٤/٧)، وسير أعلام النبلاء(٣٥٨/٩)، والعبر (٢٠/١)، وشذرات الذهب (٢٦/٢).

(١) راجع (ص٧٣٠).

(۲) هو أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد بن مهدي أبو بكر الخطيب البغدادي، أحد مشاهير الحفاظ، وصاحب تاريخ بغداد وغيره من المصنفات العديدة المفيدة، منها: كتاب الكفاية، والجامع، وشرف أصحاب الحديث، واقتضاء العلم للعمل، والفقيه والمتفقه، وغير ذلك، ولد سنة اثنتين وتسعين وثلاثمائة» وتوفي سنة ثلاث وستين وأربعمائة. انظر: تاريخ دمشق ولد سنة اثنتين وتبداية والنهاية (۱۳۱۸،۱۰۱)، وطبقات الشافعية الكبرى (۲۹/٤)، وشذرات النهب (۳۱//۳).

(۳) انظر: المحدث الفاصل للرامهرمزي (ص ۱۸۰) وشرف أصحاب الحديث للخطيب البغدادي (ص ۲۰ ـ ۲۷).

أحمد ومن قاربه - لأنهم هم الذين نفوا عن دين الله تحريف الغالين وانتحال المبطلين، وهم الذين نصروا السنة، ونصروا العقيدة الحقة وبينوها، وردوا على من خالفها، وأعلنوا عليه النكير من كل جهة.

القول الثالث: أن الجماعة هم أصحاب رسول الله هي وهذا القول الله وهذا القول منسوب إلى الخليفة عمر بن عبد العزيز الأموي ه ، وهذا القول دليله واضح ، وهو أن النبي ه قال في بعض ألفاظ حديث الافتراق: «هي الجماعة» ، وقال في ألفاظ أخر: «من كان على مثل ما أنا عليه اليوم وأصحابي» (۱) ، معنى ذلك أن الجماعة هي الصحابة.

القول الرابع ـ وهو قول نذكره لكن لا دليل عليه ـ: أن الجماعة هي أمة الإسلام عامة. لكن هذا باطل ؛ لأنه يناقض حديث الافتراق، فإن حديث الافتراق يبين أن أمة الإسلام ـ يعني: أمة الإجابة ـ تفترق إلى ثلاث وسبعين فرقة، وتفسير الجماعة بأنها أمة الإسلام يناقض الحديث مناقضة واضحة صريحة.

القول الأخير: أن الجماعة يراد بها عصبة المؤمنين الذين يجتمعون على الإمام الحق، فيدينون له بالسمع والطاعة، ويعقدون له البيعة الشرعية. واختار هذا القول ابن جرير الطبري الطبري الطبري الطبري القول ابن على الشرعية على الشرعية القول ابن السرعية الشرعية القول ابن السرعية الشرعية القول ابن السرعية الشرعية القول ابن السرعية الشرعية القول المن السرعية الشرعية القول المن السرعية الشرعية الشرعية المناسبة القول المناسبة المناسبة القول المناسبة المناسبة

<sup>(</sup>١) حديث الافتراق سبق تخريجه (ص٧٠).

من أهل العلم، قالوا: لأنه بهذا يحصل الاجتماع والائتلاف إذا كان على إمام حق (١).

إذا كان كذلك فهذه الأقوال، متباينة ولكن في تحديد من هم أهل السنة والجماعة نحتاج إلى أن نعلم هذه الأوصاف التي ذكرت في هذه الأقوال، وتحقيق المقام أن الأقوال الثلاثة الأول وهي: القول بأن الجماعة هم السواد الأعظم، أو أن الجماعة هم أهل الحديث والأثر، أو أن الجماعة هم صحابة رسول الله ، هذه الأقوال متقاربة، وهي من اختلاف التنوع، لأن الجماعة الذين هم السواد الأعظم. كما فسرها أبو مسعود البدري ، يعنون بها صحابة رسول الله .

وفسر أكثر أهل العلم الجماعة بأنهم أهل العلم والأثر والحديث؛ لأنهم تمسكوا بما كانت عليه الجماعة قبل أن تفسد، والجماعة المراد بها أصحاب رسول الله على.

فتحصل إذًا أن هذه الأقوال الثلاثة ترجع إلى معنى واحد، وأن أهل السنة والجماعة هم الذين تابعوا صحابة رسول الله الله العلم والحديث والأثر في أمورهم.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (٣٢/٤)، والعزلة للخطابي (ص٥، ٦).

أما قول ابن جرير الطبري والشائلة فهذا صحيح، وهو أن الجماعة هم عصبة المؤمنين الذين اجتمعوا على الإمام الحق، وتبيان ذلك مما يبين حصيلة هذا الكلام ويقرره أتم وأوضح تقرير أن الجماعة مقابلة للفرقة، والافتراق يقابله الاجتماع، وقد ذكر الخطابي (۱) والمشائلة في كتابه: «العزلة» كلمة فائقة فيها تحرير هذا المقام، قال: «الفرقة فرقتان: فرقة الآراء والأديان، وفرقة الأشخاص والأبدان، والجماعة جماعتان: جماعة هي الأئمة والأمراء، وجماعة هي العامة والدهماء، فأما الافتراق في الآراء والأديان فإنه محظور في العقول، محرم في قضايا الأصول؛ لأنه داعية الضلال، وسبب التعطيل والإهمال... (۱) إلى آخر كلامه بالله المنافة.

نأخذ من هذا أنه لفهم معنى الجماعة فهمًا دقيقًا فإنه ينبغي على هذا فهم معنى أهل السنة والجماعة حتى لا يدخل فيهم ما ليس منهم. وتحريره أن الجماعة تطلق باعتبارين:

<sup>(</sup>۱) هو أبو سليمان الخطابي حمد بن محمد بن إبراهيم بن خطاب البستي الفقيه الأديب، صاحب معالم السنن، وغريب الحديث، والغنية عن الكلام، وشرح الأسماء الحسنى، وغير ذلك، توفي ببست في ربيع الآخر سنة ثمان وثمانين وثلاثمائة. انظر: الوافي بالوفيات (۲۰۷/۷)، والعبر (۱۲۷/۳)، وسير أعلام النبلاء (۲۳/۱۷)، وشذرات الذهب (۲۷/۳).

الأول: جماعة باعتبار الآراء والأديان، فإذا نظرت إلى هذا المعنى في الاجتماع فإنه مأمور به. والاجتماع على الآراء والأديان، وعلى الأقوال في الدين، وعلى الأحكام، وعلى العقائد، وعلى المنهج، ونحو ذلك، لابد أن يكون له مرجع، ومرجعه في فهم نصوص الكتاب والسنة هم صحابة رسول الله في وبهذا يلتقي هذا الفهم مع أقوال أهل العلم الذين قالوا: إن الجماعة هم صحابة رسول الله في .

وعلى هذا فالذين أخذوا بما قالته الصحابة على الحق الصحابة من أحكام الشرع الخبرية - يعني: من العقائد - فإنهم على الحق الذي لم يكن مع الفرق التي فارقت الجماعة ، وهؤلاء الذين هم مع صحابة رسول الله ومعلوم السواد الأعظم قبل أن يفسد ، ومعلوم أنه لا يحتج بالسواد الأعظم في كل حال ، وإنما السواد الأعظم الذي يُحتج به هو السواد الأعظم لصحابة رسول الله على .

وهذه مسألة في غاية الأهمية ؛ إذ الاحتجاج بالسواد الأعظم إنما يُراد به السواد الأعظم للمهتدين وهم صحابة رسول الله الله ومن تابعهم في أمور الدين، فهناك إذًا قولان رجعا إلى هذا المعنى.

كذلك من قال بأن، الجماعة هم أهل العلم، والحديث، والأثر، ومن سار على نهجهم من الفقهاء، وأهل اللغة، ونحو ذلك، فهؤلاء إنما أخذوا بأقوال الصحابة، رضوان الله عليهم، وساروا على ما

قرروه، فإذًا هم مع الجماعة قبل أن تفسد الجماعة، ومع السواد الاعظم قبل أن يتفرق الناس عنه.

وقد جاءعن نعيم بن حماد (۱) أنه قال: (إذا فسدت الجماعة فعليك بما كانت عليه الجماعة قبل أن تفسد، وإن كنت وحدك فإنك أنت الجماعة حينئنه (۱)، وهذا يُراد به ما كان عليه صحابة رسول الله على قبل أن يفسد الناس؛ لأنه حصلت فين وحصلت في الناس أمور منكرة وافتراق في الدين، فكيف تضبط هذه المسألة، وهي أعظم المسائل التي هي مسألة الاعتقاد وما يجب اعتقاده، وما يُنتهج في الحياة؟

(۱) هو نعيم بن حماد بن معاوية أبو عبد الله الخزاعي المروزي، حبس بسامر بسبب محنة القرآن حتى مات سنة ثمان وعشرين وماثتين، وأوصى أن يدفن في قيوده، قال الإمام أحمد: «أول من عرفناه يكتب المسند نعيم ابن حماد» اهد. وقال الذهبي: «نعيم من كبار أوعية العلم لكنه لا تركن النفس إلى رواياته»اهد. انظر: تاريخ بغداد (٣٠٦/١٣)، وتاريخ دمشق (١٤٩/٦٢)، والوافي بالوفيات (٩٨/٢٧)، وسير أعلام النبلاء (١٥٥/١٠)، وطبقات الحفاظ للسيوطي (ص١٨٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق (٤٠٩/٤٦)، والمزي في تهذيب الكمال (٢) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق (٩٩/٤٦)، وانظر: الباعث على إنكار البدع (ص٢٢)، والدر السنة (٣٤/٨).

قال أهل العلم: إن الجماعة ـ يعني: التي من تمسك بها فهو على الجماعة ومن حاد عنها فهو من أهل الفرقة ـ هم صحابة رسول الله على وهذا ظاهر.

الثاني: اجتماع في الأبدان والأشخاص، وهذا هو الذي فهمه ابن جرير الطبري بطلقة ولا شك أن هذا مأمور به في نصوص كثيرة، فقد أمر النبي بطلقة ولا شك أن هذا مأمور به في نصوص كثيرة، فقد على النبي بلزوم الجماعة، والاجتماع على الإمام، وعدم التفرق عليه، وترك الخروج عليه، والبعد عن الفتن التي تفرق المؤمنين، وهذا مما تميز به صحابة رسول الله برير في وتميز به أهل السنة في كل عصر، فنظر ابن جرير بالله في هذا المعنى إلى ما فعله الإمام أحمد بالله مع ما حصل من المأمون والمعتصم والواثق؛ فإنه لم ينزع يدًا من طاعة؛ لأنه رأى أن الاجتماع إنما يحصل بذلك، فأخذ بما جاء في النصوص في هذا المعنى، وهكذا أهل السنة والجماعة هم على هذين الأمرين.

فإذًا تحصل أن معنى الجماعة وإن تعددت الأقوال فيها؛ فإن هذه الأقوال كاختلاف التنوع؛ لأن جميعها صحيح دلت عليه نصوص الشرع، فباجتماع هذه الأقوال يحصل لنا المعنى الصحيح لأهل السنة والجماعة. وقد غلط من غلط في معنى أهل السنة والجماعة، فأدخل في أهل السنة والجماعة، والجماعة بعض الفرق الضالة؛ كالأشاعرة، والماتريدية،

ومن أمثال من غلط من المتقدمين السفاريني (۱) في شرحه «لوامع الأنوار البهية»، فقال: «اعلم أن أهل السنة والجماعة ثلاث طوائف: أهل الحديث والأثر، والأشاعرة، والماتريدية» (۲). وعلى هذا الكلام فإن الأشعرية والماتريدية وأهل الأثر جميعًا من الجماعة، وهذا باطل؛ لأن أهل الأثر هم الذين تمسكوا بما كانت عليه الجماعة، وأما الأشاعرة والماتريدية فهم يقولون قولتهم المشهورة: «إن طريقة السلف أسلم وطريقة الخلف أعلم وأحكم» (۳)، وهذا لاشك أن فيه افتراء وفرقة وخلافًا واختلافًا عما كانت عليه الجماعة قبل أن يذر مخيم الابتداع في وخلافًا واختلافًا عما كانت عليه الجماعة قبل أن يذر مخيم الابتداع في هذه الأمة.

<sup>(</sup>۱) هو الإمام المحدث البارع أبو عبد الله محمد بن أحمد بن سالم السفاريني النابلسي الخنبلي، ولد سنة ألف ومائة وأربع عشرة وتوفي سنة ثمان وثمانين ومائة وألف، ومن مؤلفاته شرح عمدة الأحكام، وشرح ثلاثيات أحمد، وشرح نونية الصرصري، وشرح حائية ابن أبي داود، وغذاء الألباب في شرح منظومة الأداب، وشرح الدرة المضية في اعتقاد الفرقة الأثرية وغيرها، انظر عجائب الآثار للجبرتي (١/ ٤٧٠)، ومقدمة الجزء الأول من لوامع الأنوار البهية.

<sup>(</sup>٢) انظر: لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية في شرح الدرة المضية (٧٣/١).

<sup>(</sup>٣) انظر في بيان هذه المقالة وبطلانها: مجموع الفتاوى (١٥٧/٤)، ودرء التعارض (٣٥٢/٥)، والتحف في (٣٧٨/٥)، والتحف المرسلة (٣١٣/٣)، وفتح الباري (٣٥٢/١٣)، والتحف في مذاهب السلف للشوكاني (ص٥٩)، وآيات الأسماء والصفات للشيخ مجمد الأمين الشنقيطي الشنقيطي الشنقيطي المنافق المرابعة ا

فإذًا هذا الكلام غلط على أهل السنة والجماعة، ولم يقل به أحد من أئمة أهل السنة والجماعة فرقة واحدة، وطائفة واحدة لا غير، وهم الذين يعتقدون هذا الاعتقاد الذي سيبينه شيخ الإسلام ﷺ في هذه الرسالة.

وإذًا تبين أن من لم يكن على هذه الجماعة فإنه على الفرقة والضلال والاختلاف، فهذا يبين أهمية العناية بهذه الرسالة التي تشرح اعتقاد أهل السنة والجماعة قبل أن يخالفها المخالفون، وقبل أن يكثر الفساد والاختلاف في هذه الأبواب، ليتبين وجوب التزام طريقتهم ونهجهم في هذه الأمور التي سيبينها شيخ الإسلام في هذه الرسالة العظيمة، وكل ما سيأتي في هذه الرسالة هو تفصيل لاعتقاد أهل السنة والجماعة مع شيء من الاقتضاب يناسب هذه الرسالة.

وَهُوَ الإِيمَانُ يَاللهِ، وَمَلاَثِكَتِهِ، وَكُتُهِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْبَعْثِ بَعْدَ الْمَوْتِ، وَالْإِيمَانُ يَالْقَدَرِ خِيْرِهِ وَشَرِّهِ.

#### الشرح:

قد شرحنا مقدمة هذه الرسالة الوجيزة في ألفاظها، الكبيرة في معانيها، وقد ذكر رسطانه أن هذا الاعتقاد الذي سيأتي في هذه الرسالة مفصلاً هو اعتقاد الفرقة الناجية، وهو اعتقاد الطائفة المنصورة، وهو اعتقاد أهل السنة والجماعة.

وقال هنا في بيان هذا الاعتقاد: (وَهُوَ الإِيمَانُ يِاللهِ، وَمَلاَ وِكَتِهِ، وَكُتُهِه، وَرُسُلِهِ، وَالْبِعَثِ بَعْدَ الْمَوْتِ، والإِيمَانُ يِالْقَدَرِ خِيْرِهِ وَسَرَّهِ)، وكُتُهِ، ورُسُلِهِ، والْبَعْثِ بَعْدَ الْمَوْتِ، والإِيمَانُ يِالْقَدَرِ خِيْرِهِ وَسَرَّهِ)، اعتقاد أهل السنة والجماعة مبني على هذه الأركان التي بينها الشيخ وَظَلْقَه في هذه الكلمات، وهذه الكلمات هي أركان الإيمان التي جاء الأمر بها في الآيات والأحاديث الصحيحة، قال ولا الآيات والأحاديث الصحيحة، قال ولا الآيات والأحاديث الصحيحة، قال ولا ألم والمَنْ والمَعْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرِّ مَنْ المَنْ واللهِ وَالْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرِّ مَنْ وَالْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرِّ مَنْ وَاللهِ وَالْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرِّ مَنْ وَاللهِ واللهِ واللهُ واللهِ واللهُ واللهِ واللهِ واللهِ واللهِ واللهِ واللهِ واللهِ واللهِ واللهُ واللهُ واللهُ واللهِ واللهُ وال

وقد جاءت هذه الستة في حديث جبريل التَّكِيُّةُ الذي في الصحيح، من حديث عمر بن الخطاب على، قال: ﴿ قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الإِيمَانِ. قَالَ وَأَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُيهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ قَالَ وَأَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُيهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ فَلَا تَوْمِنَ بِاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُيهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ فَلَا تَعْدَرِهِ وَشَرِّهِ وَشَرِّهِ وَاللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ

والإيمان إذا قُرن بالإسلام فيعنى به الاعتقاد الباطن (٣)، وهذه الرسالة فيها ذكر الاعتقاد ـ اعتقاد أهل السنة والجماعة ـ فتحصل أن

(١) أخرجه مسلم في أول كتاب الإيمان (٨).

(٢) قال ابن القيم كاللُّكَهُ في نونيته:

فَالرُّسِلُ مُتَّفِقُونَ قَطعًا فِي أَصُو كُسلٌّ لَسهُ شَسرعٌ وَمِنهَ اجَّ وَذَا إلى أن قال:

للخَمسسِ وهسيَ قَواعِدُ الإِيمَسانِ وَيكُترسهِ وقيامَسسة الأبسدانِ وَيكُترسه رُوسلُهُ لمسسمالِح الأكسوانِ للمُسلَداني المُحسدَاني

 <sup>(</sup>٣) انظر: كتاب الإيمان الكبير لشيخ الإسلام ابن تيمية من مجموع الفتاوى (٢٥٩/٧)،
 وفتح البارى (١٥/١)، وعمدة القارى (١٩٦/١).

الإسلام يعنى به الأمور الظاهرة، والإيمان يعنى به الأمور الباطنة؛ أمور اعتقاد القلب، وهو مبنى على أركان ستة:

الأول: الإيمان بالله.

الثانى: الإيمان بالملائكة.

الثالث: الإيان بالكتب.

الرابع: الإيمان بالرسل.

الخامس: الإيمان بالبعث بعد الموت، أي: الإيمان باليوم الآخر. السادس: الإيمان بالقدر خيره وشره من الله .

#### فما هو معنى الإيمان؟

الإيمان له معنى في اللغة ، وله معنى في الشرع ؛ لأنه من الألفاظ المتي نقلت من معناها اللغوي إلى معنى شرعي ، مثل: الصلاة ، والزكاة ، ونحو ذلك.

فأما معناه في اللغة (۱): فهو التصديق الجازم؛ كما قال الله على مخبرًا عن قدول إخدة يوسف لأبيهم: ﴿ وَمَا آلْتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا وَلَوْكُنَا صادقين، مندقين ﴾ [يوسف: ١٧]، يعني: ما أنت بمصدقنا ولو كنا صادقين،

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (٢٩٤/١٢)، (٢٣/١٣)، والتعريفات للجرجاني (ص٠٦).

فالإيمان في اللغة: هو التصديق، آمن لفلان يعني صدقه، آمنت لكلامك يعني صدقت لكلامك حيث إنه لا ريب عندي فيما تقول.

وأما معناه في الشرع: فهو قول وعمل، قول القلب وعمل القلب، وقول الجوارح وعمل الجوارح، فالإيمان في الشرع فيه زيادة على معناه اللغوي أنه له موارد - القلب والجوارح - فهو «قول وعمل».

حصر هذا أهل العلم بقولهم: «إن الإيمان في الشرع هو: القول باللسان» يعني: شهادة التوحيد «والاعتقاد بالجنان» الاعتقاد المفصل الذي سيأتي بيانه «والعمل بالجوارح والأركان» (١)، فهذا هو معنى الإيمان في النصوص، وهو المراد بالإيمان عند أهل السنة والجماعة.

فمعتقد أهل السنة والجماعة في الإيمان ما جمع خمسة أمور،

الأول: قول القلب وهو اعتقاد القلب، واعتقادات القلب هي أقواله؛ لأنه يحدث بها نفسه ويقولها في قلبه، فأقوال القلب هي الاعتقادات، وستأتى مفصلة في هذا الكتاب. إن شاء الله..

<sup>(</sup>۱) انظر: العقيدة لأحمد بن حنبل (ص ۱۱۷)، ولمعة الاعتقاد (ص ۲۳)، ومجموع الفتاوى (۵۰۵/۷)، واجتماع الجيوش الإسلامية (ص ۸٤).

الثالث: عمل القلب، وأوله نيته وإخلاصه، وأنواع أعمال القلوب من التوكل والرجاء والرهبة والخوف والمحبة والإنابة والخشية، ونحو ذلك.

الرابع: عمل الجوارح والأركان بأنواع الأعمال مثل: الصلاة، والزكاة، والجهاد، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، ونحو ذلك من الأعمال.

**الخامس:** أن الإيمان يزيد بطاعة الرحمن، وينقص بمعصية الرحمن وطاعة الشيطان.

فهذه خمسة أمور تميز بكل واحد منها أهل السنة والجماعة عمن خالفهم في هذا الأصل، فمن قال من السلف: (إن الإيمان قول وعمل)، فهو يعني به هذه الأمور الخمسة، أما زيادته ونقصانه فقد دلت عليها الأدلة الكثيرة؛ كقوله على: ﴿ لِيَزْدَادُوا إِيمَنَا مَعَ إِيمَنِهِمَ ﴾ اللفتح: ١٤، وقوله: ﴿ فَرَادَتُهُمْ إِيمَنَا ﴾ التوبة: ١٢٤.

فإذًا صار عندنا مسمى للإيمان غير ما تدل عليه اللغة في الإيمان ؟ وذلك أن الإيمان في اللغة أصله التصديق الجازم، وقال بعض أهل

العلم: إن أصله من الأمنِ؛ لأن من صدَّق جازمًا فإنه يأمن غائلة التكذيب (١).

وفي الاصطلاح عند أهل السنة والجماعة: هو ما فسروه بالأمور الخمسة.

وفي القرآن أتى الإيمان بالمعنى اللغوي وبالمعنى الشرعي، وقد فرَّق بين مجيء هذا وهذا في القرآن بعضُ أهل العلم بقوله: إنّ غالب ما جاء فيه الإيمان بالمعنى اللغوي فإنه يُعدى باللام، وما جاء فيه بالمعنى الشرعي فإنه يُعدى فيه بالباء.

أما القسم الأول: وهو الإيمان اللغوي الذي عُدي باللام، مثل قسول الله على : ﴿ وَمَا آَنتَ بِمُوْمِنِ لَنَا ﴾ ليوسف: ١١٧، فلمّا قال: ﴿ بِمُوْمِنِ لَنَا ﴾ ليوسف: ١١٧، فلمّا قال: ﴿ بِمُوْمِنِ لَنَا ﴾ فعدّى الإيمان باللام علمنا أن الإيمان هنا بالمعنى اللغوي. تقول: آمنت لك: يعني: صدّقتك تصديقًا لازمًا؛ وكما قال عَلَى : ﴿ فَعَامَنَ لَمُدُلُولُ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]، يعني: صدّق به تصديقًا لازمًا.

أما القسم الثاني: وهو الإيمان الشرعي، فإنه يُعدى بالباء، مثل قول الله على الثاني الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ ﴾ [البقرة: ٢٨٥]، وقوله:

<sup>(</sup>١) انظر: النهاية في غريب الحديث (٦٩/١)، وشرح الطحاوية (ص٣٨٠ وما بعدها).

﴿ فَإِنْ ءَامَنُوا بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ ﴾ [البقرة: ١٣٧]، فهذا إيمان شرعي خاص.

وزيادة الإيمان ونقصانه أصل عند أهل السنة والجماعة يخالفون به الخوارج ومن يُكفّرون بالذنوب، وينبغي أن يُعلم هنا أن أهل السنة يقولون: «لا نُكفّر بذنب» ويقصدون بذلك لا يُكفّرون بعمل المعاصي، أما مباني الإسلام العظام التي هي الصلاة والزكاة والحج ففي تكفير تاركها والعاصي بتركها خلاف مشهور عندهم (١)، فقولهم: إن أهل السنة والجماعة يقولون: لا نُكفّر بذنب ما لم يستحله بإجماع. يعني المعصية، أما المباني العظام فإن التكفير عندهم الخلاف فيه مشهور، يعني منهم من يُكفّر بترك مباني الإسلام العظام أو أحد تلك المباني، ومنهم من لا يُكفّر.

كذلك ينبغي أن يُعلم أن قولنا: العمل داخل في مسمى الإيمان وركن فيه لا يقوم الإيمان إلا به، نعني به جنس العمل وليس أفراد العمل؛ لأن المؤمن قد يترك أعمالاً كثيرة صالحة مفروضة عليه ويبقى مؤمنًا، لكنه لا يُسمى مؤمنًا ولا يصح منه إيمان إذا ترك كل العمل، يعني إذا أتى بالشهادتين وقال: أقول ذلك وأعتقده بقلبي، وأترك كل

<sup>(</sup>١) انظر الخلاف في تكفير تارك المبانى في مجموع الفتاوى (٦٠٩/٧).

الأعمال بعد ذلك، وأكون مؤمنًا. فالجواب: إن هذا ليس بمؤمن؛ لأن ترك العمل مُسقط لأصل الإيمان، يعني ترك جنس العمل مُسقط للإيمان، فلا يوجد مؤمن عند أهل السنة والجماعة يصح إيمانه إلا ولا بد أن يكون معه مع الشهادتين جنس العمل الصالح، جنس الامتثال للأوامر والاجتناب للنواهي.

كذلك الإيمان مرتبة من مراتب الدين، والإسلام مرتبة من مراتب الدين، والإسلام فُسر بالأعمال الظاهرة؛ كما جاء في المسند أن النبي قال: «الإيمان في القلب والإسلام علانية»(١)، يعني أن الإيمان ترجع إليه العقائد ـ أعمال القلوب ـ ، وأما الإسلام هو ما ظهر من أعمال الجوارح.

فليُعلم أنه لا يصح إسلام عبد إلا ببعض إيمان يصحح إسلامه ؛ كما أنه لا يصح إيمانه إلا ببعض إسلام يصحح إيمانه ، فلا يُتصور مسلم ليس بمؤمن البتة ، ولا مؤمن ليس بمسلم البتة ، وقول أهل السنة : إن

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في المسند (۱۳۰/۳)، وابن أبي شيبة في مصنفه (۲/۱۵۱)، وأبو يعلى في مسنده (۳۰۱/۵)، وقال محققه حسين أسد: «إسناده حسن» اهـ. وفي إسناده علي بن مسعدة الباهلي، قال فيه البخاري: فيه نظر. وقال ابن عدي: أحاديثه غير محفوظة. وقال أبو حاتم: لا بأس به. وقال ابن معين: صالح. ووثقه الطيالسي. وقال الذهبي: فيه ضعف. وقال ابن حجر: صدوق له أوهام. انظر في ترجمته: التاريخ الكبير (۲۹٤/۲)، والضعفاء للعقيلي (۲۵۰/۳)، والكامل لابن عدي (۱۸۵۰، ۱۸۵)، والكاشف للذهبي (۲۷/۲).

كل مؤمن مسلم وليس كل مسلم مؤمنًا. لا يعنون به أن المسلم لا يكون معه شيء من الإيمان أصلاً ، بل لابد أن يكون معه مُطلق الإيمان الذي به يصح إسلامه ، كما أن المؤمن لابد أن يكون معه مُطلق الإسلام الذي به يصح إيمانه . ونعني بُطلق الإسلام جنس العمل . فبهذا يتفق ما ذكروه في تعريف الإيمان ، وما أصلوه من أن كل مؤمن مسلم دون العكس.

فإذًا هاهنا ـ كما يقول أهل العلم عند أهل السنة والجماعة ـ خمس نونات:

النون الأولى: أن الإيمان قول اللسان، هذه النون الأولى يعني اللسان.

الثانية: أنه اعتقاد الجنان.

الثالثة: أنه عمل بالأركان.

الرابعة: أنه يزيد بطاعة الرحمن.

والخامسة: أنه ينقص بطاعة الشيطان وبمعصية الرحمن.

والإيمان متفاضل، كلما عمل العبد طاعة زاد إيمانه، وكلما عمل العبد معصية نقص إيمانه، فبقدر المعصية ينقص الإيمان، وبقدر إيمانه ومتابعته وإحداثه للطاعات يزيد إيمانه، سواء كانت طاعات القلوب من الاعتقادات والأعمال، أو طاعات الجوارح من الأعمال الصالحات، فإذا عمل معصية نقص الإيمان.

كذلك الناس في أصل الإيمان ليسوا سواء بل مختلفون، فإيمان أبي بكر ليس كإيمان سائر الصحابة ؛ ولهذا قال شعبة أبو بكر بن عياش القارئ المعروف (۱): «ما سبقهم أبو بكر بكثرة صلاة ولا صيام وإنما بشيء وقر في قلبه (۲)، وهذا مستقى من بعض الأحاديث أو من بعض الآثار، ومعنى كلامه أن أبا بكر الصديق ولا كان معه من أصل الإيمان ما ليس عند غيره، فَيُغَلِّطُ أهلُ السنة من قال: «إن أهل الإيمان في أصله سواء، وإنما يتفاضلون بعد ذلك في الأعمال (۳)، بل هم مختلفون في أصله.

وفهم معتقد أهل السنة والجماعة في الإيمان يمنع من الدخول في الضلالات؛ من التكفير بالمعصية، أو من التكفير بما ليس بمكفر، فلو

<sup>(</sup>۱) هو الإمام أبو بكر بن عياش بن سالم الأسدي مولاهم الكوفي، شيخ الكوفة في القراءة والحديث، قال الإمام أحمد: «قد اختلفوا في اسمه، وغلبت عليه كنيته »اهد. فقيل: اسمه شعبة، وقيل: محمد، وقيل: اسمه كنيته، وقيل غير ذلك، توفي سنة ثلاث وتسعين ومائة. انظر: تاريخ بخداد (٣١١/١٤)، والوافي بالوفيات (١٥١/١٠)، والعبر (١١/١٨)، وشذرات الذهب (٢١/١/١)، وطبقات الحفاظ (ص١١٥).

<sup>(</sup>٢) ذكره العراقي في تخريج الإحياء وقال: رواه الترمذي الحكيم، وقال في النوادر: إنه من قول بكر بن عبد الله المزني. ولم أجده مرفوعًا. انظر: المغني عن حمل الأسفار (٢٣/١) وكشف الخفاء للعجلوني (٢٤٨/٢).

<sup>(</sup>٣) كما قال بذلك الإمام الطحاوي، انظر شرح الطحاوية لابن أبي العزّ (ص٣٧٣).

فهم المسلم معتقد أهل السنة والجماعة في الإيمان حصَّن لسانه وعقله من الدخول في الغلو في التكفير، واتباع الفرق الضالة التي سارعت في باب التكفير فخاضت فيه بغير علم، فكفروا المسلمين، وأدخلوا في الإسلام والإيمان من ليس بمسلم ولا مؤمن.

قال هنا: (وَهُوَ الرِيمانُ ياللهِ)، والإيمان بالله يشمل أشياء:

أولاً: أن يؤمن العبد بأن له ربًا موجودًا، وأن المخلوقات لم توجد من عدم، وأن لهذا الملكوت مُوجِد.

الثاني: أن يؤمن بأن هذا الذي له هذا الملك واحد في ربوبيته، لا شريك له في ملكه، يحكم في ملكه بما يشاء، لا معقب لحكمه، ولا راد لأمره، وهذا الذي يُعنى به توحيد الربوبية.

ثالثًا: الإيمان بأن هذا الذي له ملكوت كل شيء وأنه صاحب هذا الملك وحده دونما سواه، الذي ينفذ أمره في هذا الملكوت العظيم، أنه له الأسماء الحسنى والصفات العلى، له النعوت الكاملة، وله الكمال المطلق بجميع الوجوه، الذي ليس فيه نقص من وجه من الوجوه، بل له الكمال في أسمائه، وله الكمال في صفاته، وله الكمال في أفعاله، وله الكمال في حكمه في بريته وفي خلقه، وهذا هو الذي يُعنى به توحيد الأسماء والصفات. ويعتقد مع ذلك أنه في تلك النعوت وتلكم الصفات أنه ليس ثم أحد يماثله فيها ولا يكافئه فيها؛ كما قال على: ﴿ مَلْ تَعَلَّمُ لَكُمُ اللهُ اللهُ المريم: ١٦٥، وقال على: ﴿ وَلَمْ يَكُنُ لَدُمُ صَعَلَى المريم: ١٦٥، وقال على المريم: ١٦٥، وقال المحلة على المريم: ١٦٥، وقال المحلة على المريم: ١٦٥، وقال المحلة المحلة المريم: ١٦٥، وقال المحلة المحلة المحلة المريم: ١٦٥، وقال المحلة المح

[الإخلاص: 1]، فليس له ﷺ مثيل، ولا كفؤ، ولا نظير، ولا ند، ولا عِدْل، تبارك ربنا وتعالى عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا.

الرابع والأخير- وهو المهم الأعظم في الإيمان بالله -: الإيمان بأن هذا الرب الذي له الملك وحده دونما سواه، والذي له نعوت الجلال والجمال والكمال على وجه الكمال أنه هو المستحق للعبادة وحده دونما سواه، وأن كل ما سواه لا يستحق شيئًا من العبادة، وأن أنواع العبادة -عبادات القلب أو عبادات الجوارح ـ أن المستحق لها قليلها وكثيرها هـ و الله عَظِن وحده دونما سواه. فمن أتى بهذه الدرجات الأربع فقد أتى بالإيمان بالله الذي هو ركن من أركان الإيمان، ومن ترك الأولى منها فهو ملحد لاشك، يتبع ذلك أنه لا يعتقد شيئًا بعد ذلك، وكذلك من أشرك في الربوبية ولم يعتقد الربوبية الكاملة لله عَلَى وحده فإنه يتبع ذلك، وكذلك من لم يوحد الله على العبادة فإنه لا يسمى مؤمنًا بالله ولو كان يعتقد أن الله عظل موجود، وأن له الربوبية الكاملة له وحده دونما سواه، وأنه له الأسماء الحسني والصفات العلى، فإذا لم يوحد الله عَلَى في العبادة في نفسه، أو أقر عدم توحيد الله عَلَى بتصحيحه لذلك أو بتجويزه له فهو لم يؤمن بالله. أما من أشرك في الأسماء والصفات، فهل ينتفي إيمانه بذلك فيصبح كافرًا؟ الجواب: من لم يؤمن بتوحيد الأسماء والصفات ففي حقه تفصيل يأتي - إن شاء الله تعالى ـ في هـذه الرسالة ، لأنه سيأتي بعد قليل قول شيخ الإسلام: (وَمِنَ الإِيمَان بِاللهِ: الإِيمَانُ بِمَا

وَصَفَ يِهِ نَفْسَهُ فِي كِتِايِهِ، وَيَمَا وَصَفَهُ يِهِ رَسُولُهُ اللهِ )، وسيذكر الإيمان بالأسماء والصفات من الكتاب والسنة على وجه التفصيل، فنرجئ تفصيل هذا الحكم إلى موضعه.

إذًا من أنكر توحيد الأسماء والصفات، يعني: من لم يثبت لله على جميع الصفات، أو قال بالتشبيه في بعض المواضع، أو نحو ذلك، فهل يقال: إن هذا ليس بمؤمن بالله؟ الجواب: ثم تفصيل يأتي في موضعه ـ إن شاء الله تعالى ـ، وهو من المهمات؛ لأن من الناس من غلا في هذا الجانب وكفَّر بالإخلال بشيء من أفراد توحيد الأسماء والصفات.

الثاني من أركان الإيمان: الإيمان بالملائكة، فلا يصح إيمان العبد إلا أن يؤمن بالملائكة، ولفظ الملائكة جمع «مَلاك»، وأصل هذه الكلمة «مَلاك» مقلوبة عن «مألك»، والمألك: مصدر ـ يعني بالاعتبار العام ـ أصلها من الألوكة، والألوكة: هبي الرسالة، وفِعْلُها ألك يَأْلك ألوكةً: هبي الرسالة، وفِعْلُها ألك يَأْلك ألوكةً ألوكةً.

<sup>(</sup>۱) انظر: مادة: (ألك) في النهاية في غريب الأثر (٦١/١)، ولسان العرب (٥٣٥/١)، ( ٣٩٣/١٠). (٣٩٣/١٠).

فإذًا الكلمة راجعة إلى معنى الإرسال، «فالملائكة» من لفظها اللغوي معناها: المرسلون برسالة خاصة والقائمون بمهمة خاصة.

كما قال الشاعر أبو ذؤيب(١):

ألِك ني إلَيه ا وَخَـيرُ الرَسو لِ أَعلَمُهُم ينَـواحي الخَبَـر(٢) أي: أرسلني إليها برسالة خاصة.

والإيمان بالملائكة مرتبتان: إيمان إجمالي، وإيمان تفصيلي.

المرتبة الأولى: الإيمان الإجمالي، هو المعني بهذا الركن، ومعناه أن يؤمن العبد بأن الملائكة خلق من خلق الله رفي خلق، خلقهم من نور؛ كما جاء في حديث عائشة الله الذي رواه مسلم: «خُلِقَت الْمُلائِكةُ مِنْ

<sup>(</sup>۱) هو خويلد بن خالد بن محرز بن زبيد بن أسد بن مخزوم الهذلي، أبو ذؤيب، شاعر مجيد مخضرم، أدرك الجاهلية والإسلام، قدم المدينة عند وفاة النبي فلله فأسلم وحسن إسلامه، وغزا الروم في خلافة عمر بن الخطاب فله، ومات ببلاد الروم، وكان أشعر هذيل، وكانت هذيل أشعر أحياء العرب، توفي سنة ست وعشرين. انظر: تاريخ دمشق (٧١/٥٥)، والبداية والنهاية والنهاية في تمييز الصحابة والبداية والنهاية في تمييز الصحابة (٣٠٦/٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: طبقات فحول الشعراء (١٢٣/١)، والأغاني للأصفهاني (٢٧٩/٦)، ومعجم ما استعجم (٢٧٩/١).

المرتبة الثانية: الإيمان التفصيلي، وهي الإيمان بكل ما أخبر به الله على المرتبة الثانية: الإيمان التفصيلي، وهي الإيمان الملائكة وصفاتهم وخلقهم ومميزاتهم، وما وكلوا به، وأنواع المهمات، ونحو ذلك، وهذا إيمان تفصيلي يلزم العبد الإيمان به إذا علم النص في ذلك، فإذا علم النص وجب عليه الإيمان به؛ لأنه أمر غيبي، أما من لم يصل إليه النص

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٩٦٦).

فإنه لا يكون ناقضًا لإيمانه بالملائكة إذا كان قد أتى بالإيمان الإجمالي ؛ لأن الإيمان التفصيلي يختلف فيه الناس تبعًا للعلم.

فلو سألت عاميًا وقلت له: هل تؤمن بإسرافيل؟ فقال: لا أؤمن بإسرافيل، من إسرافيل هذا؟ فهذا لا يُعد كافرًا منكرًا لوجود هذا الملك إلا إذا عُرِّف بالنصوص وعُلِّم بها إعلامًا، فيكون بعد ذلك الجاحد له كافرًا، وهذا مرجعه إلى تكذيب النصوص لا عدم الإيمان بالملائكة؛ لأنه قد يكون مؤمن بجنس الملائكة لكن ليس مؤمنًا بهذا على هذا الوجه، فيكون مكذبًا للنص، فيُعرَّف ويُعلَّم، فإن أنكر كفر.

فيمكن أن نقول في جُملة بحث الملائكة: الملائكة من حيث خَلْقِهم خُلقوا من نور، فلا يراهم خُلقوا من نور، فلا يراهم الإنسان بعينه المجردة، لكن إن كُشف عنه الغطاء رأى؛ كما قال المحلقة في المحلكة في المحلكة في المحلكة في المحلكة في المحلكة في المحلكة في المحلة في المحلكة في المحلكة في المحلكة المحل

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٧٧) من حديث عائشة كالله

وجاء في وصف جبريل النفي أنه: «لَهُ سِتُعِالَةِ جَنَاحٍ» (١)، ومنهم ذوو الأجنحة، ومنهم من ليس بذي أجنحة، خلقهم متنوع لكن يجمعهم أن خلقهم من نور. والملائكة أنواع، والله ولله وكل الملائكة بأعمال، فهذا مختص بالسحاب، وهذا مختص بالهواء، وهذا بالبحار، وهذا بالإنسان ... إلى آخره، في أعمال كثيرة جدًا، فما من شيء يحصل إلا والله ولله وقد أمر به، وحدث بأمره وإذنه وقدرته، والملائكة موكلون بذلك، فالموكل بقبض الأرواح ملك من الملائكة اسمه عند أهل الكتاب فالموكل بقبض الأرواح ملك من الملائكة اسمه عند أهل الكتاب الرحمن، هذا هو الموكل بقبض أرواح العالمين؛ كما قال وقل : ﴿ قُلْ الرحمن، هذا هو الموكل بقبض أرواح العالمين؛ كما قال قلل : ﴿ قُلْ مِكُمْ مَالُكُ أَلَمُوتِ اللَّذِي قُولً مِكُمْ ﴾ السجدة: ١١١، وتحته ملائكة وهو

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٣٢)، ومسلم (١٧٤) من حديث ابن مسعود ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرج أبو الشيخ في العظمة (٩٠٩/٣) عن أشعت بن أسلم قال: «سأل إبراهيم صلوات الله عليه ملك الموت واسمه عزرائيل، وله عينان في وجهه وعينان في قفاه ...». وتسمية ملك الموت «عزرائيل» لم تثبت لا في القرآن ولا في الأحاديث الصحيحة، لكن ذكره شيخ الإسلام ﴿ الله عنه أكثر الناس أن جميع الخلق يموتون حتى الملائكة وحتى عزرائيل ملك الموت» اهد. وقال ابن كثير في البداية والنهاية (١٧٤١): «وأما ملك الموت فليس بمصرح باسمه في القرآن ولا في الأحاديث الصحاح، وقد جاء تسميته في بعض الآثار بعزرائيل، والله أعلم» اهد. وانظر: الإمتاع بالأربعين المتباينة السماع للحافظ ابن حجر (ص١٠٨)، والدر المنثور (٢/٢٥).

رئيسهم وكبيرهم يأمرهم فيقبضون أرواح العباد؛ كما قال الله المحقق إذا جَمَع الله الله المرهم فيقبضون أرواح العباد؛ كما قال الله الموت الأنعام: [1]، فهم رسل وسيدهم أو رئيسهم ملك الموت.

ومن الملائكة ثلاثة كرّمهم الله عَجَكَ وجعلهم سادة الملائكة، وهم: جبرائيل، وميكائيل، وملك النفخ في الصور إسرافيل.

وهؤلاء الثلاثة في مهمتهم تشابه (١):

فجبراثيل: جعله الله ﷺ سيدًا على الملائكة وموكلاً بالوحي، فهو الذي ينزل بالوحي من الله ﷺ إلى رسله وملائكته.

وميكاثيل: موكل بالقطر من السماء يُصرِّفه كما يأمر الله عَلَى، قال عَلَى: ﴿ وَلَقَدْ صَرَفْتَهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَكُرُوا ﴾ [الفرقان: ٥٠].

(۱) أخرج الطبراني في الكبير (١٢٠٦١)، وأبو الشيخ في العظمة (٢٠٠٧، ٢٠١)، وابن أبي شيبة في العرش (ص٨٦، ٨٧) من حديث ابن عباس في أن النبي قال: «...من هذا يا جبريل؟ قال: هذا إسرافيل، خلقه الله يوم خلقه بين يديه صافاً قدميه لا يرفع طرفه، بينه وبين الرب سبعون نورًا، ما منها من نور يكاد يدنو منه إلا احترق، بين يديه لوح، فإذا أذن الله في في شيء في السماء أو في الأرض، ارتفع ذلك الوحي فضرب جبهته فينظر، فإن كان من عملي أمرني به، وإن كان من عمل ميكائيل أمره به، وإن كان من عمل ملك الموت كان من عملي الربح والجنود، قلت: على أمره به، فقلت: يا جبريل، وعلى أي شيء أنت؟ قال: على الربح والجنود، قلت: على أي شيء ملك الموت؟ قال: على قبض الأنفس؟

وإسرافيل: هو: الموكل بالنفخ في الصور، ونحو ذلك.

والتناسب بينهم . كما ذكر العلماء .: أن هؤلاء متصلة بهم الحياة ، فجبرائيل متصلة به حياة الدين ، وهي حياة الأرواح الحقيقية ؛ لأنه ينزل بالوحي ، وميكائيل بحياة الأرض ؛ بالقطر من السماء ، وإسرافيل بحياة الأبدان بعد موتها. هذا كله من الإيمان التفصيلي الذي ألفت فيه مؤلفات في وصف الملائكة وخلقتهم ومنازلهم ، وفي أحوالهم وأعمالهم وعباداتهم ، وما وكلوا به من الأعمال ، ومن أحسن ما كتب في هذا : كتاب «عالم الملائكة الأبرار» للدكتور الأشقر ؛ فإنه جمع فيه جمعًا حسنًا طيبًا ، وتحرى الصواب في كثير من مباحثه .

الركن الثالث: الإيمان بالكتب: فيعتقد أن الله على أنزل كتبًا على من شاء من رسله، والإيمان بالكتب يكون على مرتبتين:

إيمان إجمالي: وهو القدر المجزئ من الإيمان بالكتب، فيؤمن العبد أن الله الله النزل كتبًا مع رسله إلى خلقه، وجعل في هذه الكتب الهدى والنور والبينات وما به يصلح العباد، وأن منها القرآن الذي هو كلام الله الله وأن هذه الكتب التي أنزلت مع الرسل كلها حق؛ لأنها من عند الله الله الله والحق المبين، وما كان من جهة الحق فهو حق، يوقن بذلك يقينًا تامًا. ثم بعد ذلك يكون الإيمان التفصيلي: فيوقن ويؤمن إيمانًا خاصًا بأن القرآن آخر هذه الكتب، وأنه كلام الله منه بدأ وإليه يعود، وأنه حجة الله على الناس إلى قيام الساعة، وأنه به نُسخت

جميع الرسالات وجميع الكتب التي قبله، وأنه حجة الله الباقية على الناس، وأن هذا الكتاب مهيمن على جميع الكتب، وما فيه مهيمن على جميع ما سبق؛ كما قال على في وصف كتابه: ﴿ وَمُهَيِّمِنَّا ﴾ [المائدة: ٤٨]، وأن ما فيه من الأخبار يجب تصديقها، وما فيه من الأحكام يجب امتثالها، وأن من حكم بغيره فقد حكم بهواه ولم يحكم بما أنرل الله. ويومن بجميع الكتب السابقة: التوراة، والإنجيل، والزبور، وصحف إبراهيم، وصحف موسى، ونحو ذلك، فيؤمن بأن الله على الله على موسى التوراة، وأنزل على عيسى الإنجيل، قد يقول قائل: أنا لا أعرف التوراة، أو لا أعرف الإنجيل، فإذا عُرِّف وجب عليه الإيمان، وهكذا في تفاصيل ذلك. فمن علم شيئًا بدليله وجب عليه أن يؤمن به، لكن أول ما يدخل في الإسلام يجب عليه أن يؤمن بالقدر المجزئ، وهو الذي يصح معه إيمان المسلم.

الركن الرابع: الإيمان بالرسل: وكذلك الإيمان بالرسل على مرتبتين:

إيمان إجمالي: فإذا آمن العبد بأن الله كال أرسل رسلاً يدعون أقوامهم إلى التوحيد، وأنهم بلّغوا ما أمروا به، وأيدهم الله الله بالمعجزات والبراهين والآيات الدالة على صدقهم، وأنهم كانوا أتقياء بررة، بلغوا الأمانة وأدوا الرسالة، والإيمان بهم متلازمٌ؛ فمن كفر بواحدٍ منهم فقد كفر بالله على وبجميع الرسل عليهم الصلاة والسلام.

فبهذا يكون قد آمن بالرسل جميعًا، ثم يؤمن إيمانًا خاصًا بمحمد على بأنه خاتم الرسل، وأن الله على بعثه بالحنيفية السمحة، بعثه بدين الإسلام الذي جعله خاتم الأديان وآخر الرسالات.

أما الإيمان التفصيلي بالرسل: ففيه مقامات كثيرة، يتبع العلم التفصيلي بأحوال الرسل، وأسمائهم، وأحوالهم مع أقوامهم، وما دعوا إليه، وكتبهم، ونحو ذلك، وفيه أشياء مستحبة في تفاصيل.

وهنا مناسبة وهي: أن الإيمان بالله هو الأصل، والملائكة هم الواسطة بين الله وبين خلقه، فهم الذين يَنْزِلُون بالوحي إلى الرسل ويَنْزِلُون بالكتب والشرائع؛ لهذا رُتبت هنا أحسن ترتيب، فقدم الإيمان بالله؛ لأن منه على المبتدأ، وإليه المعاد، والإيمان به هو المقصود، وكل أمور الإيمان هي كالتفريع للإيمان بالله، وَتَنّى بالملائكة لأنهم يأخذون الوحي من الله على ويسمعونه، فينقلونه إلى الرسل، وَيَنْزِلُون بالكتب، وَلَلَّتُ بالكتب، ثم الرسل. فالترتيب بين هذه الأربعة: الإيمان بالله لأنه أصل الإيمان، ثم الإيمان بملائكته لأنهم هم الواسطة، والإيمان بالكتب لأن الملائكة تنزل بها، والإيمان بالرسل لأنهم هم ختام هذه السلسلة، ثم الرسل ينقلونها إلى الناس.

الركن الخامس: الإيمان باليوم الآخر: وهو الإيمان بالموت وما بعده إلى أن يدخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النار، وهو أيضًا على مرتبتين:

إيمان إجمالي: وهو القدر المجزئ في الإيمان بهذا الركن، فيوقن العبد بغير شك أن ثم يوم يعود الناس إليه، يُبعثون فيه من قبورهم للحساب على ما عملوا، وأن كل إنسان مَجْزِيٌّ بما فعل، فيجازى المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته؛ كما قال الله الله الله القَدر، وأنه عملت وهو أَعْلَمُ بِمَا يُفْعَلُونَ ﴾ [الزمر: ٧٠]، فإذا آمن بهذا القَدر، وأنه سيبعث من جديد، فإنه قد حقق هذا الركن.

فلو سألت أحدًا قلت له: هل ثمَّ يوم آخر يعود فيه الناس؟ قال: بلا شك هناك يوم القيامة يُبعث فيه الناس ويحاسبون، وفيه أهوال. وسكت، فيكون بهذا قد حقق الركن وهو الإيمان باليوم الآخر.

بعد ذلك الإيمان التفصيلي باليوم الآخر: وهذا يتبع العلم بما جاء في الكتاب والسنة من أحوال القبور، وأحوال ما يكون يوم القيامة، والإيمان بالحوض، والميزان، والصحف، والصراط، والإيمان بأحوال الناس في العرصات، وأحوال ما يكون بعد أن يجوز المؤمنون الصراط، ومن يدخل الجنة أولاً، وأحوال الناس في النار، ونحو ذلك.

هذه كلها أمور تفصيلية لا يجب الإيمان بها على كل أحد، إلا من علمها من النصوص فإنه يجب عليه الإيمان بما علم، لكن لو قال قائل: أنا لا أعلم هل ثم حوض أم لا؟ لا أدري هل ثم ميزان أم لا؟ ونحو ذلك، فإنه يُعرَّف بالنصوص، فإن عَرفَ فأنكر وكذَّب فيكون مُكذِّبًا

بالقرآن وبالسنة ؛ لأن هذا من العلم التفصيلي الذي يجب أن يؤمن به بعد إخباره بما جاء في النصوص من الأدلة عليه.

وهذا الإيمان بالبعث بعد الموت يأتي تفصيله ـ إن شاء الله تعالى ـ في هذه الرسالة، فقد أطال عليه شيخ الإسلام في موضعه.

الركن السادس: الإيمان بالقدر خيره وشره، وهو أيضًا ينقسم إلى: إيمان تفصيلي، وإيمان إجمالي:

فالإيمان الإجمالي: وهو القدر المجزئ من الإيمان بالقدر أن يؤمن العبد بأن كل شيء يحدث في هذا الملكوت قد سبق به قدر الله، وأن الله وكتب عالم بهذه الأحوال وتفصيلاتها بخلقه قبل أن يخلقهم، وكتب ذلك، فإذا آمن أن كل شيء قد سبق به قدر الله فيكون حقق هذا الركن.

## أما الإيمان التفصيلي: فيكون على مرتبتين:

المرتبة الأولى: الإيمان بالقدر السابق لوقوع المقدر: وهذا يشمل درجتين: الأولى: العلم السابق، فإن الله و الله و كان وما سيكون وما هو كائن وما لم يكن لو كان كيف يكون، علم الله السابق بكل شيء، بالكليات وبالجزئيات، بجلائل الأمور وتفصيلاتها، هذا العلم الأول لم يزل الله في عالمًا به بجميع تفاصيله، عِلمُه به أوَّل يعني ليس له بداية.

الثانية: أن يؤمن العبد أن الله على كتب أحوال الخلق وتفصيلات ذلك قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة، وذلك عنده في كتاب جعله في اللوح المحفوظ.

الثانية: أن يؤمن بأن كُلَّ شيءٍ مخلوق ؛ فالله ﴿ فَالله الله الله القه الله علم الله علم الله علم الله العباد وأحوالهم، والسماوات والأرض ومن فيهن.

ويهذا البيان تتضح أركان الإيمان الستة: الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره، وهذه الأركان بها يتفاضل الناس وتعظم درجاتهم ومراتبهم عند ربهم التين فكلما زاد علم العبد زاد إيمانه، وكلما زاد الفقه في الدين زاد اليقين، فإذا وفق الله عبده للعمل الصالح كانت له النجاة في الآخرة عند السؤال في القبر وما بعده. وطلب العلم من أعظم ما يُحض العبد عليه؛ لأن النجاة إنما هي بالعلم، وليس سواءً عالم وجهول.

وهذه أركان الإيمان الستة عند أهل السنة، وأما عند غير أهل السنة، ونعني بغير أهل السنة: المعتزلة، والرافضة، والخوارج، ومن

شابههم ممن لم يدخل في الالتزام بالسنة بوجه عام، فهؤلاء عندهم أصول إيمان غير هذه الستة، فهذه الستة هي أصول الإيمان عندنا، وهي التي تنبني عليها العقيدة عندنا، وكل ما في الاعتقاد تفصيل لها، أما عند أهل الاعتزال فأصول الإيمان عندهم خمسة، مشهورة بالأصول الخمسة عند المعتزلة، وهي: التوحيد، والعدل، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، والمنزلة بين المنزلتين، و إنفاذ الوعيد.

وأما الرافضة فعندهم الأصول التي تنبني عليها عقيدتهم أربعة وهي: التوحيد، والعدل، والنبوة، والإمامة.

فإذا أردت أن تعرف معتقد أهل السنة والجماعة ؛ فمعتقدهم تفصيل لهذه الستة ، ومعتقد المعتزلة تفصيل لتلك الخمسة ، ومعتقد الرافضة تفصيل لتلك الأربعة.

بعض السلف زاد على هذه الأركان فقال: والإيمان بالجنة والنار. ولكن الإيمان بالجنة والنار هو من الإيمان باليوم الآخر، هذه خلاصة لمعنى هذه الجمل التي ذكرها شيخ الإسلام على الله المناها المناها التي ذكرها شيخ الإسلام المناها.

وَمِنَ الإِيمَانِ بِاللهِ: الإِيمَانُ يِمَا وَصَفَ يِهِ نَفْسَهُ فِي كِتِايِهِ، وَيِمَا وَصَفَهُ يِهِ رَسُولُهُ فَهُ.

## الشرح:

هذه الجمل التي سيأتي بيان ما فيها من العلم النافع من كلام شيخ الإسلام والمسلمين أبي العباس أحمد بن تيمية والسلمين أبي العباس أحمد بن تيمية والسلمين أبي العباس، فإنه ذكر أركان الإيمان مجملة دون تفصيل.

ولهذا قال بعد أن ذكر أركان الإيمان قال: (وَمِنَ الإيمان مِاللهِ: اللهِ عَانَ بِاللهِ: اللهِ عَانَ بِاللهِ: الإيمانُ يما وَصَفَهُ بِهِ رَسُولُهُ هَا)، الإيمانُ بِما وَصَفَهُ بِهِ رَسُولُهُ هَا)، يعني: من الإيمان بالله الإيمان بصفات الله عَلَى فيما جاء في الكتاب، وفيما ثبت في السنة، أن هذا بعض الإيمان بالله؛ وذلك لأن الإيمان بالله عَلَى يشمل ثلاثة أشياء:

- الإيمان بأن الله ﷺ واحد في ربوبيته.
- الإيمان بأن الله ﷺ واحد في ألوهيته.
- الإيمان بأن الله ﷺ واحد في أسمائه وصفاته.

فالإيمان بتوحيد الأسماء والصفات هو بعض الإيمان بالله، ولهذا قال: (وَمِنَ الإيمان بالله)، وهذه الجملة تفيد أن أهل السنة والجماعة، الذين يقررون هذا الاعتقاد، أنهم ساعون في تكميل الإيمان بالله بإيمانهم

بالأسماء والصفات التي أخبر الله على بها عن نفسه، وأخبر بها عنه أعلم الخلق بربه محمد الله الله على المام الخلق المام الخلق المام الخلق المام الخلق المام الما

وهذه الرسالة سيكون أكثرها في باب الأسماء والصفات، فإن شيخ الإسلام والمثلث أطال عليه لشدة الحاجة إليه، ولكثرة المخالفين فيه، ولكثرة الاشتباه فيه، وقد قرر القاعدة العظيمة في هذا الباب بقوله: (الإيمانُ يما وصف يه نفسه في كتابه، ويما وصفه يه رسوله في ، وهذه الجملة نأخذ منها أن هذا الباب إنما عمدته على كتاب الله وعلى السنة التي ثبتت عن المصطفى .

فإذًا مصدر توحيد الأسماء والصفات إنما هو الكتاب والسنة، وهنا كما قال أئمتنا . رحمهم الله تعالى . ، ومنهم الإمام أحمد بن حنبل والشنة إذ قال في الصفات: «لا يوصف الله إلا بما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله ، ولا نتجاوز القرآن والحديث، أن فصارت قاعدة: أن ما جاء في كتاب الله، وما ثبت في السنة من الأسماء والصفات والأفعال، وكذلك في الاعتقادات في الأمور الغيبية، أنه يُثبت لله على .

<sup>(</sup>۱) راجع (ص۳۲).

إذا تقرر هذا فثم بيان وهو: أن ما يوصف الله على ألله على يكون في كلام أهل العلم مما لم يأت في الكتاب والسنة، هذا على أقسام:

الأول: أن القاعدة ـ كما ذكرنا ـ أنه لا يتجاوز القرآن والحديث، ولكن ربما استعمل بعض أهل العلم من أئمة السنة ألفاظًا هي داخلة في باب الصفات، أو داخلة في باب الأفعال، ولم تثبت صفة لله على الكتاب والسنة، وهذا الباب قال أهل العلم: إنه من باب الإخبار. والقاعدة عندهم: أن باب الإخبار أوسع من باب الصفات؛ كما أن باب الصفات أوسع من باب الصفات؛ كما أن باب الصفات أوسع من باب الأسماء، وسيأتي إيضاح هذه القاعدة ـ إن شاء الله تعالى ـ بعد ذكر بقية الأقسام.

الثاني: أنه تارة تُذكر صفة من الصفات أو فعل من الأفعال ولا يصح أن ينسب إلى الله على فقد يطلق بعض العلماء كلمة لا تصح أن تكون صفة لله على أطلقوها إما من جهة الاجتهاد أو من جهة الحاجة إليها في زمن معين ونحو ذلك، وإذا كانت الصفة لا يصح أن يوصف الله على بها فإنها تُرَد؛ لأن قاعدة هذا الباب: ألا يُتجاوز القرآن والحديث. الثالث: أن يكون ثمة إطلاق لبعض الكلمات التي فيها وصف لله على لكن ليس هناك ظهور في معناها من أنها تحتمل معنى صحيحًا يصح أن يُقال: إنه من باب الإخبار عن الله على عالم عنى عير صحيح. والسنة، فقد تحتمل المعنى الصحيح، وقد تحتمل معنى غير صحيح.

وذلك في مثل تسمية الله على بالدليل مثلاً؛ فإن بعض أهل العلم سموا الله على بذلك من باب الإخبار، خاصة في الدعاء من مثل ما أرشد به الإمام أحمد حيث أرشد من يدعو بقوله: (يا دليل الحياري دلني على طريق الصادقين، واجعلني من عبادك الصالحين) أو نحو ذلك، فأثبت طائفة هذا الاسم، ولكن هذا يحتمل المعنى الصحيح ويحتمل معنى آخر. ولهذا فإن هذا الباب يُطلق فيه مما لم يأت في الكتاب والسنة عما هو محتمل على الوجه الذي يكون فيه كمال لله على، وهذا في مثل هذا الاسم وهو الدليل، فإن الله على دل العباد عليه، فإن الله على العباد ما استدلوا على الله على الإخبار بمثل هذا، وسيأتي ـ إن شاء الله مزيد تفصيل.

المقصود: أن القاعدة المقررة عند أهل السنة والجماعة هي: ألا يُتجاوز القرآن والحديث، فما لم يأت في الكتاب والسنة من الصفات مما ليس جنسه موجودًا في الكتاب والسنة، فإنه لا يصح أن يُنسب لله ولي ولو في باب الإخبار، ولكن إذا كان في باب الإخبار قد جاء مثله فإنه يُنسب، وقد يُسمى الله وكل بذلك في باب الإخبار، مثل ما يقال: إنه

<sup>(</sup>١) أخرج هذا الأثر اللالكائي في «كرامات الأولياء» (ص٢٣٣)، وذكره شيخ الإسلام في «التوسل والوسيلة» (ص٥٣)، و«مجموع الفتاوى» (٢٠٧/١)، (١٧/٢).

عَلَىٰ قديم، أو صانع، أو مريد، ونحو ذلك، فلم يأت في القرآن ولا في السنة، أن الله عَلَىٰ قديم، أو أنه مريد، أو صانع ـ يعني: التسمية الخاصة باسم الصانع ـ وذلك لأن هذه الأشياء تنقسم إلى ما فيه كمال وإلى ما فيه نقص، فلأجل الاحتمال لم تُطلق في باب الصفات، وإنما يجوز أن تطلق في باب الخبر عن الله عَلَىٰ بأنه موجود، وأنه قديم، وهذا ليس من باب الاسم ولا من باب الصفة.

يتبع هذا أن نذكر في مقدمة شرحنا لهذا الكتاب العظيم قواعد مهمة في باب الأسماء والصفات (١)، هي كالتفصيل لهذه القاعدة التي نبه عليها شيخ الإسلام بقوله: (وَمِنَ الإيكانِ بِاللهِ: الإيكانُ يِما وَصَفَ بِهِ وَسُولُهُ فَي كِتَابِهِ، وَيَما وَصَفَهُ بِهِ رَسُولُهُ فَي)، فمن القواعد المقررة في يُحِتَابِهِ، وَيما وَصَفَهُ بِهِ رَسُولُهُ فَي)، فمن القواعد المقررة في ذلك: أن باب الأسماء لله عَلَي أضيق من باب الصفات، وأن باب الصفات أضيق من باب الأفعال أضيق من باب المعات أضيق من باب الأفعال أضيق من باب الإخبار، ومعنى هذا بعبارة مختلفة: أن باب الإخبار عن الله عَلَيْ أوسع من باب الأفعال، وباب الأفعال أوسع من باب الصفات، وباب الأفعال، وباب الأفعال أوسع من باب الصفات، وباب

<sup>(</sup>۱) انظر: «الرسالة التدمرية» لشيخ الإسلام ابن تيمية، و«بدائع الفوائد» لابن القيم، و«القواعد المثلى» لفقيه الأمة العلامة محمد بن صالح العثيمين وقد جمع الدكتور عبد الرزاق البدر رسالة لطيفة الحجم في ذلك من كلام ابن القيم والشينة في بدائع الفوائد المجلد الأول.

الصفات أوسع من باب الأسماء، فإذا ثبت في الكتاب والسنة صفة لله هلك لا يعني أنه يسوغ أن يُشتق منها اسمٌ لله هلك، بل قد يكون ثم صفة وصف الله هلك بها ولا يلزم أن يُشتق له هلك منها اسم؛ لأن هذا الباب مبناه على التوقيف وليس مبناه على الاشتقاق، فإذا أطلق الاسم تقيدنا بإثبات الاسم، وإذا أطلقت الصفة تقيدنا بإطلاق الصفة، لكن إذا ثبت الاسم لله فإنه يُشتق منه صفة لله؛ لأن باب الأسماء أضيق، فإن الاسم يشتمل على دلالة على الذات وعلى دلالة على الصفة.

فمثلاً: من أسماء الله على الرحمن، فإننا نقول: إنه على موصوف بصفة الرحمة، والله على السميع، فنقول: إنه على موصوف بصفة السمع، والله على حي، فنقول: إنه على موصوف بصفة الحياة، ونحو ذلك، وهذا كثير في هذا الباب. كذلك باب الأفعال أوسع من باب الصفات، يعني قد يكون في الكتاب والسنة وصف الله على بالفعل ولكن لم تأت الصفة من الفعل، فهنا يُتقيد بالكتاب والسنة، فنُثبت لله على ما أثبته لنفسه بالفعل، وأما الصفة أو الاسم من باب أولى ألا يوصف الله على الكتاب والسنة.

مثلاً: الله على وصف نفسه بأنه يستهزئ، وأنه يخادع، وأنه يمكر، وهذه الأفعال هي لله على على وصف ونعت الكمال الذي لا يشوبه نقص، وقد أُطلقت في الكتاب والسنة بالمقابلة؛ كما قال على: ﴿ قَالُوا إِنَّا مَمَّكُمْ إِنَّمَا فَعَنْ مُسْتَهْزِيُونَ ﴿ اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ ﴾ [البقرة: ١٤، ١٥]، وقال

<sup>(</sup>۱) هو الإمام أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرج الأنصاري الخزرجي القرطبي صاحب كتاب «التذكرة بأمور الآخرة»، و«التفسير الجامع لأحكام القرآن»، و«الأسنى في شرح أسماء الله الحسنى»، و«التذكار في أفضل الأذكار»، وغيرها كثير مما يدل على إمامته وكثرة اطلاعه، توفي سنة إحدى وسبعين وستمائة بمنية بني خصيب من الصعيد الأدنى بمصر. انظر: الوافي بالوفيات (٨٧/٢)، ونفح الطيب (٢١٠/٢)، وطبقات المفسرين للداودي (ص٢٤٦)، وشذرات الذهب (٣١٥)، والديباج المذهب (٣١٧).

<sup>(</sup>٢) كتاب «الأسنى في شرح الأسماء الحسنى» للقرطبي، مخطوط يوجد منه نسخة خطية في مكتبة عارف حكمت بالمدينة المنورة (٨٨) أدعية، وموجودة بجامعة الإمام (رقم ١٨٨).

الله يوصف بمخادعة من خادعه، ويوصف بالاستهزاء بمن استهزأ به أو بأولياء، ويوصف بالمكر بمن مكر به أو بنبيه أو بأوليائه.

وهذا أجازه العلماء إذا كان على وجه التقييد؛ لأنه ليس فيه نقص وليس فيه تعدي للمعنى ؛ لأن المعنى المراد هو إثبات الصفة مقيدة، ولكن الأولى أن يُلتزم ما جاء في الكتاب والسنة، مثل: صفة الملل، فلا يُقال: إن الله رَجُكُ يُوصف بالملل، هذا باطل، لأن الملل نقص، ولكن الله ركال وصف نفسه بأنه يمل ممن مل منه، وهذا على جهة الكمال، فهذه الصفات التي تحتمل كمالاً ونقصًا فإن لله رجج فيها الكمال، والكمال فيها يكون على أنحاء، منها: أن يكون على وجه المقابلة. قال عَجْك : ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ يُخَلِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَلِيعُهُمْ ﴾ [النساء: ١٤٢]، وقال عَلى: ﴿ وَيَتَكُرُونَ وَيَتَكُرُ اللَّهُ ﴾ [الأنفال: ٣٠]، فهو على يخادع من خادعه، ويستهزئ بمن استهزئ به، وهذا كمال ؛ لأنه من آثار أنه عَلَّ عزيز، وجبار، وذو الجلال، وذو الكمال، وذو القدرة العظيمة، فهو رَجُل لا يُعجزه شيء. وأيضًا باب الإخبار أوسع من باب الأفعال، يعنى: أن باب الأفعال مُقيد بالنصوص، ولكن قد نُخبر عن وإنما من جهة الإخبار لا من جهة الوصف، وهذا سائغ ـ كما ذكرت آنفًا لأن باب الإخبار أوسع هذه الأبواب، فإذا كان الإخبار بمعنى صحيح لم ينف في الكتاب والسنة وثبت جنسه في الكتاب والسنة فإنه لا بأس أن

يُخبر عن ذلك. مثال ذلك: أن يُخبر عن الله عَلَى بأنه الصانع، فإنه جاء في القرآن قوله عَلَى: ﴿ صُنْعَ اللّهِ الّذِي آنْقَنَ كُلّ مَنَعٍ ﴾ [النمل: ١٨٨]، وقد جاء في الحديث عند مسلم: قَوْلِ اللّه صَانِعٌ مَا شَاءً هُ()، وكذلك قوله على: ﴿ إِن الله صانعٌ كُلّ صانعٌ وصنعته ﴾ هذه رواية الحاكم (٢)، هذا أيضًا من هذا الباب، فإذًا لفظ الصانع، والمريد، والشيء، قال بعض أهل العلم: يُخبر عن الله عَلَى بأنه شيء. وهذا فيه نظر؛ لأنه جاء في صحيح البخاري أن النبي عَلَى قال: ﴿ لاَ شَيء أَغْيَرُ مِنَ اللّه ﴾ (٣).

**المقصود:** أن هذه القاعدة مهمة جدًا فيما سيأتي من بيان الأسماء والصفات، وتقرير عقيدة أهل السنة والجماعة في ذلك.

وصفات المقابلة تُقيد بما قُيدت في النصوص، فالله على لم يصف نفسه بأنه يستهزئ بمن نفسه بأنه يستهزئ بمن استهزأ به، فقال: ﴿ مُسْتَهْزِمُونَ ﴿ اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ مِنْ ﴾ [البقرة: ١٤]، لم يصف نفسه مطلقًا بأنه يُخادع، بل وصف نفسه بأنه يُخادع من خادعه،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٧٩) من حديث أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في خلق أفعال العباد (ص٤٦)، والحاكم في المستدرك (٨٥/١)، والبزار في مسنده (٢٥٨/٧)، واللالكائي في اعتقاد أهل السنة (٥٣٨/٢)، وابن أبي عاصم في السنة (١٥٨/١)، والبيهقي في شعب الإيمان (٢٠٩/١) من حديث حذيفة .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٢٢)، ومسلم (٢٧٦٢) من حديث أسماء كالله

وهذا كله تقييد؛ وذلك لأن هذه الصفات تحتمل كمالاً ونقصًا، فعند الناس أن الذي يستهزئ ويخادع ويمكر، ونحو ذلك، أن هذه الصفات ليست بجهات كمال، والله على كل كمال في المخلوق هو أحق به.

فالاستهزاء مثلاً فإن الذي لا يرد على الاستهزاء بحسب العرف العام قد يكون مأخذه العجز، وقد يكون مأخذه الضعف، مثل من يستهزئ به كبير قوم أو يستهزئ به أمير أو ملك أو رئيس أو نحو ذلك، فمن جهة ضعفه لا يرد عليه استهزاءه، والله على موصوف بصفات الكمال ؛ ولهذا مع أن العرب تعلم أن الجهل مذموم وتذم الجاهلين، لكن قال عمرو بن كلثوم (۱) مثبتًا لنفسه كمال هذا الوصف بقوله: (۲)

ألا لا يجهل ن أحد علينا فنجه ل فوق جه ل الجاهلينا وذلك لأن الجهل منه على من جهل عليه هذا من أثار قوته وعزته وجبروته وملكه وسلطانه، فلهذا صارت كمالاً بهذا الاعتبار،

<sup>(</sup>۱) هو عمرو بن كلثوم بن مالك بن عتاب بن سعد بن زهير التغلبي، من شعراء العرب المخضرمين، ساد قومه وهو ابن خمسة عشر ومات وله مائة وخمسون سنة، ويُقال: إنه شرب الخمر حتى مات. انظر: طبقات فحول الشعراء (١/١٥١)، والأغاني للأصفهاني (١/١٥)، وتاريخ ابن خلدون (٣٦٠/٢).

<sup>(</sup>٢) انظس: خزانــة الأدب وغايــة الأرب (٦٤/١)، وجمهــرة أشــعار العــرب (ص٢٠)، والإيضاح في علوم البلاغة (٢٥٦)، ومعاهدة التنصيص (٢٥٣/٢).

وهذه لها تفاصيل يأتي ـ إن شاء الله ـ مزيد بيان لها عند الآيات التي فيها تقرير ذلك، والنصوص التي ورد إطلاق هذه الصفات فيها تُحمل على النصوص المقيدة.

## ومن القواعد المقررة في هذا الباب:

أن أسماء الله على لا تُحصر بعدد معين؛ كما جاء في الحديث أن النبي عنده، قال على النبي عنده الله عنده السماء استأثر بها في علم الغيب عنده، قال في تعليمه الدعاء: «اللَّهُمَّ إِنِّي عَبْدُكَ ابْنُ عَبْدِكَ ابْنُ أَمَتِكَ، نَاصِيَتِي في تعليمه الدعاء: «اللَّهُمَّ إِنِّي عَبْدُكَ ابْنُ عَبْدِكَ ابْنُ أَمَتِكَ، نَاصِيَتِي بِيدِكَ، مَاضٍ فِي حُكْمُكَ، عَدْلٌ فِي قَضَاؤُكَ، أَسْأَلُكَ يكُلِّ اسْمٍ هُو لَكَ، سَمَيْتُ يه نَفْسَكَ، أَوْ أَنْزُلْتَهُ فِي كِتَايِكَ، أَوْ عَلَّمْتُهُ أَحَدًا مِنْ لَكَ، سَمَيْتُ يه نَفْسَكَ، أَوْ أَنْزُلْتَهُ فِي كِتَايِكَ، أَوْ عَلَّمْتُهُ أَحَدًا مِنْ خَلُقِكَ، أو اسْتَأْثُرْتَ يه فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ، أَنْ تَجْعَلَ الْقُرْآنَ رَبِيعَ خَلْقِكَ، أو اسْتَأْثُرْتَ يه فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ، أَنْ تَجْعَلَ الْقُرْآنَ رَبِيعَ قَلْي ... هُ(ا) إلى آخر الحديث. فدل هذا الحديث على أن أسماء الله عَلَى قال: «إِنَّ لِلّهِ تِسْعَةً لَا تُحد بحد، أما ما جاء في الصحيحين أن النبي عَلَى قال: «إِنَّ لِلّهِ تِسْعَةً لا تُحد بحد، أما ما جاء في الصحيحين أن النبي عَلَى قال: «إِنَّ لِلّهِ تِسْعَةً

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في المسند (۲۹۱/۱ ، ۲۵۲)، وابن أبي شيبة في مصنفه (۲۰/۱)، وأبو يعلى في مسنده (۱۹۹/۹)، والبزار في مسنده (۳۹۳/۵)، وابن حبان في صحيحه (۲۵۳/۳)، والطبراني في الكبير (۱۰۳۵۲)، والحاكم في المستدرك (۲۱٬۰۱۱) من حديث ابن مسعود شه، قال الحاكم: «هذا حديث صحيح على شرط مسلم إن سلم من إرسال عبد الرحمن بن عبد الله عن أبيه، فإنه مُختلف في سماعه عن أبيه» ا. ه.

وَتِسْعِينَ اسْمًا مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الْجَنَّةَ الله الله على السَمّا مَنْ أَحْصَيْص لتسعة وتسعين اسمًا بهذا الفضل بأن من أحصاها دخل الجنة، وليس معناها حصر للأسماء الحسنى في هذا العدد، وأسماء الله على حسنى ؟ كما قال على الأسماء الحسنى في هذا العدد، وأسماء الله على حسنى ؟ كما قال على الأسماء المحسنى في هذا العدد، وأسماء الله على حسنى ؟ كما قال على المحسنى في المحسنى الله على المحسنى المحسنى المحسنى في المحسنى

ومعنى كون أن أسماء الله عَلَى حسنى أنها بالغة في الحسن نهاية الحسن، وبالغة في الجلال والكمال والجمال نهاية الجلال ونهاية الكمال ونهاية الجمال.

وقد فُسر الإحصاء في قوله في: «مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الْجَنَّةَ» بأشياء، وجماع ذلك ثلاثة أمور الإتيان بها مجتمعة هو معنى الإحصاء (٢):

الأول: حفظها.

الثانى: معرفة معانيها.

الثالث: التعبد لله عَلَى بها ؛ بسؤاله بها ، ودعائه بها ، ونحو ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٧٣٦)، ومسلم (٢٦٧٧) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) قال البخاري بعد روايت الحديث أبي هريسرة ، «من أحصاها دخل الجنة المحصاء في بدائع الفوائد (١٧١/١).

## ومن القواعد المقررة في هذا الباب:

أن صفات الله على تنقسم باعتبارات، فهي تنقسم إلى:

صفات الذاتية: وهي الصفة التي لا تنفك عن الله على الرحمة الله على موصوف بها دائمًا وليس في حال دون حال ، مثل: الرحمة ، فإن الله على من صفاته الذاتية أنه رحيم وأنه ذو رحمة ، وكذلك الغني فالله على من صفات القدرة فالله على قدير ، ذلك من صفات ذاته ، وكذلك العلو فالله على موصوف بأنه ذو العلو ، ونعنى بالعلو جميع وكذلك العلو فالله على موصوف بأنه ذو العلو ، ونعنى بالعلو جميع أقسامه: علو الذات ، وعلو القهر ، وعلو القدر ، وهذا كله صفة ذاتية لله على لا تنفك عن الموصوف ، والله على سميع وبصير ، هذه صفات ذاتية له على .

وصفات فعلية، وهي التي يتصف الله على بها بمشيئته وقدرته، يعني: أنه ربما اتصف بها في حال، وربما لم يتصف بها، مثل: صفة الغضب مثلاً، فالله على ليس من صفاته الذاتية الغضب، فإنه يغضب ويرضى، يغضب حينًا ويرضى حينًا؛ كما في قوله على: ﴿ وَمَن يَمْلِلُ عَلَيْهِ عَضِي فَقَدْ هَوَى ﴾ الله: ١٨] وهنا الغضب يحل، وأيضًا جاء مبينًا في حديث الشفاعة أنه على قال: ﴿ إِنَّ رَبِّي قَدْ غَضِبَ الْيُومَ غَضَبًا لَمْ

يَغْضَبُ قَبْلَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ الله ومثل: الاستواء، فإن الاستواء صفة فعلية باعتبار أن الله والله والله يكن مستويًا على العرش، ثم استوى على العرش. وهذا باب واسع، وهذا يسمى عند كثير من العلماء بالصفات الاختيارية، وهي التي نفاها ابن كُلاّب (٢)، ومن شابهه وأخذ نهجه من الأشاعرة، والماتريدية، ونحوهم ؟ كما سيأتي تفصيله إن شاء الله في مواضعه.

أيضًا من التقسيمات: أن أسماء الله على وصفاته تنقسم من حيث معناها إلى:

• منها ما هي أوصاف أو أسماء جلال.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٥١٦)، ومسلم (١٩٣) من حديث أنس ك.

<sup>(</sup>٢) هو رأس المتكلمين بالبصرة في زمانه أبو محمد عبد الله بن سعيد بن كلاب القطان البصري، أول من ابتدع بدعة الكلام النفسي القديم، وقال بنفي الأفعال الاختيارية لله على وكان يُلقب كلابًا لأنه كان يجر الخصم إلى نفسه ببيانه وبلاغته، وأصحابه هم الكلابية، توفي في حدود الأربعين ومائتين. قال عنه شيخ الإسلام في مجموع الفتاوى (٧/٢٦): «ظن أن الرب لا يتصف بالأمور الاختيارية التي تتعلق بقدرته ومشيئته، فلا يتكلم بمشيئته وقدرته، ولا يحب العبد ويرضى عنه بعد إيمانه وطاعته، ولا يغضب عليه ويسخط بعد كفره ومعصيته، بل محبًا راضيًا أو غضبانًا ساخطاً على من علم أنه يموت مؤهنًا أو كافرًا، ولا يتكلم بكلام بعد كلام، الهد. وانظر: الوافي بالوفيات (١٠٤/١٠)، وسين أعلام النبلاء (١٠٤/١٠)،

- ومنها ما هي أوصاف أو أسماء جمال.
- ومنها ما هي أوصاف أو أسماء لمعاني الربوبية.
  - ومنها أوصاف أو أسماء لمعانى الألوهية.

وهذه انقسامات للمعاني، فأسماء الله وهذه انقساماء جلال ومنها أسماء جمال، وضابط ذلك أن أسماء الجمال ما كان فيها فتح باب المحبة من العبد لربه وكل من جنس أسماء وصفات الرحمة؛ كصفة الرحمة والأسماء المأخوذة منها كالرحمن، والرحيم، ونحو ذلك، ومثل اسم الله وكل الجميل أو صفة الجمال لله، واسم الله وكل النور أو صفة النور لله وكل النور أق فاسمه الرزّاق و ذو الرزق، ونحو ذلك عا فيه إحسان بالعباد، فهذه يقال لها: صفات جمال.

ولهذا شيخ الإسلام في ختمه للقرآن المشهور نسبتها إليه يقول في أولها: «صدق الله العظيم المتوحد في الجلال بكمال الجمال تعظيمًا وتكبيرًا، الذي نزل القرآن على عبده ...» إلى آخره.

هنا قال: «المتوحد في الجلال بكمال الجمال» ذلك أن أسماء الله على منها جلال ومنها كمال، أما أسماء وصفات الجلال فضابطها أنها الأسماء والصفات التي فيها معاني جبروت الله على وعزته وقهره، مثل اسم الله العزيز، والقهار، والجبار، والقوي، والمنتقم، ونحو ذلك من الأسماء والصفات، فمعاني العزة والجبروت والقهر هذه كلها جلال؛ لأنها تورث الإجلال والتعظيم والخوف والهيبة لله على ومن الله

والمالك، والملك، والسيد عند من جهة الربوبية؛ كاسم الله والمر الأمر والمالك، والملك، والسيد عند من أطلقه اسمًا لله والمن ومدبر الأمر الذي يجير ولا يجار عليه، والرزاق، ونحو ذلك من الأسماء التي فيها معاني الربوبية، قد تكون ببعض الاعتبارات أسماء جلال، وقد تكون أسماء جمال، وهذا باب واسع يُطلب من مظانه. كذلك من الأسماء ما فيها معاني الألوهية مثل: الله، والمعبود، مع أن المعبود ما أطلق اسمًا، يعني: ما فيه معان تدل على إفراد الله والمنا بأفعال العبيد.

وتقسيم الأسماء والصفات إلى ما يرجع إلى الجلال وما يرجع إلى الكمال دليله اللغة والمعنى، فصفات الجلال هي في اللغة صفات جلال، وصفات الجمال هي هكذا في اللغة، وقد قال النبي على: «إنّ اللّه جَمِيلٌ يُحِبُّ الْجَمَالَ»(١)، هو جميل على في ذاته وفي أسمائه وصفاته وأفعاله، وهو على ذو الجلال والإكرام، فوصف نفسه بأنه ذو الجلال، ووصف نفسه بأنه جميل، والله على له جمال الذات وله جلال الذات، وله جمال الأسماء والصفات وجلال الأسماء والصفات، وهذا مأخذه من النصوص واللغة؛ لأن الجلال غير الجمال، ومأخذ الجلال من الأسماء غير مأخذ الجمال من الأسماء، وهذا ذكره شيخ الجلال من الأسماء غير مأخذ الجمال من الأسماء، وهذا ذكره شيخ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٩١) من حديث ابن مسعود ﷺ.

الإسلام ابن تيميه في مواضع، وذكره ابن القيم في مواضع (١)، وهو مقرر عند العلماء في شرح حديث (إنّ اللّه جَميلٌ يُحِبُّ الْجَمَالَ، وكذلك عند قوله الله : ﴿ ذُو اَلْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ ﴾ [الرحمن: ٢٧].

ومن القواعد المقررة في هذا: أن العقل تابع للنقل، وأن نصوص الكتاب والسنة لا يُحكم فيها القوانين العقلية التي اصطلح عليها طوائف من الخلق، بل نأخذ القواعد العقلية من النصوص، فالنصوص مصدر للقواعد العقلية؛ كما أنها مصدر للشرع وللأحكام، وهذا فيه إبطال لمن قدم العقل على النقل أو جعل العقل أصلاً والسمع فرعًا، وهذه القاعدة هي التي كتب فيها شيخ الإسلام كتابه العظيم العجاب وهذه القاعدة هي التي كتب فيها شيخ الإسلام كتابه العظيم العجاب معظمًا له: (٢)

وَاقَرَأُ كِتَابَ العَقَالِ وَالنَّقَالِ النِي مَا فِي الوُجُودِ لَـهُ نَظِيرٌ ثَـانِ فإن هذا الكتاب أصل في دحض أصول المتكلمين وأصول المبتدعة من الأشاعرة والمعتزلة ونحوهم، وليس ثم مصنف يعدله في هذا من مصنفات علماء المسلمين، وهو مطبوع بتحقيق الدكتور محمد رشاد

<sup>(</sup>١) انظر: الفوائد (١٨٢ ـ ١٨٥)، ومدارج السالكين (٣٣ ـ ٣٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: النونية مع شرحها لأحمد بن عيسى (٢٩٠/٢).

سالم في أحد عشر مجلدًا مع الفهارس، وهذه القاعدة يُستفاد منها في الرد على أولئك في مواضعه، وتفصيلها يأتي ـ إن شاء الله تعالى ـ.

ومن القواعد المقررة في هذا الباب، والتي سنحتاجها ـ إن شاء الله تعالى ـ فيما سيأتي من بيان معاني الآيات والأحاديث التي فيها الصفات: «إن الواجب على العباد أن يؤمنوا بما أنزل الله على في كتابه».

والإيمان بما أنزل الله عَلَى في كتابه أو أخبر به نبيه على من الأسماء والصفات يكون بأشياء:

الأول: إثبات الصفة؛ لأن الله ﷺ أثبتها، فتُثبتها كما أثبتها الله ﷺ، وهذا أول درجات الإيمان.

الثاني: أن يُثبت المعنى الذي يدل عليه ظاهر اللفظ، فإن القرآن نزل بلسان عربي مبين تُعقل معانيه، وتُفهم ألفاظه بلسان العرب وبلغة العرب، وآيات الصفات وآيات الأسماء هي من القرآن، فهي تُفهم باللسان العربي، فكل اسم من أسماء الله له معنى يدل عليه، وكل صفة من صفات الله لها معنى تدل عليه بظاهر اللفظ، فيجب إثبات الصفة من حيث هي، ويجب إثبات المعنى الذي في اللفظ الظاهر وما يتبع ذلك.

نقول: إثبات المعنى، لِمَ؟ لأن الله على قال: ﴿ أَفَلاَ يَتَكَبُّرُونَ الله عَلَى قال: ﴿ لِلسَانِ عَرَفِي مُينِ ﴾ المُقرَّمَات ﴾ [محمد: ٢٤]، وقال على أية الشعراء: ﴿ لِلسَانِ عَرَفِي مُينِ ﴾ [الشعراء: ١٩٥]، يعني: بَيِّن واضح، وهذا يعني أن آيات الكتاب ـ

ومنها آیات الأسماء والصفات ـ یتعلق بها التدبر والفهم، والتدبر فرع العلم بالمعنی، لیست الأسماء والصفات غیر معلومة المعنی فإن معانیها معلومة، والتدبر للمعانی، أما لو لم تكن لمعان صارت بمنزلة الأحرف الهجائیة (أ، ب، ت، ث...) إلی آخر ذلك، لیس لها معان خاصة تدل علیها، وهذا یعنی أنها لا تُعقل ولا تُتدبر، ولكن الله علی أمرنا أن نعقل وأن نتدبر كتابه، وأعظم ما في القرآن الدلالة والعلم بالله علی، ووصف الله علی، ونعوت كماله علی، وهذه كلها متعلق بها التدبر، فكیف یكون التدبر لغیر هذا المطلب الأعظم؟

أيضًا من الإيمان بها: أن يؤمن بمتعلقاتها في الخلق، وبآثارها في الخلق، فإن الأسماء والصفات لها آثار متعلقة بخلق الله، ومتعلقة بملكوت الله، فكل اسم وكل صفة لها أثر، فنؤمن بالصفة من حيث هي، ونؤمن بما اشتملت عليه من المعنى، ونؤمن بالأثر الذي للصفة، وهذا قد يُسمى متعلق الصفة، فمثلاً: الله والله وال

ما معنى السمع؟

الجواب: السمع من حيث هو معناه إدراك ما يُسمع.

وهنا تنبيه: وهو أن المعاني يصعب تفسيرها، بخلاف الذوات والأعيان فإنه يسهل التعريف بها؛ ولهذا تجد أن ما يقوم بقلب البشر من الصفات إذا عَرَّفَهُ فإنه يُعرِّف ما قام بقلبه بتعلقه بذاته وتعلقه بالبشر، مثلاً لو طلب تعريف الرحمة فإنها معنى قلبي، وكل واحد منا يدرك معنى الرحمة؛ لأنها معنى قلبي يشعر به، والدلالة بما يشعر به هذه دلالة أعظم من دلالات الألفاظ، فإذا أراد أن يُعبر عنه ربما عسر عليه أن يعبر بتعبير مطلق، يعني: بتعبير عام يشمل ما في قلبه ويشمل غيره، ربما عسر على كثير من الناس، بل ربما عسر على كثير من أهل العلم، ولكن الخاصة يؤتيهم الله على من ذلك ما يشاء، فإذا عَرَّفَ مُعَرِّفٌ الرحمة فإنه ربما يعرفها بالنظر إلى حاله، مثلما عرفها الأشاعرة.

فكل أعمال القلوب التي في الإنسان ووصف الله وهذا في على أنها أعمال قلوب في الإنسان؛ ولذلك نفوها عن الله وهذا في المعاني كثير. لهذا نقول: إن المعاني تُعقل معانيها؛ الصفات التي من هذا الجنس تُعقل معانيها، وأما تفسيرها فلا بد أن تقف عليه بعبارة من عبارات أهل العلم المحققين؛ لأن تفسير تلك المعاني قد يكون من المفسر بالنظر إلى بعض متعلقاتها، فتُفسر الرحمة من جهة تعلقها بالمخلوق، ويُفسر الحياء من جهة اتصاف المخلوق به، ويُفسر الغضب من جهة اتصاف المخلوق به . ويُفسر المخلوق به . ويُفسر المخلوق به . ويُفسر المخلوق به . ويُفسر المخلوق به . وهكذا، فإن هذه وجودها مطلق من دون إضافة - كما هو

معلوم - إنما يوجد في الأذهان، أما في الخارج - يعني: في الواقع - فإنما توجد مضافة، مثل: رحمة الله، ورحمة الإنسان، فإذا عَرَّفَ مُعَرِّفٌ هذه المعاني فإنه قد ينظر في ذلك إلى ما يعقله من نفسه؛ ولهذا ضل من ضل في هذا الباب من هذه الجهة، فيُتنبه إلى هذه القاعدة وهي: أن المعاني تفسيرها من دون إضافة قد يعسر على كثيرين، فيؤخذ تفسيرها من أهل العلم المحققين، حتى بعض اللغويين يُفسرها باعتبار من قامت به، فريما فسر الخياء وهو ينظر إلى حياء المخلوق، لكن الحياء الذي هو مطلق عن الإضافة الذي هو معنى كلي في الذهن قد لا يصل إلى تعريفه؛ لأنه إنما وجد في ذهنه بالتخصيص؛ لهذا قال شيخ الإسلام مطلق في «التدمرية» (۱)، في قاعدته المعروفة في الفرق بين التعميم: «إن المعاني لا توجد كلية إلا في الأذهان أما في الخارج فإنما توجد بالإضافات والنسب».

<sup>(</sup>۱) انظر: التدمرية (ص٤٣ ـ ٤٥)، ودرء تعارض العقل والنقل (١/٢١٦)، ومنهاج السنة النبوية (٢٠٨/٢).

والقواعد في هذا كثيرة، وقد ذكر ابن القيم والقواعد في هذا كثيرة، وقد ذكر ابن القيم والقواعد في منها ما يضيق المقام على تعداده (١)، بعضها سنستخدمه وإن شاء الله في فهم النصوص، والرد على المخالفين من المؤولة والمعطلة والمشبهة والمجسمة، ونحو ذلك من أصناف أهل الضلال في هذه الأبواب.

القاعدة الأخيرة التي نختم بها هي: أن ظاهر النصوص مراد، وأن الإيمان إنما يكون بظاهر النص؛ لأن الظاهر هو ما يتبادر إلى الذهن من النص، وهذا هو الذي كلفنا الله رائلة بالإيمان به؛ إذ لم تُكلف في الغيبيات بأن نؤمن بأشياء وراء الظاهر لأنها لا تدرك، وهذه الغيبيات لابد من إدراكها.

فما هو ظاهر النصوص؟

<sup>(</sup>١) انظر: بدائع الفوائد (١٦٦/١ . ١٨٠)، وقد ختم هذا البحث بقوله: «وعسى الله أن يعين بفضله على تعليق شرح الأسماء الحسنى مراعيا فيه أحكام هذه القواعد، بريئًا من الإلحاد في أسمائه، وتعطيل صفاته، فهو المان بفضله، والله ذو الفضل العظيم» ا. ه.

نفسه بأنه يرضى وهذا إثبات للمعنى دون إثبات للكيفية، فظاهر النص هو المعنى الذي دل عليه، أما كيفية الاتصاف فإن هذه لا يدل عليها ظاهر النصوص؛ ولهذا ضل من ضل حيث زعم وظن أن ظاهر النصوص فيه التشبيه أو التمثيل، ففهم من الغضب غضب المخلوق، يعني: كيفية غضب المخلوق، وفهم من الرضا رضا المخلوق، يعني: كيفية رضا المخلوق، فيفسرون الغضب عثلاً بأنه ثوران دم القلب، أو غليان دم القلب، وهذا أثر الغضب في المخلوق وليس هو معنى الغضب، بل الغضب له معنى كلي لا يتقيد بالمخلوق. وهذا الباب مهم جدًا، فإن الإيمان بظاهر النص هو إيمان بالمعنى الذي دل عليه هذا الظاهر، وهذا الظاهر أحيانًا يكون إفراديًا نفهمه من كلمة واحدة، وأحيانًا يكون هذا الظاهر تركيب الكلام، يعني أن الظاهر ينقسم إلى قسمين: ظاهر إفرادي، وظاهر تركيبي.

وأما الظاهر التركيبي: فهو الذي يُفهم لا من جهة لفظه، ولكن من جهة الكلام كله، وهذا حجة وأصل في اللغة، وهو مقرر عند أئمة

أهل اللغة، وكذلك أئمة أهل السنة في كتب العقائد وغيرها، فيُفهم بسياق الكلام (۱)، وهذا هو الذي يُسمى عند الأصوليين بالدلالة الحملية للكلام، هذا في غاية الأهمية للناظر في هذا الباب ـ باب الأسماء والصفات ـ لأن من ادعوا أن السلف أوّلوا في باب الأسماء والصفات احتجوا ببعض كلامهم في هذا الأمر، وهم إنما أرادوا دلالة التركيب، ومعلوم أن الكلام إذا دل بتركيبه فإنه لا يكون نفيًا لما دلت عليه أفراده.

مشال ذلك: قول الله على : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدَ الطّلَلَ ﴾ أن الفرقان: ١٤٥]، الظاهر الإفرادي للكلام في قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى رَبِّكَ ﴾ أن الرؤية تكون لله، يعني: يرى البرب على الكن لما قال: ﴿ كَيْفَ مَدَّ الطّلَلَ ﴾ علمنا بدلالة التركيب وهو ما يُفهم به مقصود المتكلم من كلامه وأنه أراد قدرة الله على: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ الطّلَلُ وَلُو شَاءً كلامه وأنه أراد قدرة الله على في آية سورة النحل: ﴿ قَدْ مَكَرَ اللهُ عَلَيْ فَي آية سورة النحل: ﴿ قَدْ مَكَرَ اللهُ عَلَيْ فَي آية الله الله على أنها من آيات الصفات التي فيها الإتيان؟ لأن ولِمَ لَمْ يُحملها السلف على أنها من آيات صفة الإتيان؟ لأن المقصود بالإتيان وإذا أثبتت الصفة وإتيان الذات وليس إتيان الصفات،

<sup>(</sup>١) انظر: المسودة لآل تيمية (ص٩٠٠ ـ ١٠١).

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۹۷/۱٤)، وزاد المسير (٤٤٠/٤)، وتفسير ابن كثير (٥٦٨/٢)، والدر المنثور (١٢٧/٥)، وتفسير السعدي (ص٤٣٨).

فَتُمَّ وَجُهُ اللَّهِ ﴾ يعني القبلة ؛ ولهذا خرجت هذه الآية عن أن تكون من آيات الصفات.

كذلك قول الله على أية سورة القلم: ﴿ وَمُ مُكُمّتُ مَن سَاقِ ﴾ القلم: ٢٤٦، هذه هي الآية الوحيدة التي اختلف فيها السلف هل هي من آيات الصفات؟ (١) فبعضهم قال: هي من آيات الصفات، وبعضهم فسرها بما يخرجها عن كونها من آيات الصفات، لِمَ؟ الجواب: لتنازع هذا الموضع بين أن يُقصد الفرد فتكون من آيات الصفات، أو أن يكون المقصود التركيب فتكون من غير آيات الصفات، يعني: هل يفهم الكلام بفهم كلمة (سَاق)، أو نفهمه مع الصفات، يعني: هل يفهم الكلام بفهم كلمة (سَاق)، أو نفهمه مع سباقه ولحاقه؟ فالعرب تقول: كشفت الحرب عن ساقٍ. إذا كشفت عن هول وشدة، وهذا استعمال تركيبي تستعمله العرب للدلالة على الهول والشدة؛ فلهذا قال ابن عباس وغيره: ﴿ يَوْمَ يُكُمّتُ مَن سَاقٍ ﴾ يعني عن هول وشدة.

<sup>(</sup>۱) انظر أقوال السلف في تفسير الآية في: زاد المسير (۲٤٠/۸)، وتفسير ابن كثير (۲۱ اظر أقوال السلف في تفسير الآية في: زاد المسير (۲۰۵، ۲۰۹)، والدر (۲۰۵، ۲۰۹)، وفتح الباري (۲۸۱۸)، والدر المنثور (۲۸۵/۸)، وتفسير السعدي (ص۸۸).

وآخرون كأبي سعيد وغيره قالوا: ﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقِ ﴾ يعني: عن ساق الرحمن ﷺ لما جاء في الحديث (١) من الدلالة على ذلك.

المقصود أن هذا البحث مهم وطويل فروعه، وضابطه أن ظاهر الكلام قد يكون من جهة التركيب؛ لأنه الكلام قد يكون من جهة التركيب؛ لأنه الذي يُفهم به مقصود المتكلم من جهة ظاهر كلامه، لأننا لا نعلم بواطن الكلام، لكننا نعلم ظاهر الكلام، وهذا الظاهر قد يكون من جهة الأفراد، وقد يكون من جهة التركيب، ولهذا ينقسم الظاهر إلى: ظاهر إفرادي، وظاهر تركيبي.

هذا البحث أطال عليه شيخ الإسلام في مواضع كثيرة من كتبه (٢)، منها ما في أوائل المجلد الثالث من رده على الرازي في (بيان تلبيس الجهمية)، أو (نقض التأسيس والتقديس) الذي يرد فيه على كتابه (التأسيس والتقديس)، وهذا الجزء لم يُطبع بعد، وهو من الأقسام المهمة جدًا في هذا الباب؛ لأن الرازي ذكر تأويل الآيات والأحاديث، فأصل شيخ الإسلام تأصيلاً عميقًا قويًا؛ كعادته والإسلام تأصيلاً عميقًا قويًا؛ كعادته والإسلام تأصيلاً عميقًا قويًا؛ كعادته المناسلة في بيان الظاهر

<sup>(</sup>١) أخرج البخاري (٤٩١٩) عن أبي سعيد الخدري الله أن النبي الله قال: « يَكْشِفُ رَبُّنا عن ساقِهِ ، فيسجُدُ له كُلُّ مؤمِنٍ ومُؤمِنَةٍ... ».

<sup>(</sup>۲) انظر: التدمريــة (ص٤٧)، ودرء تعــارض العقــل والنقــل (١٨٦/١)، وبيــان تلبــيس الجهمية (١/١١)، والنبوات (ص١١٩)، ومجموع الفتاوى (١١٥/٧).

والتأويل وأقسام الظاهر والحقيقة وهذه المباحث، وهو البحث معروف في علم أصول الفقه في مبحث دلالة الألفاظ أو الاستدلال.

كذلك الحقيقة تنقسم إلى قسمين: حقيقة تفهم من مفرد الكلام، وحقيقة تفهم من تركيب الكلام، وهي مرتبطة بتقسيم ظاهر الكلام إلى: ظاهر إفرادي وظاهر تركيبي.

فمثلاً: ادُعيّ المجاز<sup>(۱)</sup> في قوله ﷺ: ﴿ وَسَعَلِ الْفَرْدِيَةُ الَّتِي كُنَا فِيهَا وَالْعِيرَ ﴾ ليوسسف: ١٨٦، وكذلك في قوله ﷺ: ﴿ وَالْحَفِضُ لَهُمَا جَنَاحَ اللَّهِ مِنَ الرَّحْمَةِ ﴾ [الإسراء: ٢٤]، وفي قوله ﷺ: ﴿ الرَّحْمَةِ الرَّحْمَةِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ الرَّحْمَةِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اله

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية وعجاز، وتقسيم دلالتها أو المعاني المدلول عليها إن استعمل الدالة على معانيها إلى حقيقة ومجاز، وتقسيم دلالتها أو المعاني المدلول عليها إن استعمل لفظ الحقيقة والمجاز في المدلول أو في الدلالة؛ فان هذا كله قد يقع في كلام المتأخرين، ولكن المشهور أن الحقيقة والمجاز من عوارض الألفاظ، وبكل حال فهذا التقسيم هو اصطلاح حادث بعد انقضاء القرون الثلاثة، لم يتكلم به أحد من الصحابة، ولا التابعين لهم بإحسان، ولا أحد من الأئمة المشهورين في العلم؛ كمالك، والثوري، والأوزاعي، وأبى عمرو بن حنيفة، والشافعي؛ بل ولا تكلم به أئمة اللغة والنحو؛ كالخليل، وسيبويه، وأبى عمرو بن العلاء، ونحوهم، وأول من عُرف أنه تكلم بلفظ المجاز: أبو عبيدة معمر بن المثنى في كتابه، ولكن لم يعن بالمجاز ما هو قسيم الحقيقة، وإنما عنى بمجاز الآية ما يُعبر به عن الآية ...» ا. ه.

حقيقة اللفظ لم تُعين بيقين، وفهموا من حقيقة اللفظ هنا أن السؤال متوجه إلى القرية والعير، ففهموا من قوله: ﴿ وَسُكُلِ ٱلْقَرْبَةَ ﴾ أن السؤال يتوجه إلى القرية.

ونقول: هذا ليس بظاهر الكلام، وليس بحقيقته أيضًا؛ لأن الحقيقة هنا تركيبية، ولأن الظاهر هنا ليس هو ما دل عليه مفرد اللفظ كما زعموا، بل الحقيقة التركيبية هي المفهومة من قوله الله و وسيوتها ألقرية ، ومعلوم أن السؤال لم نؤمر بتوجيهه إلى جدران القرية وبيوتها وأرضها، وإنما لمن يفهم السؤال ويجيب عليه وهم أهل القرية، فهذا يُسمى حقيقة تركيبية أو ظاهر دل عليه تركيب الكلام، وفيه نفيً للمجاز (۱).

<sup>(</sup>١) انظر كلام العلامة ابن القيم والطلقة في إبطال المجاز في مختصر الصواعق المرسلة (٢) انظر كلام العلامة المرسلة (٢٣١/٢)، حيث ذكر خمسين وجهًا الإبطاله.

اللالئ الهية في شرح العقيدة الواسطية

1 20

# مِنْ غَيْرِ تَحْرِيفٍ وَلاَ تَعْطِيلٍ، وَمِنْ غَيْرِ تَكْييفٍ وَلاَ تَمْثِيلٍ.

### الشرح:

ذكر شيخ الإسلام عظلت أن (مِنَ الإيمَانِ ياللهِ: الإيمَانُ يمَا وَصَفَ يو نَفْسَهُ فِي كِتِايهِ، وَيمَا وَصَفَهُ يهِ رَسُولُهُ الله عَلَى وقد شرحنا هذه الجملة وما يتبعها من قواعد مهمة ، وهذا الإيمان ادعاه كثيرون من المنتسبين إلى القبلة، ولكن دعوى الإيمان بما وصف الله عجلًا به نفسه ووصفه به رسوله على الله الله الله الله السنة والجماعة أن يذكروا قيد هذا الإيان بهذه النصوص - نصوص الصفات - فهو ليس إيمانا على وفق ما تشتهى النفس أو يؤدي إليه العقل ، بل على قاعدة: أن يكون الإيمان بتلك النصوص بما وصف الله به نفسه وبما وصفه به رسوله رسوله الله من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل، فهناك محرفون يقولون: نؤمن بالصفات على ما جاء في الكتاب والسنة. لكنهم يحرفونها عن مواضعها، فأهل السنة خالفوهم وآمنوا بالنصوص من غير تحريف، وهناك معطلة عطلوا نصوص الصفات عن معانيها اللائقة بها، أو عطلوا الله على عن الوصف الذي وصف به نفسه على كماله وأولوه وحرفوه وتوجهوا به إلى معنى آخر، فخالفهم أهل السنة فآمنوا بظاهر النصوص من غير تعطيل لها ولا تأويل يصرفها عن حقائقها اللائقة بالله خَالِلةِ.

كذلك آمنوا بالنصوص من غير تكييف ؛ لأن هناك من آمن فكيف، فجعل نصوص الصفات مكيفة بكيفيات اخترعوها وابتدعوها في أذهانهم، وهؤلاء يزعمون أنهم آمنوا بالنصوص، لكن أهل السنة بينوا أن الإيمان لابد أن يكون من غير تكييف، وهناك أيضًا ممثلة مجسمة آمنوا بالنصوص على زعمهم وجعلوا ظاهر النص يُراد به أمثلة معروفة، فقالوا: يد الله كأيدينا، وعين الله كأعيننا، وسمع كسمعنا، ونحو ذلك، وزعموا أنهم آمنوا لكن آمنوا إيمانا فيه تمثيل.

إذًا يكون إيمان هؤلاء الأصناف الأربعة إيمانا مدعى، ليس إيمانا شرعيًا، فمتى يكون الإيمان بنصوص الصفات صحيحًا؟

الجواب: إذًا جَمْعُ هذه الأربع: أن يؤمن بما وصف الله به نفسه وما وصفه به رسوله على من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل، فهذه أربع قواعد:

- أن نؤمن بالنصوص ولا نحرفها.
- أن نؤمن بالنصوص ولا نعطل الله عن وصفه الذي وصف به نفسه أو وصفه به رسوله ...
- أن نؤمن بالصفات من دون تكييف لهذه الصفات بكيفيات معهودة أو غير معهودة.

وهذا يُحتاج في بيانه إلى بيان المراد بهذه الألفاظ الأربعة: التحريف، والتعطيل، والتكييف، والتمثيل.

أما التحريف: فأصله في اللغة (١) من الانحراف بالشيء عن وجهه، وهو صرفه عن وجهه ومعناه إلى غيره، وهذا تحريف بمعنى التغيير والتبديل، فيكون معنى التحريف التغيير والتبديل؛ حرّف أي غيّر وبدل، قال على عن اليهود: ﴿ مِنَ ٱلَّذِينَ هَادُوا يُعَرِفُونَ ٱلْكِلَمَ عَن وبدل، قال على عن اليهود: ﴿ مِنَ ٱلَّذِينَ هَادُوا يُعَرِفُونَ ٱلْكِلَمَ عَن مَا أَنْ لِللهَ عَن معانيه اللائقة به، بل يخترعون له معاني من عندهم، وسمى الله عن معانيه اللائقة به، بل يخترعون له معاني من عندهم، وسمى الله عندهم تحريفًا (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (٤٣/٩)، ومختار الصحاح (ص٥٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير الطبري (۱۱۸/۵)، وتفسير ابن كثير (۱/۳۷۷)، والسدر المنشور (۵۵٤/۲)، وتفسير السعدي (۱۸۱).

قال ابن الجوزي في «زاد المسير» (٣١٣/٢): «وفي تحريفهم الكلم ثلاثة أقوال:

أحدها: تغيير حدود التوراة، قاله ابن عباس.

والثاني: تغيير صفة محمد ﷺ، قاله مقاتل.

والثالث: تفسيره على غير ما أنزل، قاله الزجاج» ا. هـ.

والتحريف في نصوص الصفات معناه: أن تُغير وتُبدل ألفاظها أو معانيها عن ظواهرها، فإذا صُرف ظاهر النص عن معناه اللائق به سواء أكان في اللفظ أو في المعنى فإن هذا تحريف، لأنه تغيير وتبديل (١).

قال العلماء: التحريف من حيث هو في تعلقه بنصوص الصفات أو بغيره على قسمين (٢):

- تحريف في اللفظ: إما بزيادة أو نقصان أو بتغيير حركة
   إعرابية أو بغير تغيير حركة إعرابية.
- وتحريف في المعنى: يكون بتغيير معنى الكلمة عن معناها المعروف في لغة العرب.

<sup>(</sup>١) انظر: مجموع الفتاوي (٦٧/٣).

<sup>(</sup>٢) قال ابن القيم في الصواعق المرسلة (١/ ٣٥٨): «والتحريف نوعان: تحريف اللفظ: وهو تبديله، وتحريف المعنى: وهو صرف اللفظ عنه إلى غيره مع بقاء صورة اللفظ» ا. ه.

أصله، أو غيروه بزيادة؛ كما روي أنهم قالوا: «حنطة»(١)، بزيادة النون.

كذلك فعل المعتزلة والجهمية والأشاعرة ونحوهم، حينما فسروا معنى قوله في : ( ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَ ٱلْعَرْشِ ) الفرقان: ١٥٩، وقوله في معنى قوله في ألْعَرْشِ أَسْتَوَى كَ الله : ١٥ بقولهم: استولى. فهذا تحريف في اللفظ بزيادة حرف، فإن كلمة استوى ليس فيها حرف اللام، زادوا اللام فغيروا المعنى، ومعنى استوى المعروف في اللغة علا وارتفع (٢).

أُمِسرَ النَهُسودُ بِان يَقُولُسوا حِطَّةً وَكَلْلِكَ الجُهِمِيُ قِيسلَ لَسهُ اسستَوى وَكَلْلِكَ الجُهِمِيُ قِيسلَ لَسهُ اسستَوى قَالَ استَوى استولَى وَذَا مِن جَهلِهِ عِسرُونَ وَجهّا تُبطِيلُ التَّاوِيلَ باسسة قَسد أُفسرِدَت يمُسصنَّف هُسوَ عِنسدَنَا وَلَقَسد ذُكَرنَسا أُربَعِسينَ طِرِيقَسةً وَلَقَسد ذُكَرنَسا أُربَعِسينَ طِرِيقَسةً هِمِي فِي السطَّواعِق إِن تُسرِد تَحقيقها هِمي فِي السطَّواعِق إِن تُسرِد تَحقيقها نُسونُ النَهُ سودِ وَلاَمُ جَهوسيٌ هُمَسا انظر: النونية بشرح ابن عيسى (٢٦/٢).

فَ أَبُوا وَقَ الُوا حِنطَ أَ لِهَ وَانِ فَ الْمُ الْوَا حِنطَ اللهِ اللهُ وَاذَا لَهُ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (٣٠٣/١، ٣٠٤)، وتفسير ابن كثير (١٠٠١)، وفتح الباري

<sup>(</sup>۲۰۶/۸)، والدر المنثور (۲/۳۷۱).

<sup>(</sup>٢) قال ابن القيم كَلَّالُكُهُ في نونيته:

كذلك قد يكون بنقص في اللفظ، وقد يكون بتغير حركة إعرابية في النص، مثل ما قال جهمي لأبي عمرو بن العلاء (۱) أحد القراء والنحاة والعلماء المتحققين بالسنة .، قال: يا أبا عمرو ألا تقرأ: (وكلم الله موسى تكليمًا) بالنصب؟ أي: غيِّر حركة إعرابية؛ لأن القراءة ﴿ وَكُلُم الله مُوسَى تَكليمًا ﴾ [النساء: ١٦٤]، فالله على هو فاعل الكلام، وموسى العلى في الإعراب مفعول به، أراد أن يحرف بتغيير حركة إعرابية، فقال: ألا تقرأ (وكلم الله موسى تكليمًا)، يعني: أن له وجهًا في العربية عند هذا القائل؛ لأن موسى العلى لا تظهر الحركة في آخره، فإذا قرأ: (وكلم الله موسى) يكون المُكلِم هو موسى، والمُكلَم هو الله على ، قال له أبو عمرو بن العلاء: هبني قلت ذلك

<sup>(</sup>۱) هو أبو عمرو بن العلاء بن عمار بن العريان المازني البصري، النحوي، من أئمة البصرة في القراءات والنحو واللغة، أحد القراء السبعة، اختُلف في اسمه فقيل زبان، وقيل يحيى، وقيل غير ذلك، قرأ القرآن على مجاهد بن جبر، وسعيد بن جبير، ويحيى بن يعمر، وحميد ابن قيس، وعبد الله بن كثير صاحب مجاهد، توفي سنة أربع وخمسين ومائة. انظر: مشاهير علماء الأمصار (ص١٥٣)، والفهرست (ص٢٤)، وتاريخ دمشق (١٠٣/٦٧)، وتهذيب الكمال (١٠٣/٦٧)، والوافي بالوفيات (١١٥/١٤).

وقرأته على هذا النحو، فماذا تقول في قوله ﷺ: ﴿ وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ ﴾ [الأعراف: ١٤٣]؟ فِبُهت (١).

وهذا من نوع تغيير حركة إعرابية، ربحا لجأ إليه كثير من الذين يزعمون أن عندهم علم بالنحو، لكن مع ظهور العلم وقوته بطل ذلك منهم. وقد يكون تحريف بلا زيادة في اللفظ ولا نقصان ولا تغيير حركة إعرابية، بل يكون تحريفًا للفظ بغير هذه الأنحاء، وفي المثال السابق بقوله (وكلم الله موسى) أراد أن يجعل موسى المكلِم، فحرَّف وغير موسى من كونه مفعولاً به إلى كونه فاعلاً، وهذا لم تدل عليه حركة إعرابية.

كذلك يدخل في هذا الذين يُحرفون الكلام فيجعلونه بمعنى آخر. لفظ له معنى يجعلون له معنى آخر ـ مثلاً في قوله ﷺ: ﴿ قَالَ يَالِيكُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدُ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى ﴾ [ص: ٧٥]، يجعلون معناه: بقدرتي أو بقدرتي"، هذا تحريف للفظ، فهل هو من جهة المعنى؟ الجواب: لا، بل جعلوا لفظًا مكان لفظ، يقولون: اليد هنا القدرة، وليست اليد المعروفة.

### النوع الثاني: التحريف من جهة المعنى:

<sup>(</sup>۱) انظر: شرح الطحاوية لابن أبي العز (ص١٨٢)، وبيان تلبيس الجهمية (١٢/٢)، والصواعق المرسلة (١٠٣٧/٣)، وذكر الشارح حفظه الله في شرح لمعة الاعتقاد أن السائل هو عمرو بن عبيد المعتزلي.

وهذا كثير؛ كادعاء المجاز في آيات الصفات؛ وكتأويل النصوص على ما دلت عليه لغة العرب، فمثلاً قول الله على: ﴿ الرّحمة العرب فمثلاً قول الله على الرّحمة عن الرّحمة هي إرادة الإحسان، هذا تحريف وتغيير للرحمة عن معناها، بأي شيء؟ الجواب: بالأخذ بالمجاز، والأخذ بالمجاز في نصوص الصفات باطل ومن أصول أهل الضلال في الصفات، أما في غير الصفات ـ يعني في اللغة من غير دخوله في الصفات ـ فهو خلاف أدبي، مع أن الصحيح عند المحققين أنه لا مجاز أصلاً (١).

هنا يدخل في المحرفة، الذين حرفوا الكلم عن موضعه، الجهمية أول ما يدخل، لأن أصل التحريف إنما جاء من جهة الجعد بن درهم (٢)، بل من جهة اليهود؛ لأن هذه المقالة أخذها الجعد عن

<sup>(</sup>۱) راجع (ص۱٤۳).

<sup>(</sup>٢) هو مؤسس مذهب التعطيل وأول من قال: إن الله لم يكلم موسى تكليمًا، ولم يتخذ إبراهيم خليلاً، كان مؤدبًا لمزوان الحمار آخر خلفاء بني أمية؛ لذا يقال له مروان الجعدي، قتله خالد القسري يوم الأضحى سنة أربع وعشرين ومائة، وقال: أيها الناس ضحوا تقبل الله ضحاياكم، فإني مضح بالجعد بن درهم، ونزل فقتله، وكان من أبرز تلاميذه الجهم بن صفوان، وبه عُرف مذهب التعطيل. انظر: سير أعلام النبلاء(٧٥٣٥)، والبداية والنهاية (٨٥٠/٥)، والكامل في التاريخ (٤٦٦/٤)، والنونية بشرح ابن عيسى (١/٥٠، ٥١).

اليهود (۱)، لأنهم هم الذين يحرفون الكلم عن مواضعه، وكان أول ما بدأ التحريف حيث نفى اتصاف الله على بالكلام، وقال: إن قوله على: وَكُلَّمُ اللهُ مُوسَى تَكُلِيمًا ﴾، أي: جرحه بأظافير الحكمة تجريحًا. فليس من جهة الكلام وإنما من جهة التجريح، وكلَّم أي جرَّح من الكَلْم وهو الجُرح (۲)، ثم أخذها عنه جهم بن صفوان رأس الجهمية.

وهذا أول ما بدأ به الجهمية فنفوا صفة الكلام، وتسلسل هذا.

والجهمية يُحَرِّفُون من جهات:

أولاً: تحريفهم الأسماء الحسنى والصفات العلى، فهم يقولون بها في القرآن لكن يجعلون تفسيرها بمخلوقات منفصلة، فصفة الله عند الجهمية هي الوجود المطلق فقط، وغيره من الأسماء الحسنى ـ السميع، البصير، الحي، القيوم، العليم، الحكيم ـ يُفسرها الجهمية بمخلوقات منفصلة، فيقولون: السميع هو من يُسمَع، والبصير هو من يُبصَر،

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام والنها في ذكر أصل مقالة الجهمية في «الفتوى الحموية الكبرى»: «وقد قيل: إن الجعد أخذ مقالته عن أبان بن سمعان، وأخذها أبان عن طالوت بن أخت لبيد بن الأعصم، وأخذها طالوت عن لبيد بن الأعصم اليهودي الساحر الذي سحر النبي في البداية (۱۰/۵). هذه: ابن كثير في البداية والنهاية (۱۰/۸)، والصفدي في الوافي بالوفيات (۱۸/۱۸)، والسبكي في طبقات الشافعية الكبرى (۷۲/۹).

<sup>(</sup>٢) انظر: معجم مقاييس اللغة (ص١٧٤).

والمتكلم هو من يُكلّم - يعني: مخلوقات الله على المنفصلة - والعزيز هو من أعز أو من عزّ، والقيوم هو من أقيم أو من قام بأموره. وهذه الأسماء تعلقت بالخلق من آثار صفة الوجود لله على، فعندهم الوجود عام. ويدخل فيه المعتزلة، فإن المعتزلة حرفوا الغيبيات جميعًا في الصفات والأسماء، وفي الأمور الغيبية، مثل: عذاب القبر، والميزان، والحوض، والصراط، ونحو ذلك من الأمور الغيبية التي حرفوها عن معانيها، ويدخل فيه أيضًا الأشاعرة.

وهل كل تحريف يُعد كفرًا؟ الجواب: ليس كل تحريف يُعد كفرًا، فإن أهل السنة والجماعة لم يُكفروا الذين فسروا استوى باستولى، فإن كان التحريف في جميع الصفات - كفعل الجهمية - فإنه يُعد كفرًا، والجهمية عندهم كفار؛ لأنهم حرفوا ونفوا صفات الله على، وإن كان التحريف في بعض الصفات، وكانت الدلالة عليها ظاهرة ولا يحتملها وجه - يعني: ليس للتأويل فيها مدخل - هنا يُكفر به؛ كتكفير من نفى رؤية الله على، وتكفير من جعل كلام الله على غلوقًا، وأما غيره مما يكون لقائله عذر في تأويله فإنه لا يقال بكفره.

ولهذا أهل السنة والجماعة لم يكفروا الأشاعرة، والماتريدية، والكلابية (١)، والسالمية (٢)، والكرامية (٣)، وأشباه هؤلاء.

قال: (وَلاَ تَعْطِيلِ) هذه اللفظة الثانية، والتعطيل أصله في اللغة (١٠): من عَطّل يُعطّل تعطيلاً، وهو عُطلٌ، إذا كان خاليًا، يقال: هذا مكان مُعطّل إذا كان خاليًا ليس فيه شيء، ويقال أيضًا للمرأة:

<sup>(</sup>١) نسبة إلى محمد بن سعيد بن كلاب، سبق التعريف به وبمذهبهم، راجع (ص١٢٩).

<sup>(</sup>٢) وهم الاقترانية أتباع أبي الحسن أحمد بن محمد بن سالم الزاهد البصري، وهو آخر أصحاب سهل التستري وفاة، يقولون: إن كلام الله تعالى حروف وأصوات قديمة أزلية، وأن لها اقترانًا ثابتًا لذواتها، ولا يسبق بعضها بعضًا، بل هي مقترنة الباء مع السين مع الميم في آن واحد، ثم لم تكن معدومة في وقت من الأوقات، ولا تُعدم، بل لم تزل قائمة بذاته سبحانه قيام صفة الحياة والسمع والبصر. وجمهور العقلاء يقولون: إن هذا المذهب كاف في الجنم ببطلانه. انظر: منهاج السنة النبوية (٢/٩٩٤)، وشسرح النونية لابن عيسى (٢/٤٠١)، وشغرات الذهب (٣٦/٣)، ومعارج القبول (٢/٩٧١)، ولمعرفة المزيد من أقوالهم انظر أيضًا: تلبيس إبليس (٢/١٠٤)، والنبوات (ص١٧٧).

<sup>(</sup>٣) نسبة إلى أبي عبد الله محمد بن كرام، المتوفى سنة خمس وخمسين ومائتين، كان من زهاد سجستان، وغر الناس بزهده، يعتقدون أن الله تعالى جسم وجوهر ومحل للحوادث، ويقولون بالإرجاء، وهم طوائف متعددة. انظر: الفرق بين الفرق (ص٢١)، والملل والنحل (١٠٨/١)، واعتقادات فرق المسلمين والمشركين (١٧/١)، وشرح اللمعة لابن عشيمين عشيمين (ص ١٦٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: النهاية في غريب الأثر (٢٥٧/٣)، ولسان العرب (١١/٤٥٤).

جيدها معطل إذا كان خاليًا من الحلي، ومنه قول الشاعر(١) في وصف جيد امرأة:

وَجِيلُو كَجِيلُو السرِيمِ لَيسَ يَفَاحِشُ إِذَا هِلَي مُعَطَّلُ وَلا يَمُعَطَّلُ لِ وَ وَجَيلُو كَا يَمُعَطَّلُ لِ وَ وَجَيلُو كَا يَمُعَطُّ لِ وَالْحَالَ عَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّ عَلَا عَلَّمْ عَلَّا اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّا

فَإِذَا الْإِخْلَاء هُ وَالْتَعْطِيْلَ، ومعنى قُول الله عَلَى: ﴿ وَمِثْرِ مُعَلَّلَةٍ ﴾ [الحج: ٤٥]، أي: خالية من الماء؛ لأنه لم يستفد منها، أو لم تُحفر، أي: لم يُعتن بها لإخراج الماء. وتعطيل النصوص، أو تعطيل الصفات، أي: تعطيل الله عَلَى عن صفاته، بمعنى إخلاء الله عَلَى عن أوصافه، يعنى: نفى الصفات عن الله عَلَى .

# والتعطيل عند العلماء أقسام أشهرها ثلاثة وهي(7):

الأول: تعطيل المخلوق عن خالقه، يعني إخلاء المخلوق عن أن يكون مخلوقًا بنفي أن يكون تُمَّ خالقٌ له؛ كقول الملاحدة.

<sup>(</sup>۱) هو امرؤ القيس أمير الشعراء، ويُعرف بالملك الضليل، وهذا البيت من معلقته. انظر: جمهرة أشعار العرب (ص۸۳)، والحماسة المغربية (۱۱۰۷/۲)، ومحاضرات الأدباء (۲۲۲/۲)، وانظر ترجمته: طبقات فحول الشعراء (۵۱/۱)، وتاريخ دمشق (۲۲۲/۹)، والبداية والنهاية (۲۱۸/۲).

<sup>(</sup>٢) انظر: درء تعارض العقل والنقل (٣٩٦/٧).

الثالث: تعطيل الخالق عن استحقاقه العبادة وحده لا شريك له. فالأول بحثه في توحيد الربوبية، والثاني في توحيد الأسماء والصفات والثالث في الألوهية. فإذًا التعطيل دخل فيه أنواع التوحيد، فإذا كان تعطيلاً للمخلوق عن الخالق صار ذلك نفيًا لتوحيد الربوبية، وإذا كان تعطيلاً لله عن أوصافه صار تعطيلاً ونفيًا للأسماء والصفات، وإذا كان تعطيلاً للخالق عما يستحقه من عبادته وحده دونما سواه صار تعطيلاً في الألوهية، والمقصود هنا الثاني.

عن الاتصاف بغير الصفات السبع المشهورة عند الكلابية ومن تبعهم من الأشاعرة والماتريدية، وهذا باب واسع يأتي - إن شاء الله - تفصيله.

فإذًا كل من لم يصف الله على عما وصف به نفسه ، بأن حَرّف أو أو أو فقد أخلى الله عن الوصف اللائق به كما أخبر ، ومنع الأخذ بظواهر النصوص فإن هذا يُعد تعطيلاً ، فإن أهل السنة والجماعة يخالفون المبتدعة الذين يعطلون.

وهل إيمان المعطل بالنص هو حقيقة أم دعوى؟ الجواب: هو دعوى، فالأشعري، والماتريدي، والمعتزلي، والإباضي، والرافضي، وأشباههم يقولون: نؤمن بالنصوص. لكنهم يعطلون النصوص عن معانيها، ويجعلون هذه المعاني للنصوص في الصفات راجعة إلى الأوصاف التي يثبتونها، فالجهمي يُرجع كل صفة إلى صفة الوجود بجعل الأوصاف والأسماء أثر لصفة الوجود، والمعتزلي يجعل

<sup>(</sup>۱) الإباضي: نسبة إلى الإباضية أصحاب عبد الله بن إباض التميمي الذي خرج في أيام مروان ابن محمد آخر ملوك بني أمية، فهي أحدى فرق الخوارج خرجوا من سواد الكوفة، فقتلوا الناس، وسبوا الذرية، وقتلوا الأطفال، وكفروا الأمة، قالوا: مخالفونا من أهل القبلة كفار، ومرتكب الكبيرة موحد غير مؤمن، وكفروا عليًا في وأكثر الصحابة. انظر: الملل والنحل (١/١٣٤)، واعتقادات فرق المسلمين والمشركين (ص٥١)، والتعريفات للجرجاني (ص٠١)، والتعاريف للمناوي (ص٢٧).

الصفات والأسماء من أثار الصفات الثلاث التي يثبتها (١)، والأشعري والكلابي يجعل كل صفة راجعة للصفات السبع التي يثبتها (٢)، والماتريدي يجعل الصفات والأسماء من أثار الصفات الثمان التي يثبتها (٣).

فمثلاً: صفة النزول لله عَجْكٌ ينفيها أولئك.

فالأشعري يُفسرها فيقول: نؤمن بأنه ينزل لكن نزوله ليس نزولاً حقيقيًا، إنما هو نزول الرحمة والإجابة؛ إجابة الله على للداعين في هذا الوقت المتأخر من الليل. فهم يجعلون الصفة راجعة إلى الصفات التي يثبتونها، فالرحمة عندهم إرادة الإحسان، لِمَ؟ لأنهم يجعلون من الصفات السبع صفة الإرادة، والغضب عندهم إرادة الانتقام، لِمَ؟ لأن

<sup>(</sup>۱) تثبت المعتزلة صفات ثلاث: القدرة، والحياة، وإرادة حادثة لا في محل، أي: لم تقم بالله على الله على على خلاف بينهم بالله على الله على الله على الله على على خلاف بينهم هل هو عالم قادر حي بنفسه، أن بعلم وقدرة وحياة ... انظر تفصيل كلامهم في مقالات الإسلاميين (١٦٤/١ ـ ١٦٦)، والفرق بين الفرق (ص١١٢).

<sup>(</sup>٢) الصفات السبع التي يثبتها أولئك مجموعة في قول الناظم:

له الحياة والكلام والبصر سمع إرادة علم واقتدر

<sup>(</sup>٣) الصفات الثمان التي يثبتها الماتريدية هي السبع التي يثبتها الأشاعرة إضافة إلى صفة التكوين.

الإرادة عندهم من الصفات السبع .. وهكذا ، فكل صفة يعطلونها عن معناها الذي دلت عليه اللغة ، ويقولون: نؤمن بالنص لكن هذه الصفة معناها أحد الأوصاف السبعة التي أثبتناها.

وهذه الأوصاف السبعة لإثباتهم لها وسبب ذلك مزيد من التفصيل يأتي في مكانه إن شاء الله من هذه الرسالة المباركة.

قال: (وَمِنْ غَيْرِ تَكْيِيفُو) هنا كرر (مِنْ غَيْرِ)، فقال: (مِنْ غَيْرِ تَكْيِيفُو وَلاَ تَمْيُلُو)، والسبب في ذلك أن التحريف والتعطيل متقاربان، وكذلك التكييف والتمثيل متقاربان، لكن التكييف والتمثيل في التحريف والتعطيل، فالتكييف والتمثيل يدخل فيه المعطلة؛ ولهذا قال يدخل فيه المعطلة؛ ولهذا قال العلماء: «الممثل يعبد صنما، والمعطل يعبد عدما، والسني يعبد إلها واحدًا فردًا صمدًا» (أ. لِمَ ؟ الجواب: لأنه جَسَّم فتخيل إلهه على نحو ما، فعبد هذا المتخيل، فصار صورة، فصار صنما، أما المعطل فهو يعبد إلها ليس له صفة أو ليس له أسماء أو نعوت، فإذا كان لا يصف الله بشيء فهو يعبد عدمًا محضًا؛ كفعل الجهمية .. وهكذا،

<sup>(</sup>١) انظر: منهاج السنة النبوية (٢٦/٢)، والصواعق المرسلة (١٤٨/١)، ومقدمة القصيدة النونية لابن القيم.

قال: (وَمِنْ غُيْرِ تَكْمِيفِ) التكييف من كيّف الشيء يكيفه تكييفًا إذا جُعل له كيفية، والتكييف: معناه أن يجعل لصفة الله رهج كيفية، قد تكون هذه الكيفية معلومة المثال، وقد لا تكون معلومة المثال.

مثال ذلك: أن يجعل اتصاف الله على مثال يعلمه، فيجعل الكيفية على مثال يعلمه، فيجعل الكيفية على نحو ما، كمن يقول مثلاً: إن الله على استوى على العرش وكيفية الاستواء كذا وكذا. فقد يُكيفها بما عهده فيكون تمثيلاً، وقد يكيفها بشيء خيال في ذهنه فيُعد تكييفًا من غير مثال.

## ما المقصود بالتكييف في هذا الموضع؟

لما عطف المصنف والتمثيل بالواو و والواو تقتضي المغايرة دل على أنهم يريدون بالتكييف التكييف على غير مثال معلوم، يعني: يخترع له كيفية لا مثال لها، وإن كان التمثيل يدخل في التكييف لكنه لما عطف بالواو علمنا أنه يريد بالتكييف غير التمثيل، وأن التمثيل له وصفه والتكييف له وصفه.

### فكيف يكون التكييف؟

مثلاً: يتخيل صورة ليد الله على أو يتخيل صورة لاستواء الله على أو يتخيل صورة وحالاً لغضب الله يتخيل صورة وحالاً لغضب الله على هذا كله تكييف، يعني: جعل للصفات كيفية، وهذا هو التكييف الذي سلكه طائفة من المجسمة ؛ لأن المجسمة على قسمين:

عجسمة مكيفة: وهم الذين جعلوا الله الله الله على كيفية اخترعوها في أذهانهم ليس لها مثال.

ومجسمة ممثلة: وهم الذين جعلوا لله الله الله على مثال يعلمونه، مثل مخلوق أو نحو ذلك.

هذا معنى التكييف، ونفيه لاشك أنه من أعظم المعلومات التي يعلمها المؤمن، فإذا وَصَفَ الله وَ الله علم كيفيتها ولهذا قرر الإمام مالك والله والمنه هذه القاعدة آخذًا لها من قول الله والهذا قرر الإمام مالك والسيع السيع المبيع المبي

قوله: «الاستواء معلوم» يعني: في اللغة معلوم المعنى، فإن معنى الاستواء في اللغة: العلو والارتفاع، «والكيف غير معقول» أي: لا تُعقل كيفية استواء الله على الله المؤمن باستواء الله على إيمان معنى لا إيمان كيفية ؛ لأنه إيمان بما دل عليه ظاهر اللفظ، أما الكيفية فإن قلب

<sup>(</sup>۱) أخرجه اللالكائي في اعتقاد أهل السنة (۳۹۸/۳)، والبيهقي في الأسماء والصفات (۲۱۰/۲)، وفي الاعتقاد (ص۱۱٦)، وأبو نعيم في الحلية (۲۲۵/۳)، وذكره الذهبي في سير أعلام النبلاء(۱۰۰/۸)، وفي العلو (ص۱۳۹).

المؤمن قد انقطعت علائقه به، وانقطع طمعه وانقطع طلبه لإدراك كيفية الاتصاف، فإن هذا لا يعلمه إلا الله عجل (١).

وهذه قاعدة نقولها في كل صفة، فإذا قيل: كيف ينزل؟ نقول: النزول معلوم والكيف غير معقول والإيان به واجب والسؤال عنه بدعه. وإذا قيل: كيف غضب الله رهج " نقول: الغضب معلوم والكيف غير معقول والإيمان به واجب والسؤال عنه بدعة.

وكذلك إذا قيل: كيف الاستواء، أو كيف الرضا، أو كيف الأسف، أو كيف الإتيان؟ ونحو الأسف، أو كيف المجيء، أو كيف المجيء في المعلومة المعنى لكن كيفياتها غير معقولة.

قال هنا: (وَلاَ تَمْثيلِ)، والتمثيل مِنْ مثّل يُمثل تمثيلاً إذا جعل للشيء مثلاً (<sup>(۲)</sup>)، وقد سبق أن التمثيل في الأصل نوع من التكييف، لكن هنا أفرده فصار قسيمًا للتكييف، أي: صار التكييف شيئًا والتمثيل شيئًا أخر، فما المراد بالتمثيل؟

<sup>(</sup>١) قال شيخ الإسلام في درء التعارض (٢٣٥/٥): «وأما الكيف فهو التأويل الذي لا يعلمه إلا الله، وهو المجهول لنا» ١. هـ.

<sup>(</sup>٢) انظر: النهايـة في الغريـب والأثـر (٢٩٥/٤)، ولـسان العـرب (٢١٤/١١)، ومختـار الصحاح (ص٢٥٦).

الجواب: أن يجعل لصفة الله على مثالاً يعلمه، فيجعل مثلاً اتصاف الله على الصاف الله على غو اتصاف المخلوق بها، أو يجعل اتصاف الله على الله على غو اتصاف المخلوق به، أو يجعل اتصاف الله على المخلوق به المخلوق به الله على غو اتصاف المخلوق به المخلوق به المنزول على غو اتصاف المخلوق به المخلوق به المنزول على غو اتصاف المخلوق به المنزول على غو اتصاف المخلوق به المنزول على غو اتصاف المخلوق به المنزول على الله وقد استحضر التمثيل قبل أن يُعطل.

فإذا سألت المعطل الذي نفى لِمَ عطلت؟ لم قلت في النزول: تنزل رحمة الله؟ لِم لم تقل: يتنزل الله؛ كما أخبرنا النبي على بذلك الذي هو أعلم الخلق بربه؟ قال: هذا غير معقول، هذا يستحيل، هذا يقتضي التشبيه، فظن أن ظاهر النص هو التمثيل، فمثّل أولاً ثم نفى ثانيًا.

ولهذا يقول العلماء: «كل محرف أو معطّل لنصوص الصفات فقد مثل وعطّل» (١)، فالممثل والمكيف خيرٌ من المعطل؛ لأنه إنما وقع في شر واحد وبدعة واحدة، وهو التمثيل والتكييف، أما المعطل المحرف النافي للصفات فقد مَثّل باطنًا ثم عَطّل ظاهرًا، قام في قلبه التمثيل بأن الله تَجَلّل

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام تخلُّك في بيان أحوال المعطلة والممثلة في «الفتوى الحموية الكبرى»: «وكل واحد من فريقي التعطيل والتمثيل فهو جامع بين التعطيل والتمثيل، أما المعطلون فإنهم لم يفهموا من أسماء الله وصفاته إلا ما هو اللائق بالمخلوق، ثم شرعوا في نفى تلك المفهومات، فقد جمعوا بين التعطيل والتمثيل، مثلوا أولاً وعطلوا آخراً» اهـ. انظر: مجموع الفتاوى (٢٧/٥).

في هذه الصفة مثل المخلوق، فيقول: كيف يدالله؟ بعد أن مثلها بالجارحة في المخلوق، وكيف يتكلم بحرف وصوت؟ بعد أن تخيل أن ذلك يلزم له لسان ولهاة كما في المخلوق... إلى آخره، فاستحضر التمثيل أولاً، يعني: فهم من النص أنه يدل على التمثيل فمَثَّلَ، ثم بعد ذلك نفى هذا وعطل، نسأل الله را العافية.

قال هذا: (ولا تَمْثِيل)، والتمثيل من فعل المجسمة، كذلك التكييف من فعل المجسمة، والمجسمة والمعطلة أعداء لأهل السنة والجماعة؛ لأن أهل السنة والجماعة يؤمنون بالنصوص لا يُمثلون ولا يُجسمون، ولا يُعطلون ولا يُحرفون، بل يثبتون النصوص على ما دلت عليه؛ كما سيأتي بيان ذلك في عقيدتهم في نصوص الصفات التي سيسوقها شيخ الإسلام بي الله الله المسلام المنطاقة.

بَلْ يُؤْمِنُونَ يَأَنَّ اللهَ ـ سُبحَانَهُ ـ: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ ـ شَى تُمُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْسَمِيعُ الْسَمِيعُ الْسَمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمَ عَنْ مَّوَاضِعِهِ . يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَّوَاضِعِهِ .

### الشرح:

قال: (بَلْ يُؤْمِنُونَ يَأَنَّ الله َ ـ سُبحانه ـ: )، (بَلْ) هذه للإضراب ! إضراب عما سبق إلى الآتي، والإضراب (١) نوعان:

قد يكون إضراب لغلط، وقد يكون إضراب للانتقال من كلام إلى كلام، واللذي في القرآن من الإضراب: الإضراب الانتقالي، وهنا إضراب انتقالي.

<sup>(</sup>۱) انظـر: الأصــول في النحــو (۵۸/۲)، ومغــني اللبيــب (ص۱۵۱)، ولــسان العــرب (۸۸/۱٤)، والمصباح المنير (٦١/۱)، ومختار الصحاح (ص٢٦).

شيء وهو السميع البصير؛ كما أخبر الله عن نفسه بذلك فقال: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَثَنَ مُ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]، وقال عَلى: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ حَكُمُ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ٤]، وقال عَلى: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ حَكُمُ اللهُ عَلَى اللهِ خلاص: ٤]، وقال عَلى: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله على ما النحل: ٤٧٤، يعني: لا تضربوا لله الأوصاف والنعوت إن الله يعلم ما يصف به نفسه وأنتم لا تعلمون كيف تصفون الله عَلى الله عَلى الله على على على على على على الله الله على الله الله على اله على الله ع

وفي قـول الله على: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَ مَ وَهُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ نفي وإثبات، نفى بقوله: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَ مُ وأثبت بقوله على: ﴿ وَهُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ وهذه قاعدة عظيمة أخبر الله وها بها، ومعنى ذلك أن هذا الدين وهذا الإيمان بالصفات مبني على النفي والإثبات، والذي يظهر من الآية أن النفي جاء فيها مجملاً، وأن الإثبات جاء فيها مفصلاً، فقوله على: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَ مُ هُ مُ هُ مُ هُ مُ هُ مُ لُهُ وَنَا اللهُ النفي مُجمل دون تحديد لهذا النفي.

وهذا بخلاف طريقة أهل البدع فإنهم يجعلون الإثبات مجملاً والنفي مفصلاً، والله على النفي مفصلاً، قال الله على النفي مفصلاً، قال الله على النفي عجملاً والإثبات مفصلاً، قال الله على النفي المتعمل المتعمل المتعمل المتعمل المتعمل المتعمل المتعمل المتعمل الله على الله على مثله.

وفي قوله الله العلم الم الم الم الم الكاف هذه مما تكلم فيها العلماء ولتقريرها فائدة في العقائد؛ لأن معنى الآية يتوقف على فهم معنى الكاف في قوله: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ مَنَى الْكَافَ هنا على أي شيء تدل؟ لأهل العلم فيها وجهان (۱):

الأول: أن الكاف هنا بمعنى المثل، هي حرف لكنها اسم، بمعنى «مثل»، فقوله: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ مُنَى \* ﴾ يعني: ليس مثلَ مثلِه شيء، وهذا يقتضي المبالغة في نفي المثيل، فنفى أن يوجد المثل، فنفيه من باب أولى. ومجيء الكافي بمعنى الاسم هذا موجود في القرآن ولغة العرب:

فأما مجيئه في القرآن؛ كقوله الله : ﴿ ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُم مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ فَهِي كَالَحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسُوةً ﴾ البقرة: ٤٧٤، فقوله: ﴿ أَوْ أَشَدُ قَسُوةً ﴾ عطف الاسم على الكاف التي هي في قوله: ﴿ كَالْحِجَارَةِ ﴾ فهي كالحجارة أو أشد، ومعلوم أن الاسم إنما يعطف على الاسم، وقوله: ﴿ كَالْحِجَارَةِ ﴾ أي: مثل الحجارة، أو أشد قسوة من الحجارة.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير القرطبي (۱٤٢/۲)، وإعراب القرآن للنحاس (۷۳/٤)، وزاد المسير لابن الجـوزي (۲۷٦/۷)، وفـتح القـدير الجـوزي (۲۷۵/۷)، وفـتح القـدير (۵۲۸/۶)، ولسان العرب (۳۱۱/۹).

ومجيئه في اللغة ظاهر ومحفوظ؛ كقول الشاعر: (١)

لوكان في قلبي كقدر قُلامة حبّالغيرك ما أتتك رسائلي جعل شبه الجملة الجار والمجرور (في قلبي) مقدمًا، وجعل الاسم (كقدر) لكون الكاف بمعنى «مثل»، أي: لوكان في قلبي مثل قدر قلامة، وهذا التوجيه الأول لطائفة من المفسرين في أن الكاف هنا بمعنى المثل على ما ذكرنا، وهو توجيه لهم وجية وظاهرٌ في اللغة ومستقيم المعنى أيضًا في الآية.

الثاني: أن الكاف في قوله: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ شَيَ ﴾ هذه صلة ، وهي تسمى عند النحويين زائدة ، وزيادتها ليست زيادة في اللفظ ، وإنما هو زيادة لها ليكون المعنى زائداً ، وليست زائدة بمعنى أن وجودها وعدم وجودها واحد ، حاشا وكلا أن يكون في القرآن شيء من ذلك ، وإنما تُزاد ليكون مبالغة في الدلالة على المعنى ، ففي قوله: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ مَنْ وَلَمُ الْمُنْ عَلَيْهِ مَنْ الكاف هذه صلة ، وهي التي يسميها بعضهم الزائدة ،

<sup>(</sup>۱) من شعر جميل بثينة ، انظر: الأغاني للأصفهاني (۱۰٦/۸) ، وتاريخ دمشق (۱) من شعر جميل بثينة ، انظر: الأغاني للأصفهاني (۲۹۰/۸) ، والمثل السائر لابن الأثير (۲۹۰/۲) ، والمنتظم (۱۰۷/۷) ، وذم الهوى لابن الجوزي (ص ٤٤١، ٤٤٦) ، لكن فيه: «فضلاً وصلتك أو أتتك رسائلي» ، وفيه أيضًا: «فضلاً لغيرك ما أتتك رسائلي».

وهي تفيد تكرير الجملة؛ كما حرره ابن جني (١) النحوي المعروف في كتابه (الخصائص) حيث قال: (إن الصلة والزيادة تكون في الجمل لتأكيدها فتكون في مقام تكريرها مرتين أو أكثر) (١)، أو كما قال.

فيكون معنى ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَى ﴾ ليس مثله شيء، ليس مثله شيء، ليس مثله شيء ليس مثله شيء ليس مثله شيء، ﴿ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ وهذا تفهمه العرب في كلامها، وتأتي الزيادة بالصلة في مواضع كثيرة من القرآن؛ كقول الله على: ﴿ فَهِمَا رَحْمَةً مِنَ ٱللهِ لِنتَ لَهُمَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]، يعني: ليس من جهتك وإنما هو رحمة من الله على وكقوله في آية المائدة: ﴿ فَهِمَا

(۱) هو أبو الفتح عثمان بن جني الموصلي النحوي اللغوي، صاحب التصانيف الفائقة المتداولة في النحو واللغة، وكان جنى عبدًا روميًا مملوكًا لسليمان بن فهد بن أحمد الأزدي الموصلي، ومن تصانيفه: «سر الصناعة»، و«اللمع»، و«التصريف والتلقين في النحو»، و«التعاقب»، و«الخصائص»، و«المقصور والممدود»، و«ما يذكر ويؤنث»، و«إعراب الحماسة»، و«المحتسب في الشواذ»، ولد قبل الثلاثين وثلاثمائة،

وتوفي في صفر سنة اثنتين وتسعين وثلاثمائة . انظر: وفيات الأعيان (٢٤٦/٣)، وسير أعـلام النبلاء(١٨/١٧)، والبداية والنهاية (٢١/١١).

(٢) انظر: «الخصائص»، باب في زيادة الحروف وحذفها (ص٦٣ ـ ٧٢)، وختم هذا الباب بقوله: «وأما زيادتها فلإرادة التوكيد بها؛ وذلك لأنه قد سبق أن الغرض في استعمالها إنما هو الإيجاز والاختصار والاكتفاء من الأفعال وفاعليها، فإذا زيد ما هذا سبيله فهو تناه في التوكيد به» ١. هـ.

نَقْضِهِم مِّيثَنَقَهُم لَعَنَنَهُم ﴾ [المائدة: ١٣]، يعني فبنقضهم ميثاقهم لعناهم، وكقوله: ١] في أحد وجهي التفسير.

إذا تقرر ذلك فإن الوجه الأولى من هذين التفسيرين هو الوجه الثاني من كون الكاف صلة زائدة في مقام تكرير الجملة، يعني أن النفي أكد فتكون أبلغ من أن ينفى مثل المثل؛ لأنه قد يُشكل في نفي مثل المثل أن يكون نفي المثلية الأولى ليس مستقيمًا دائمًا، أو ليس مفهومًا دائمًا، أما الوجه الثاني فإنه واضح من جهة العربية، وواضح من جهة العربية، وواضح من جهة العقيدة، وواضح من جهة العربية، وواضح من جهة العقيدة، وواضح من جهة دلالته على تأكيد النفي الذي جاء في الآية.

فإذًا تكون الكاف على هذا صلة ، ويكون معنى الجملة تأكيد: (ليس مثله شيء ، ليس مثله شيء ، ليس مثله شيء ، وهو السميع البصير). قال هنا: ﴿ وَهُوَ السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ هذا إثبات مفصل ، و﴿ السّمِيعُ ﴾ ، و﴿ البّمِيمُ ﴾ اسمان من أسماء الله هنا ، وأسماء الله هنا تدل على ذاته ، ودلالة الاسم على المسمى . على الذات ـ وفيها الصفة ، فالسميع اسم لمن كان ذا سمع ، والبصير اسم لمن كان ذا بصر ، ففيها إثبات السمع والبصر لله هنا ، ما فائدة إثبات السمع والبصر هنا ؟

قال العلماء (۱): في هذا حكمة وفائدة عظيمة، وهي: أنه نفى أولاً بقوله: ﴿ لَيْسَ كُونُولِهِ مَنَ مُ ثُبِ ثَمِ أَبْتِ هذين الاسمين لله المتضمنين للصفتي السمع والبصر، وسبب ذلك أن صفة السمع والبصر من الصفات التي تشترك فيها أكثر المخلوقات الحية ذات الروح، فمهما صغر من فيه حياة من ذوي الأرواح أو عظم، ففيه سمع وبصر، تنظر إلى النملة عندها سمع وبصر: ﴿ يَكَأَيُّهُ ٱلنَّمْلُ ٱدْخُلُولُمَ سَرَحَ مُلًا وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَلهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَالل

<sup>(</sup>۱) قال الشيخ الشنقيطي و آيات الأسماء والصفات (ص۱۱): «فهذه الآية فيها تعليم عظيم يحل جميع الإشكالات ويجيب عن جميع الأسئلة حول الموضوع؛ ذلك لأن الله قال: ﴿ وَمُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ بعد قوله: ﴿ لَيْسَ كَيْمَلِهِ مَن \* ومعلوم أن السمع والبصر من حيث هما سمع وبصر يتصف بهما جميع الحيوانات، فكأن الله يشير للخلق ألا ينفوا عنه صفة سمعه وبصره بادعاء أن الحوادث تسمع وتبصر، وأن ذلك تشبيه، بل عليهم أن يثبتوا له صفة سمعه وبصره على أساس ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَن \* وانظر: أضواء البيان (١٨/٢).

والبصر، فهل بصرك أيها الإنسان وسمعك مثل سمع النملة وبصرها؟ لاشك أن ثم قدرًا مشتركًا في السمع بين البعوض والإنسان، وفي البصر بين البعوض والإنسان، لكن تختلف كيفيته، وتختلف حقيقته، ويختلف عظمه وتعلقه. كذلك السمع الإنسان يسمع من مسافة بعيدة، والمخلوق الصغير مثل الذبابة أو البعوضة يسمع لكن لمسافة أقل، وهكذا.

فإن كان كذلك دل على أن إثبات السمع والبصر في المخلوقات هو إثبات وجود لا إثبات مساواة، وهذا متصل بقوله في : ﴿ لَيْسَ كَمُثْلِعِهُ شَيْءٌ ﴾ فإذًا إثبات هاتين الصفتين لله ـ التي عظم اشتراك المخلوقات مع الله في أن إسم الصفة وفي بعض معناها ـ ليس من جهة التمثيل في شيء، وفي هذا أعظم رد على الذين توهموا أن إثبات الصفات لله في فيه تثيل وفيه تجسيم.

وهنا تنبيه وهو: أن التمثيل يختلف عن التشبيه.

فإذًا لفظ المشابهة ينقسم إلى:

- أن يكون الشبيه موافقاً للمثيل والمثل.
  - أو يكون غير موافق للمثيل والمثل.

يعني: قد يشترك معنى الشبيه والمثيل ويكون المعنى واحدًا إذا أريد بالمشابهة المشابهة التامة في الكيفية وفي تمام معنى الصفة، وأما إذا كان المراد المشابهة الناقصة ـ وهي الاشتراك في أصل معنى الاتصاف ـ فإن هذا ليس هو التمثيل المنفي، ولا يكون ثم مشابهة، بمعنى: أن يكون ثم اشتراك في أصل المعنى.

وإذا كان كذلك فإن لفظ الشبيه والمثيل بينهما فرق، ولفظ المشابهة لفظ مجمل لا يُنفى ولا يثبت، وأهل السنة والجماعة إذا قالوا: إن الله عَلَى الله شيء، ولا يشابهه شيء. يعنون بالمشابهة المماثلة.

أما المشابهة التي هي الاشتراك في المعنى فنعلم قطعًا أن الله وَهَلَ للم ينفها؛ لأنه وسمى نفسه بالملك في متلك وَقَالَ الْمَلِكُ في الفاتحة: ١٤، الملك الحق، وسمى بعض خلقه بالملك في وَقَالَ الْمَلِكُ في اليوسف: ١٥٤، وأشباه ذلك من الآيات، وسمى نفسه بالعزيز وسمى بعض خلقه بالعزيز، وكذلك جعل نفسه والكسميا، وأخبرنا بصفة السمع له، والبصر، والقوة، والقدرة، والكلم، والاستواء، والرحمة، والغضب، والرضا، وأشباه ذلك، وأثبت هذه الأشياء للمخلوق فيما يناسبه منها، فدل على أن الاشتراك في اللفظ وفي بعض المعنى ليس هو

التمثيل الممتنع؛ لأن كلام الله وكال حق، وبعضه يفسر بعضًا، فنفي المماثلة في آية سورة السورى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِمِ مَتَ مَعْ وَهُو السّمِيعُ المماثلة في آية سورى: ١١١، وأثبت اشتراكًا في الصفة، وإذا قلت: اشتراكًا، ليس معنى ذلك أنها من الأسماء المشتركة في الصفات، لكن أثبت اشتراكًا في الوصف، يعني: شركة فيه، فالإنسان له مُلك والله والله الملك، والإنسان له سمع والله والله الملك، والإنسان له سمع والله والله المشابهة لكنها مشابهة في والله والله أصل المعنى، وليست مشابهة في تمام المعنى ولا في الكيفية، فتحصل من أصل المعنى، وليست مشابهة في تمام المعنى ولا في الكيفية، فتحصل من ذلك أن المشابهة ثلاثة أقسام:

الأول: مشابهة في الكيفية، وهذا ممتنع.

الشاني: مشابهة في تمام الاتساف ودلالة الألفاظ على المعنى بكمالها، وهذا ممتنع أيضًا.

الثالث: مشابهة في أصل معنى الصفة وهو مطلق المعنى، وهذا ليس بمنفي.

ولهذا لفظ التمثيل ونفي التمثيل والمثلية صار شرعيًا؛ لأنه واضح ودلالته غير مجملة، وأما لفظ المشابهة فإن دلالته مجملة ولم يأت نفيه، ونحن نقول: إن الله عَلَّلًا لا يماثله شيء، ولا يشابهه شيء لله الله عندي المماثلة في الكيفية، أو المماثلة في تمام الاتصاف بالصفة، وتمام دلالة اللفظ على تمام معناه.

ولهذا فإننا نقول في الصفات هنا، كما قال: (وَمِنْ غَيْرِ تَكْييفٍ وَكُلِيفٍ وَكُلِيفٍ وَكُلِيفٍ وَكُلِيفٍ وَكُلِيفٍ وَلَا تَمْثِيلٍ وإذا قيل: (ومن غير تشبيه) فإنهم يريدون بالتشبيه التمثيل، وهذا مستعمل عند العلماء أنهم ينفون التشبيه ويريدون به التمثيل.

ثم قال رَحُلُكُ فِي وصف أهل السنة والجماعة: (فَلاَ يَنْفُونَ عَنْهُ مَا وَصَفَ يِهِ نَفْسَهُ، وَلاَ يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ)، يعني: لا ينفون عنه ما وصف به نفسه؛ كما نفي عنه الصفات التي وصف بها نفسه طوائف الضلال من الجهمية والمعتزلة والرافضة والكلابية والأشعرية والماتريدية ونحو ذلك، فإن كل طائفة من هؤلاء نفت عن الله ﷺ إما جميع الصفات وإما بعض الصفات، والذين ينفون عن الله على ما وصف به نفسه إما أن يكونوا من الذين ينفون أكثر الصفات، وهؤلاء يقال لهم: نفاة الصفات؛ كالجهمية والمعتزلة، وإما أن يثبتوا منها سبعًا أو عشرين أو ثماني ؛ كحال الماتريدية ، وهؤلاء قد يقال في حقهم: الصفاتية ؛ لأنهم يثبتون من الصفات أكثر مما أثبت أصولهم وهم المعتزلة والجهمية، فالكلابية تثبت من الصفات أكثر مما أثبت المعتزلة، وكذلك الأشاعرة والماتريدية، ولهذا قد يقال لهؤلاء: الصفاتية في مقابلة النفاة ؟ كما يذكر ذلك كثير من علماء أهل السنة، ومنهم شيخ الإسلام كاللَّف. وهؤلاء جميعًا سواء كانوا من النفاة أم كانوا من الصفاتية ينفون عن الله عَلَيْهُ ما وصف به نفسه، وهذا النفي قد يكون نفيًا للصفة

بالكلية، وقد يكون نفيًا لمعناها بتأويلها في غير معناها، وبحمل الظاهر فيها على غير ما دلت عليه ظاهر النصوص.

فهؤلاء ينفون، يعني: أن مآل حالهم النفي، سواء نفوه أصلاً أو نفوا معناه الذي دل عليه الظاهر، فالذين نفوا أن الله على متصف بالرحمة اللائقة به هؤلاء نفوا الرحمة ولو قالوا: إن معنى الرحمة إرادة الإحسان ونثبت الرحمة بتأويل، وأما أهل السنة والجماعة فإنهم يثبتون المعاني التي اشتملت عليها ألفاظ الصفات على ما يليق بالله على قاعدة قوله: ﴿ لَيْسَ كُمِنْلِهِ مِثَى مُ وَهُوا السّمِيعُ البّمِيعُ البّمِيعُ البّمِيعُ السّمِيعُ المّمِيعُ السّمِيعُ المّمِيعُ السّمِيعُ اللّمُ السّمِيعُ السّمِيعُ السّمِيعُ السّمِيعُ ما وصف به نفسه، وما وصفه به رسوله على المعنى وصف به نفسه، وما وصفه به رسوله على السّمُهُ السّمَةُ السّمُ السّمُةُ السّمُ السّمِ السّمِ السّمِ السّمِ السّمِ السّمِ السّمِيمُ الس

قال عَلَى الله بعد ذلك: (ولا يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَن مُواضِعِهِ)؛ لأن الله يَكُلُم عَن مُواضِعِهِ)؛ لأن الله يَكُلُم يُحرفُون الكلم عن مواضعه هم اليهود؛ كما وصف الله عَلَى الله عَلَى الله عَن مُواضِعِهِم عَن مُواضِعِهِم عَن مُواضِعِهِم ﴾ طوائف اليهود بقوله عَن مُواضِعِهِم ﴾

[النساء: ٤٦]، ومعنى تحريف الكلم عن مواضعه بحمله على غير ما دل عليه. والتحريف قد سبق بيان أنه نوعان (١):

تحريف في اللفظ: إما بزيادة أو نقصان أو بتغيير حركة إعرابية أو بغير تغيير حركة إعرابية.

وتحريف في المعنى: يكون بتغيير معنى الكلمة عن معناها المعروف في لغة العرب

وقوله: ﴿ يُحَرِّفُونَ ٱلْكُلِمُ ﴾ يعني به الكلمات الشرعية الدينية التي هي في باب الأخبار عن الله ﷺ ، وقد بينا فيما سبق أن تحريف الكلم عن مواضعه قد يكون كفرًا ، وقد يكون كبيرة ، وقد يكون معصية ، وقد يكون خطًا يُعذر فيه صاحبه ، فهو إذًا أقسام فليس كل تحريف كفرًا ، وتفصيل هذا وأمثلته تأتي في مواضعها في الرسالة ـ إن شاء الله تعالى ـ .

<sup>(</sup>۱) راجع (ص۱٤۸).

### اللآلئ البهية في شرح العقيدة الواسطية

149

وَلاَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَاءِ اللهِ وآيَاتِهِ، وَلاَ يُكَيِّفُونَ وَلاَ يُمَثِّلُونَ صِفَاتِهِ يَصِفَاتِهِ بِصِفَاتِهِ ؛ لأَنَّهُ سُبْحَانَهُ: لاَ سَمِيَّ لَهُ، وَلاَ كُفْءَ لَهُ، وَلاَ نِدَّ لهُ. وَلاَ يُقَاسُ يَخَلْقِهِ فَيَقَلَّ ؛ فَإِنَّهُ ـ سُبحَانَهُ ـ أَعْلَمُ يَنَفْسِهِ وَيَغَيْرِهِ، وَأَصْدَقُ قِيلاً، وَأَحْسَنُ حَدِيثًا مِنْ خَلْقِهِ.

#### الشرح:

قال: (وَلاَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَاءِ اللهِ وآيَاتِهِ)، والإلحاد في أسماء الله على الله الله الله عن حقائقها وعما يليق بها.

وأصله في اللغة (١): من لحد وألحد إذا مال، ألحد فلان في الطريق أي مال في الطريق؛ ولهذا سمي لحد القبر لحدًا لأنه مائل عن سمت الحفر، فالإلحاد الميل، والملحد المائل عن الحق إلى غيره، وفي الاصطلاح: الملحد هو من مال عن الإيمان إلى الكفر.

قال: (وَلاَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَاءِ اللهِ وآيَاتِهِ)، يعني: أن أهل السنة والجماعة يؤمنون بأسماء الله وما اشتملت عليه الآيات من الأسماء والصفات، ولا يميلونها ولا يخرجون بها عن حقائقها اللائقة بها؛ إذ أن

<sup>(</sup>١) انظر: النهاية في غريب الأثر (٢٣٦/٤)، ولسان العرب (٣٨٩/٣)، ومختار الصحاح (ص٢٤٧).

صراط الأسماء الحسنى وصراط الآيات المستقيم أن يؤخذ بها بما دلت عليه ألفاظها من المعانى، ويثبت ذلك لله الحكل .

### وهذا الإلحاد قد يكون:

- بصرفها عن ظواهرها التي دلت عليه.
  - أو بترك الثعبد بها.
    - أو بتحريفها.

فالمشركون سموا العزى من العزيز وهذا إلحاد، وسموا اللات من الله أو من الإله وهذا من الإلحاد، وسموا مناة من المنان ـ كما هي بعض الروايات (۱) ـ وهذا كله من الإلحاد، وترك دعاء الله على بأسمائه من الإلحاد، وهو: صرفها عن معانيها الإلحاد. ومراده هنا نوع من ذلك الإلحاد، وهو: صرفها عن معانيها

<sup>(</sup>۱) أخرج الطبري في تفسيره (۱۳۳/۹) بسنده عن ابن عباس الشيخة أنه قال في قوله تعالى: (وَذَنُوا اللِّينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَنْهِمِهِ ﴾: «إلحاد الملحدين أن دعوا اللات في أسماء الله» ا. هـ. وروى عن مجاهد أنه قال: «اشتقوا العزى من العزيز، واشتقوا اللات من الله» ا.هـ.

قال هنا: (وَلاَ يُكَيِّفُونَ وَلاَ يُمَثِّلُونَ صِفَاتِهِ بِصِفَاتِ خَلْقِهِ) التكييف مر معنا معناه، وكذلك التمثيل مر معنا معناه.

إذًا أهل السنة والجماعة تميزوا عن سواهم بهذه الخصائص:

(١) قال ابن القيم ﷺ في نونيته:

إنَّ المسشَبَّة عَايِسدُ الأوئسانِ إِنَّ المَعَطِّسلَ عَايِسدُ البُهتَسانِ فَهُ وَ النَّسِيبُ لِمُسْرِكِ نُصرانِي فَهُ وَ النَّسِيبُ لِمُسْرِكِ نُصرانِي فَهُ وَ الكَفُسورُ وَلَسيسَ ذَا إِيَسانِ

لَــسنَا لُــشبَّهُ وَصــفَهُ بِـصفَاتِنَا كَــلاً وَلاَ تُخلِيهِ وِـن أوصَـافِهِ مَــن مُثَّــلَ الله العَظِــيم يخلقِــهِ أو عَطَّـلَ الله العَظِــيم يخلقِــهِ أو عَطَّـلَ الـرَّحمن وِـن أوصَـافِهِ انظر: النونية بشرح ابن عيسى (٢١٢/٢).

ثم بَيَّنَ العلة في ذلك فقال: (لأنَّهُ سُبْحَانَهُ: لا سَمِيَّ لَهُ، وَلاَ كُفْءَ لَهُ، وَلاَ نِدُّ لهُ. ولاَ يُقَاسُ بِخَلْقِهِ ﷺ )، فهذا تعليل لما سبق، لِمَ لَمْ يَنْف أهل السنة والجماعة عن الله عَلَى ما وصف به نفسه؟ قال: (لأنَّهُ سُبْحَانَهُ: لا سَمِيٌّ لَهُ، وَلا كُفْءَ لَهُ)، فإن كان ظاهر المعنى قد يقتضى المشابهة إلا أن إثبات الأسماء والصفات لله عظن إثبات للفظ وإثبات للمعنى الذي دل عليه اللفظ على ما يليق بالله على وأما الاشتراك في بعض المعنى فإن هـذا لا ينفيه أهـل السنة والجماعـة؛ لأن الله عَجَلًا هـو الذي وصف نفسه بذلك ؟ كما سيأتي من قوله: (فَإِنَّهُ ـ سُبِحَانَهُ ـ أَعْلَمُ ينَفْسِهِ وَيغَيْرِهِ)، فهو عَلَيْ الذي سمى نفسه السميع، وسمى المخلوق بالسميع، وبين السميع والسميع قدر مشترك من المعنى، وهذا المعنى هو أصل السمع، والسمع الذي في المخلوق يناسب ذاته، والسمع المذي لله عَجَلْتُ يناسب ذاته، وهذا على أصل القاعدة المقررة، وهي: «أن القول في الصفات كالقول في الذات يُحتذى فيه حذوه وينهج فيه منهاجه ١١٠٠؛ لأن كل صفة تناسب الموصوف، فسمع المخلوق يناسب ذاته، وسمع الله عَجْك يناسب ذاته، وما بين الصفتين من القدر المشترك هذا هو ما

<sup>(</sup>١) انظر: معالم السنن للخطابي (١٢٢/٧)، والرسالة التدمرية لشيخ الإسلام ابن تيمية - الأصل الأول، والعلو للفهبي (ص٢٣٦)، وفتح الباري (٣٧/١٣)، وبيان تلبيس الجهمية (٢٩/١)، والصواعق المرسلة (٢٩/١).

يجمعهما في أصل اللغة في المعنى العام، أما المناسبة للذات فهي خارج الأصل العام، والله و من الصفات أكملها، وله من كل صفة كمال أكمل تلك الصفة وأعظمها وأشملها أثرًا وأعمها متعلقًا، وهذا لا يعني بحال المماثلة، وإنما القدر المشترك في أصل المعنى هذا لا ينفيه أهل السنة؛ لأن الله و أنزل القرآن بلسان عربي مبين، ومعنى ذلك أن الكلمات التي فيها ذكر الأسماء والصفات أنها تفهم باللغة، وهذا الكلمات تفصيله ـ إن شاء الله تعالى ـ.

قال: (الآله سُبْحَانَه: الاَ سَمِيَّ لَهُ) وتنزيهه الله الله عني: نفي أن يكون ثم مماثل له الله الله الله الله عن أن يكون ثم مماثل له الله الله عن أن يكون ثم مماثل له الله عن النقائص جميعًا، وسيأتي - إن شاء الله - مزيد تفصيل في معنى (سُبْحَانَه) عند بيان معنى قوله الله : ﴿ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ لَكُونَ مَا يَعِيمُونَ ﴾ الصافات: ١٨٠].

قال: (لا سَمِي لَهُ، وَلا كُفْء لَهُ، وَلا يَدُلهُ) هذه الألفاظ الثلاثة . السمي، والكفء، والند . جاءت في القرآن وهي متقاربة المعنى، قال السمي، والكفء، والند . جاءت في القرآن وهي متقاربة المعنى، قال الحلاء في مَل تَعْلَمُ لَهُ سَمِينًا ﴾ [مريم: 70]، وقال الحلي في المريم كُن لَهُ وَمِن النّاسِ مَن يَلّغِذُمِن حُنُوا اللهِ اللهِ خلاص: ١٤]، وقال الحلي في الله المنافقة في المنافقة الله المنافقة في المنا

فإنه يكون للإنكار، وإذا أتى بعده جملة يُراد إثباتها صار الاستفهام للتوبيخ أو للحث أو نحو ذلك من المعاني المقررة في علم العربية. فلا يُعلم له سمي الله سمي أحدٌ من خلقه الله يعلم له سميًا، والسمي: هو المثيل والسبيه والنظير؛ كما فسرها ابن عباس وغيره (۱)، وكذلك الند: هو المثيل والنظير؛ كما ذكر ذلك ابن جرير عند قوله الله ومي الناس من يَنَّخِذُ مِن دُونِ الله أنداد بمع ند، والند هو العدل والمثل، وكل شيء كان نظيرًا لشيء وشبيهًا فهو له ند، والند هو العدل والمثل، وكل شيء كان نظيرًا لشيء وشبيهًا فهو له ند، واستشهد لذلك بقول حسان بن ثابت الله واستشهد لذلك بقول حسان بن ثابت الله المؤيركُما الفي الفي الفي الفي الفي الفي الفي المؤيركُما الفي المؤيركُما الفي المؤيركُما الفي المؤيركُما الفي المؤيركُما الفي المؤيركُما الفي المؤيركُم الفي المؤيركُم الفي المؤيركُم الفي المؤيركُم المؤيركُم الفي المؤيركُم المؤيركُلك المؤيركُم المؤيركُ

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۱۰٦/۱۱)، وشعب الإيمان للبيهقي (۱/۱۲)، وتفسير ابن كثير (۱/۱۳)، وقتح الباري (٤٦٨/١)، والدر المنثور (٥٣١/٥)، وقال ابن الجوزي في زاد المسير (٢٥١/٥): «وفي معنى ﴿ مَلْ تَعَلَّمُ لَهُ سَمِيًّا ﴾ ثلاثة أقوال: أحدها: مثلاً وشبهًا، رواه ابن أبي طلحة عن ابن عباس، وبه قال سعيد بن جبير ومجاهد وقتادة.

والثاني: هل تعلم أحدًا يُسمى الله غيره، رواه عطاء عن ابن عباس.

والثالث: هل تعلم أحدًا يستحق أن يُقال له خالق وقادر إلا هو، قاله الزجاج. ا.ه. .

<sup>(</sup>۲) انظر: مسند أبي يعلى (۱۰۳/۸)، والاستيعاب لابن عبد البر (۱۰۹٪)، وتاريخ بغداد (۱۰۹/۱)، وسير أعلام النبلاء(۵۱۵/۲)، ونزهة الحفاظ (۱۰۹/۱)، وتروى أيضًا: «أتشتمه ولست له بكف». انظر: تفسير الطبرى (۸۸/۱۸).

### وتروى: **أتهجوه ولست له بند**. (١)

فهذا الند والكفء والمثيل والسمي، هذه كلها لا ترادف بينها، لكن معانيها متقاربة، وسيأتي ـ إن شاء الله تعالى ـ بيان معانيها عند الآيات التي سيوردها شيخ الإسلام المنالكة.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (١٦٣/١).

قال هنا: (ولا يُقاسُ يخلّقه)، يعني: في جميع الصفات التي اتصف الله على بها، فإنما نثبتها مع قطع القياس وقطع المماثلة مع الخلق، فنحن نثبت لله على الوجه وليس وجه الله على كوجه مخلوق من مخلوقاته، ونثبت لله على يدين وليست اليدان لله على كيدي بعض مخلوقاته، ونثبت لله على العينين وليست العينان لله على كعيني بعض مخلوقاته، وهكذا نثبت لله على الستواء يليق بجلاله وليس استواؤه كاستواء خلقه، ونثبت لله على النزول، كما أخبر النبي على عن ربه على وليس نزول الرحمن على كنزول خلقه، وهذا كله على هذه القاعدة: وأنه سبحانه لا يقاس بخلقه، وإنما ـ كما ذكرنا من القاعدة ـ وأن القول في الصفات كالقول في الذات، فكذلك أسماؤه في عموم معناها، وكنه اتصاف الله شيء من الذوات، فكذلك أسماؤه في عموم معناها، وكنه اتصاف الله على وكيفية الاتصاف وأثر ذلك.

والأسماء كذلك لا تُقاس بخلق الله على أسمائهم، إلى غير ذلك من الأصول العظيمة. ثم ذكر تعليلاً آخر للاتباع، فقال على التسليم، سُبحائه من العطيمة ويَغيرو)، لِمَ اتبعنا على هذا الوجه من التسليم، ولِمَ نَدخل في هذا الأمر بالقياس وبالعقل وبما أصله طوائف من يسميهم أولئك الحكماء؟ الجواب: لأن الله على هو الذي وصف نفسه بذلك، وهو على أعلم بنفسه وبغيره.

هل تعلمون ذلك منه، هل تعلمون كيف اتصف الله بصفاته، هل يعلم المبتدعة والمؤولة والمحرفة كل المعنى الذي تحمله الصفة؟

الجواب: لا.

وإذا كان كذلك بطلت دعوى المجاز، وبطلت دعوى التأويل الذي يصرف الألفاظ عن ظاهرها، فإن الله على أعلم بنفسه، وهذا الباب باب الأسماء والصفات ـ أعظم الأبواب التي يدخل منها الإيمان إلى القلب. وإذا كان كذلك فالله على لا يُبين للعباد من ذلك إلا ما فيه نفعهم، ولو جاءت ألفاظ في الأسماء والصفات وفي الآيات فالأحاديث، ولا يُراد ظاهرها من ذلك، لوقع عند الناس الاشتباه في هذا الأصل العظيم ـ وهو الإيمان بالله ـ لأن الله على إنما خضع له العباد، وذلوا له، وعبدوه، وأحبوه، ورغبوا إليه، ورهبوا منه، وخافوه، ورجوه، كل ذلك لشهودهم آثار أسمائه وصفاته، ولإيمانهم بأسمائه ورجوه، فإنهم ما رأوا ذاته على وإنما علموه على علموا من الأسماء والصفات.

وإذا كان كذلك كان محالاً أن يبقى هذا الباب ملتبسًا على الخلق، أو تُذكر فيها ألفاظ يمكن فيها الاجتهاد؛ كالآيات والأحاديث التي فيها أحكام فقهية التي تحتمل أكثر من معنى في بعضها.

أما في باب الأسماء والصفات فمحال أن يبقى فيه اللفظ محتملاً ؛ وذلك لأنه لا مدخل فيه للاجتهاد، ولو كان فيه مدخل للاجتهاد

فمعنى ذلك أن فيه سبيلاً لإضلال الناس، والله على العباد بأسمائه وصفاته، وأعلمهم بذلك ليكونوا في هذا الأصل العظيم على يقين، وعلى ثبات، وعلى إدراك تام لصفاته على وما دلت عليه من المعان؛ وبهذا تخضع قلوبهم له، وتذل قلوبهم له، وتألمه على وانقيادًا وتعظيمًا.

قال هنا: (فَإِنَّهُ ـ سُبحَانَهُ ـ أَعْلَمُ ينَفْسِهِ وَيغَيْرِهِ، وَأَصْدَقُ قِيلاً، وَأَحْسَنُ حَدِيثًا مِنْ خَلْقِهِ)، والعطف هنا في قوله: (وَيغَيْرِهِ) مهم ؛ لأن أولئك النفاة قاسوه عَجْك بخلقه، والقياس ممتنع؛ لأن الله أعلم بنفسه فيما وصف به نفسه، وأعلم بغيره الذين وصفهم بصفات يشتركون في أَلْفَاظُهَا مِع صِفَاتِ اللهِ ﷺ، ويشتركون في جزء المعنى مع صفات الله وأسمائه عَلَى الله فَهُو أعلم بنفسه وما يصلح له وما يليق به عَلَى ، وأعلم بخلقه وما يصلح لهم وما يليق بهم، وهو كلُّ وصف نفسه بالصفات ووصف خلقه، وسمى نفسه بالأسماء وسمى خلقه، وهو أعلم بنفسه وبخلقه، فلو كان مجال القياس واردًا \_ كما ادعوه . ولو كانت الشبهة ووقوع التمثيل والتجسيم - كما ادعوه - واردًا ، لكان في هذا إلباسًا على متلقي هذا الدين ومتلقى القرآن ليؤمن به، والله عَلَى وصف آياته بأنها صدق وعددل، فقال الله على : ﴿ وَتَمَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقَاوَعَدُلا ﴾

قال بعده: (وأصدق قيلاً، وأحسن حديثا مِن خَلْقِه)؛ كما قال الله الله المسلق حديثا مِن خَلْقِه)؛ كما قال الله الله الله المسلق المسلق المسلق المسلق المسلق منه قيلاً، بل مِن الله على الله الله المسلق منه قيلاً، بل هو الله الذي كلماته صدق في أخباره، إذا أخبر عن نفسه فهو صدق وحق، وإذا أخبر عن أسمائه فهو صدق وحق، وإذا أخبر عن أسمائه فهو صدق وحق، وإذا أخبر عن صفاته فهو صدق وحق.

وإذا كان كذلك فمعنى ذلك أن دعاوى أولئك كلها باطلة.

<sup>(</sup>۱) قرأ نافع وابن عامر {وتَمَّتُ كُلِمَاتُ رَبِّك} بالألف على الجمع، وقرأ الباقون ﴿ كُلِمَتُ ﴾ وحجتهم أنها تُجمع سائر الكلمات وتقع مفردة على الكثرة، فإذا كان ذلك كذلك استُغني بها عن الجمع؛ كما تقول: يعجبني قيامكم وقعودكم. انظر: إبراز المعاني من حرز الأماني في القراءات السبع (٤٥٧/٢)، وحجة القراءات (٢٢٧)، والسبعة في القراءات (٢٦٢)، وإتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (ص٢٢٢).

ثُمَّ رُسُلُه صَادِقُونَ مُصَدَّقُونَ، يَخِلاَف الَّذِينَ يَقُولُونَ عَلَيْهِ مَا لاَ يَعْلَمُونَ؛ وَلِهَذَا قَالَ: ﴿ سُبْحَنَ رَبِّكَ رَبِّ الْمِزَّةِ عَنَّا يَصِفُونَ ﴿ وَسَلَمُ عَلَى الْمُرْسَلِينَ ﴾ [الصافات: ١٨٠ ـ ١٨٢]، فَسَبَّحَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ وَسَلَمَ عَلَى الْمُرْسَلِينَ؛ لِسَلاَمَةِ مَا قَالُوهُ مِنَ النَّقُص وَالْعَيْبِ.

### الشرح:

قال ﷺ: (ثم رُسُلُه صَادِقُونَ مُصَدَّقُونَ) الرسل: جمع رسول، وهم الذين أوحي إليهم بكتاب وأمروا بتبليغه إلى قوم مخالفين ؟ كما سبق بيانه في أول هذه الرسالة (١).

(صَادِقُونَ): جمع صادق، والصادق اسم لمن قام به الصدق، والصدق مطابقة الخبر للواقع ؛ كما قيل: «الصدق: أن يطابق الواقع ما تقوله فهذا هو الصدق، وإذا خالف الواقع ما تقوله فإذا طابق الواقع ما تقوله فهذا هو الصدق، وإذا خالف الواقع ما تقوله فإن هذا يُعد كذبًا، سواء كان خطًا أو كان متعمدًا، هذا في الاصطلاح.

<sup>(</sup>١) راجع (ص٥٨ وما بعدها).

<sup>(</sup>٢) انظر: التعاريف للمناوي (ص٠٥٠)، ولسان العرب (١٩٣/١٠).

ورسل الله على صادقون، يعني: قام بهم الصدق، فلم يخبروا بشيء من أسماء الله عَجَكُ وصفاته ولا من دينه إلا وقد طابق الواقع، فهم لم يذكروا شيئًا عن الله عَظِلُ لم يطابق الواقع، بل ما وصفوا الله عَظَّلُ به هذا يطابق الحال، وقد صف الرسل ربهم عَلِلَّ بأنه استوى على العرش، فذكر موسى لفرعون أن ربه هو الأعلى، فقال فرعون: ﴿ يَلْهَا مَنْ أَبْنِ لِي

# مَرْجًا لَّعَلِيَّ أَبْلُغُ ٱلْأَسْبَنَبَ اللَّ ٱسْبَنَابَ السَّمَنَوْتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَى ﴾

[ غافر: ٣٦، ٣٧]، فهذا العلو نفاه فرعون، ورسل الله مجمعون على إرشاد الناس وتبيين تلك الصفة لهم، فهو كلَّا له الصفات، وقد أخبر رسله بما له من الصفات، ورسله أخبروا الخلق بذلك وهم صادقون في ذلك، فمن نفي صفة فقد كُذَّبَ الرسول ـ هذا حقيقة حاله ـ لكن قد يكون التكذيب له وجه من العذر فلا يكون كافرًا بذلك.

فقوله: (مُصَدَّقُون)، كما قال ابن مسعود الله في الحديث المشهور: «أخبرني الصَّادِقُ الْمَصْدُوقُ: إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمُّه ... الله الحديث.

قال هنا: (يخِلاَف الَّذينَ يَقُولُونَ عَلَيْهِ مَا لاَ يَعْلَمُونَ)، فالقول على الله بلا علم حرام، سواء أكان القول في الأسماء والصفات - في

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٢٠٨، ٣٣٣٢)، ومسلم (٢٦٤٣).

العقائد. أو في الأحكام العملية، يعني: سواء أكان في الأحكام الخبرية التي هي العقائد، أو في الحلال والحرام وهي الأحكام العملية.

فالقول على الله بلا علم أشد المحرمات؛ ولهذا تفرع عنه كل ضلال، وقد ذكر الله على تحريمه في عدة آيات في كتابه على ألى .

من هم الذين قالوا على الله ما لا يعلمون؟

الجواب: قالها كل مخالف للرسل، فإن مشركي العرب مثلاً وصفوا الله على بخلاف ما قاله النبي الله وصفوا الله على بخلاف ما قاله الرسل، وخلاف ما قاله النبي الله وأخبروا عن أسماء الله على بخلاف ما جاءت به الرسل، وعن صفات الله على بخلاف ما جاءت به الرسل، بل أثبتوا لله الله صفات ونفوا أسماء بما عندهم، فقال الله على عنهم: ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ فِأَلْرَحْنَنِ ﴾ [الرعد السماء بما عندهم، فقال الله على الله بلا علم، وقال عن اليهود: ﴿ لَقَدْ سَمِعَ الله قَلَ الله على الله بلا علم، وقال عن اليهود: ﴿ لَقَدْ سَمِعَ الله قَلَ الله على الله بلا علم، وقال عن اليهود: ﴿ لَقَدْ سَمِعَ الله قَلْ الله بلا علم، وقال عن اليهود: ﴿ لَقَدْ سَمِعَ الله قَلْ الله بلا علم، وقال عن اليهود: ﴿ لَقَدْ سَمِعَ الله قَلْ الله بلا علم، وقال عن اليهود: ﴿ لَقَدْ سَمِعَ الله قَلْ الله الله علم ا

فورث هذا القول منهم طوائف الضلال، فالجهمية ومن تفرع عنهم من المعتزلة والأشاعرة والماتريدية وأشباه هؤلاء، كل طائفة من هؤلاء أثبتت لله أسماء ونفت صفات من عقولهم ومن آرائهم بلا دليل، فجعلوا من أسماء الله عجل وصفاته: الصفات السلبية.

والمعتزلة ـ بل الجهمية قبلهم ـ نفوا أن يكون لله على أسماء فيها صفات، فيفسر الجهمية الأسماء بمخلوقات منفصلة، والمعتزلة يفسرون الأسماء بالذات التي ليس فيها صفة، فيجعلون دلالة السميع هي دلالة العليم هي دلالة البصير؛ دلالة على الذات بدون المعنى، فتكون عندهم من قبيل المترادف المحض؛ لأنها دالة على ذات بلا معنى، وهذا كله قول على الله على الله علم.

وهذه لا شك جمل من الكلام وعرض عام سيأتي تفصيله بدقته وبتحريراته في مواضعه من هذه الرسالة ـ إن شاء الله تعالى ـ.

قال هنا: (لهذا قال على : ﴿ سُبُحَن رَبِّكَ رَبِّ الْمِزْةِ عَمّا يَصِفُون ﴿ وَسَلَمُ عَلَى الْمُرْسَلِينَ ﴾ السصافات: ١٨٠ ــ ١٨٨ ، فَسَبَّحَ نَفْسَهُ عَمّا وَصَفَهُ يِهِ الْمُخَالِفُونَ لِلرُّسُلِ)، وقوله على : ﴿ سُبُحَن وَسُبّحَن الله عَمّا وَصَفَهُ يِهِ الْمُخَالِفُونَ لِلرُّسُلِ)، وقوله على : ﴿ سُبْحَن وَأَصِله وَأَصِله فَي الله عَن الله عن الله عنه : أسبح سبحانه، وأصله في اللغة: الإبعاد، يقولون: سبحان فلان من كذا، يعني: بعد فلان من كذا، وقد قال الأعشى (۱): (۲)

سُبِحَانَ مِنْ عَلْقَمَةَ الفساخِر

أقسول للساجاءني فَخسرُه

<sup>(</sup>۱) سبقت ترجمته، راجع (ص٦٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: أساس البلاغة (٢٨٢/٢)، وصبح الأعشى في صناعة الإنشا (٢٨٤/١).

فسبحان من علقمة ، يعني: بعيد جدًا أن يكون لعلقمة من يفخر به ، وتسبيح الله (سبحان الله) معناه: تنزيه الله عن كل نقص وعيب وسوء ، وموارده في الكتاب والسنة خمسة:

الأول: تنزيه الله عَلَى عَن السريك في الربوبية ؛ كما ادعاه الملحدون.

الشاني: تنزيه الله عن السريك في الألوهية ؛ كما ادعاه المشركون.

الثالث: تنزيه الله ﷺ في أسمائه وصفاته أن تسلب معانيها اللائقة بها، وتنزيه الله ﷺ أسمائه وصفاته عن مماثلة المخلوقين لها.

الرابع: تنزيه الله عَلَى في أمره الكوني وقدره الكوني عن أن يكون بلا حكمة أو أن يكون عبثًا. ومن نفوا الحكمة في الخلق والإيجاد وتقدير الأشياء.

الخامس: تنزيه الله على في شرعه وأمره الديني عن النقص وعن منافاة الحكمة، فالله على ينزه نفسه بقوله: ﴿ سُبُحُنَ رَبِّكِ ﴾ [الصافات : ١٨٠] يعني: تنزيهًا لله من كل سوء ادعاه المخالفون للرسل، وهم ادعوا الشركة له في الربوبية، فينزه الله على عن الشريك في الربوبية.

وإذا قلت في الركوع: سبحان ربي العظيم، معناه: تنزيهًا لله ربي العظيم عن كل سوء ونقص في هذه الموارد الخمسة التي في الكتاب والسنة: في الربوبية، والألوهية، والأسماء والصفات، وفي الأمر

الكوني والقدر، وفي الشرع.

قال هنا: ﴿ سُبُحَنَ رَبِّكَ ﴾ هنا الإضافة للتشريف أضاف الربوبية إلى النبي الله لتشريفه بها في هذا المقام العظيم، وهذا يقتضي أن كلام النبي عن ربه ـ الذي جحده الجاحدون ـ هو الأكمل وهو الأليق بالله عن ربه . الذي جحده الجاحدون .

ثم قال بعدها: ﴿ رَبِّ ٱلْمِزَةِ ﴾ [الصافات: ١٨٠] بمعنى صاحب العزة، وذي العزة، والمتصف بالعزة، والعزة صفة لله على ومن أسمائه العزيز، والعزيز هو الذي كملت له أوصاف العزة.

والعزة في الكتاب والسنة التي يتصف الله ﷺ بها جاءت على ثلاثة معان:

الأول: العزة التي هي بمعنى الامتناع والغنى وعدم الحاجة ؛ الامتناع عمن يغالب أو عمن يسيء، هذه كلها معنى واحد، والغني عن الخلق.

**الثاني:** العزة بمعنى القهر والغلبة.

الثالث: العزة بمعنى القوة، يعنني: القوة الخاصة التي لا يُقوى عليها، قوة لا يند عنها شيء.

وهذه هي المعاني الثلاث التي ذكرها ابن القيم في النونية حيث قال

في بيان معاني اسم الله العزيز (١):

وَهُسوَ العَزِيسزُ فَلَسن يُسرَامَ جَنَابُهُ وَهُسوَ العَزِيسزُ يِقُسونَّةِ هِسيَ وَصــفُهُ وَهِسيَ السِّي كَمُلَست لَسهُ سُسبحانَهُ

أنَّسى يُسرَامُ جَنَسابُ ذِي السسُّلطَانِ فَسالعِزُّ حِينَشِسنِ تُسلاَثُ مَعَسانِ مِسن كُسلٌ وَجدِ عَسادِمِ النُّقسِصَانِ

هنا ذكر معاني العزة الثلاثة:

الأول: قال: (وَهُو العَزِيزُ فَلَن يُرامَ جَنَابُهُ)، وهذه عزة الامتناع، وهي التي بمعنى الغنى التام والامتناع عن أن يضره أحد؛ كما قال في الحديث القدسي: «إنكم لن تبلغوا ضري فتضروني»، وامتناع عن أن ينفعه أحد؛ كما قال: «وكنْ تَبْلُغُوا نَفْعِي فَتَنْفَعُونِي» (٢).

الثاني: قال: (وهو العزيز القاهر الفلاب)، وهذه عزة القهر والغلبة، لم (يغلبه شيء هذه صفتان).

الثالث: قال: (وَهُوَ الْعَزِيزُ يِقُوَّةٍ هِيَ وَصِفُهُ)، وهذه القوة الكاملة العظيمة التي لا يقوى عليها شيء، فهذه تكون في الكتاب والسنة في فعلها من عَزَّ يَعَزُّ ، بالفتح ؛ كما قال في (فَعَزَّزْنَا بِمَالِثِ الساد ١١٤، يعني: قوينا وأيدنا بثالث، وأما العزة بمعنى الامتناع فهذه قد يأتي فعلها مكسورًا عز يَعِزَ ، وأما القهر والغلبة فيكون فعلها المضارع مضمومًا عَزّ

<sup>(</sup>١) انظر النونية بشرح ابن عيسى (٢١٨/٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٥٧٧) من حديث أبي ذر ﷺ.

يَعُزّ عِزة، المصدر في الجميع عِزّة لكن في المضارع يختلف المعنى (١)، هكذا قرره ابن القيم وغيره من العلماء، والقهر والغلبة هذه متعدية، والقوة هذه لازمة.

وبهذا الدليل يصح أن تقول لله و الرحمة ، ورب السمع ، ورب السمع ، ورب البصر ، ورب العزة ، رب الجمال ، ورب النور ... ونحو ذلك ، عنى : صاحب ، يعنى : المتصف بهذه .

قال: ﴿ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [الـصافات: ١٨٠]، يعني: عن الـذي يصفون يصفون، والمفعول به الذي هو الضمير محذوف، يعني عن الذي يصفون الله ﷺ به.

ومن هم الواصفون الذين نزّه الله ١١٠ نفسه عن وصفهم؟

الجواب: هم الذين لم يستجيبوا للرسل، فقال في: ﴿ وَمَعَلَمُ عَلَى الْجُوابِ: هم الذين لم يستجيبوا للرسلين أنزل الله في عليهم المُرْسَلِينَ ﴾ الصافات: ١٨١] وذلك لأن المرسلين أنزل الله في عليهم السلام، وهو في السلام، وهو الذي يعطي السلام، وهو الذي جعل الأنبياء والمرسلين أهل السلام.

والسلامة متبعضة:

• هناك سلامة في القول بصحته ومطابقته للواقع وسلامة في الفهم.

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (٥/٣٧٨، ٣٧٩)، ومختار الصحاح (ص١٨٠).

- وسلامة في العبودية.
- وسلامة في الاعتقاد.
  - وسلامة في التبليغ.

فجهات السلامة كثيرة، والله عظل أعطاها عباده المرسلين؛ ولهذا قال هنا: ﴿ وَسَلَتُمْ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الصافات: ١٨١] وأفاد الإعطاء التعدية بر ﴿ عَلَى ﴾، وفي قوله: ﴿ عَلَى ﴾ ما يفيد أن السلامة صارت عليهم وقد أحاطت بهم.

وهذا في هذا المقام ظاهر الفائدة؛ لأن المرسلين وصفوا الله على بالصفات العلا، وسموه بالأسماء الحسنى، وفي هذه السورة ـ التي هي سورة الصافات ـ ذكر الله على عن المشركين أنهم استكبروا عن قول لا إله إلا الله، فقال فيها: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوْ إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا إِللهَ إِلَّا اللهُ يَسْتَكُمُ مُونَ الله وَيَا الله الله الله الله الله الله عنها عنها عنها عنها الله على المناه على الله على المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه الله الله المناه المناه المناه المناه الله المناه المناه الله الله المناه المناه الله المناه المن

ثم قال: ﴿ وَلَكُمُدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الصافات: ١٨٢] والحمد مر معنا

معانيه الكثيرة في أول هذه الرسالة، وقوله هنا: ﴿ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ هذا فيه فائدة، وهي: أن هذه الآية دليل على أن الربوبية غير الألوهية ؛ لأنه قال: ﴿ وَلَلْمَدُ لِلَّهِ ﴾ والمعتمد عندنا أن لفظ الجلالة (الله) مشتق، وعليه يكون مشتق من الألوهية ؛ لأن الاشتقاق يكون من المصدر، والربوبية، والربوبية إذًا غير الألوهية.

وقد قال الإمام محمد بن عبد الوهاب (١) وقل قال الإمام محمد بن عبد الوهاب والإله من الأسماء التي إذا اجتمعت افترقت، وإذا افترقت اجتمعت،

<sup>(</sup>۱) هو الإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب بن سليمان بن علي بن أحمد بن راشد بن يزيد بن محمد بن يزيد بن مشرف، من بني تميم، ولد سنة خمس عشرة ومائة وألف بالعيينة من بلاد نجد، تلمذ على كتب شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم، وارتحل في طلب العلم، فأخذ عن علماء مكة والمدينة والأحساء والبصرة، وبدأ دعوته من حريملاء حيث كان والده قاضيًا فيها، ثم انتقل إلى العيينة، ثم إلى الدرعية، فشرح الله صدر أمير الدرعية محمد بن سعود لنصرة الدعوة، وجلس الإمام المجدد للتدريس، وتوافد عليه الطلاب، وكتب الله له القبول في الأرض، وانتشرت دعوته لتشمل نجد وغيرها، له مؤلفات ورسائل عديدة في العقيدة وغيرها، منها: كتاب التوحيد، وكشف الشبهات، ومسائل الجاهلية، وأصول الإيمان، وثلاثة الأصول، وفضل الإسلام، وفضائل القرآن، ومختصر الإنصاف، ومختصر زاد المعاد، وغيرها كثير، توفي سنة ست ومائتين وألف. انظر: عنوان المجد في تاريخ نجد (٢/١١وما بعدها).

# وذلك إما بدلالة اللفظ أو بدلالة التضمن واللزوم»(١).

قال: ﴿ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الصافات: ١٨٢]، العالمون جمع العالم، والعالم هو كل ما سوى الله على، وسمي عالمًا من العلامة ؛ لأنه علامة على أنه مربوب، وأن له ربًا خالقه، أو من العلم؛ لأن به عُلم ما لله على من الحق والأسماء والصفات؛ كما قال أبو العتاهية (٢):

# وَفِي كُلِّ شَدِيمٍ لَدهُ آيَدةً تَدُلُّ عَلى آئَدهُ واحِدُ

(١) انظر: مؤلفات الإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب في العقيدة (ص١٧)، والدرر السنية (١٨/١)، والرسائل الشخصية - الرسالة الثانية (ص١٧).

(۲) هو الشاعر المشهور إسماعيل بن القاسم بن سويد بن كيسان أبو إسحاق العنزي، المعروف بأبي العتاهية، ولد سنة ثلاثين ومائة، أصله من عين التمر وهي بليدة بالحجاز، ومنشؤه الكوفة، ثم سكن بغداد، وكان يقول في الغزل والمديح والهجاء، ثم تنسك وصار قوله في الوعظ والزهد، وأبو العتاهية لقب، توفي سنة ثلاث عشرة ومائتين. انظر: تاريخ بغداد (٢/١٥٠١)، وبغية الطلب في تاريخ حلب (١٧٤٩/٤)، والمنتظم (١٠/٢٣٦)، ووفيات الأعيان (١٩/١)، والوافي بالوفيات (١١/١١)، والبداية والنهاية (١١/١٥)، والمستطرف في كل فن مستظرف (١٠/١٥).

وقال ابن القيم ﴿ اللَّهُ فِي نُونِيتُهُ:

وَإِذَا تَأَمَّلَ تَ الوُجُ وَ رَأَيتَ هُ يَامَّلُ تَ الوُجُ وَ رَأَيتَ هُ يَ الوُجُ وَ رَأَيتَ هُ يَ الْمُنْ المُونِية المُونِية بشرح ابن عيسى (١٩٩/٢).

إن لم تكن مِن زُمرة العُميانِ لله لا يسشهادة النُكسرانِ

### اللاّلى البهية في شرح العقيدة الواسطية

وَهُوَ ـ سُبْحَانَه ـ ثَدْ جَمَعَ فِيما وَصَفَ وَسَمَّى يِهِ نَفْسَهُ بِينَ النَّفْي وَالْإِثْبَاتِ، فَلاَ عُدُولَ لأَهْلِ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ عَمَّا جَاءَ يِهِ الْمُرْسَلُونَ ؛ فَإِنْهُ الصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيمُ، صِرَاطُ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهَدَاءِ والصَالِحِينَ.

### الشرح:

الله يَجْكُ جمع بين النفي والإثبات؛ كما في قوله عِلَى في آية سورة الشورى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَى أَوْ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١]، ﴿ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾. وكذلك أثبت في قوله عَلَى: ﴿ ٱللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ النَّحَيُّ ٱلْقَيْومُ ﴾، ثم نفى فقال: ﴿ لَا تَأْخُذُهُ وسِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]. وكذلك أثبت في قوله عَلَى : ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ اللَّهُ ٱللَّهُ ٱلصَّحَدُ ﴾ [الإخلاص: ١، ٢]، ثم نفى فقال: ﴿ لَمْ سَكِلِدُولَمْ يُولَدُ اللَّهِ وَلَمْ مَوْلَدُ اللَّهُ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُوا أَحَدُ ﴾ [الإخلاص: ٣، ٤]. وهذا فيه بيان لقاعدة أهل السنة والجماعة في ذلك بأعظم دليل وأوضح استدلال، فهم يجمعون في عقائدهم وفي الأسماء والصفات بين النفى والإثبات، وعندهم النفي يكون مجملاً ، كما أجمله الله عَلَيْ وعندهم الإثبات يكون مفصلاً ؛ كما فصله الله عَظَّا.

وبعض العلماء يسمى هذه الصفات السلبية ، يعني الصفات المسلوبة عن الله على الله المسلوبة عن الله المسلوبة ا

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ﷺ : «النفي المحض لا يكون مدحًا إن لم يتضمن أمرًا ثبوتيًا» ا.هـ . انظر: دقائق التفسير (۱۲۲/۲)، وبيان تلبيس الجهمية (۱/۵۵۷)، ومنهاج السنة (۲۱۹/۲)، ومجموع الفتاوي (۲۰/۱۰).

<sup>(</sup>٢) قال الشنقيطي و آيات الأسماء والصفات (ص١٧): «ضابط الصفة السلبية عند المتكلمين هي الصفة التي دلت على عدم محض، والمراد بها أن تدل على سلب ما لا يليق بالله عن الله، من غير أن تدل على معنى وجودي قائم بالذات، والذين قالوا هذا جعلوا الصفات السلبية خمسًا لا سادسة لها، وهي عندهم: القدم، والبقاء، والمخالفة للخلق، والوحدانية، والغنى المطلق الذي يسمونه القيام بالنفس، الذي يعنون به الاستغناء عن الحيز والمحل» ا. ه.

#### وما الفائدة من السلب؟

الجواب: الفائدة منه أن يُثبت كمال ضده ﴿ لَا تَأْخُذُهُ السِنَةُ وَلَا نَوْمٌ ﴾ البقرة: ٢٥٥] وذلك لكمال حياته على، وقد يكون النفي لإثبات صفة واحدة وقد يكون المراد من النفي الإثبات صفتين معًا، يعني يكون المراد من النفي إثبات صفتين جميعًا، ويدل على ذلك قوله على ذلك قوله على الله على الله على الله على الله على الله الما عن نفسه من من من من من الله الما الله عن نفسه العجز.

قال العلماء: العجز إما أن يكون:

- ♥ لأجل عدم العلم: عجز عن الشيء لأنه ليس بعالم به،
   وعجزت عن جواب سؤال لأني غير عالم به.
- لأجل عدم القدرة عليه: عجزت عن الكتابة لأني غير
   قادر عليها، عجزت عن المسير لأنى غير قادر عليه.

وَمَاكَاكَ اللهُ لِيُعْجِزَهُ مِن مُنْ مَوْفِ السَّمَوْتِ وَلافِ الْأَرْضِ فَهِ مَا عليه ذلك؟ قال: وَإِنَّهُ كَاكَ عَلِيمَا قَدِيرًا فَهِ الفاطر: ٤٤]، وهذا فيه ظهور أن النفي هنا أريد به إثبات كمال ضده وهما صفتان: صفة العلم، وصفة القدرة؛ ولذلك وصف الله وَ لَا نفسه بذلك، بقوله: ولذلك وصف الله وَ لَا نفسه بذلك، بقوله: والذلك وما في قوله: وَلَا السابق واللاحق، وما في قوله: وعليما في كان من إثبات الكمال السابق واللاحق، وما في قوله:

قال هنا: (بين النّفي والإثبات)، المبتدعة عندهم عكس ذلك؟ عندهم الإثبات مجمل، يقولون: نثبت لله صفات الكمال. أما النفي عندهم يكون مفصلاً، يقولون: الله على ليس بذي دم، وليس بذي جوارح، وليس بذي روح، ولا بذي أبعاض، ولا هو فوق ولا تحت ولا يمين ولا شمال، ولا بذي جهة، وليس بداخل العالم ولا خارجه ... إلى آخره.

وذلك كما في كتاب: «التمهيد» (١) للباقلاني (٢)، وغيره، من كتب

<sup>(</sup>١) كتاب: «تمهيد الأوائل في تلخيص الدلائل» للباقلاني، مطبوع ومتداول.

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن الطيب بن محمد أبو بكر القاضي المعروف بابن الباقلاني المتكلم من أهل البصرة، سكن بغداد، وكان متكلمًا على مذهب الأشعري، كان أعرف الناس بالكلام، مات ببغداد سنة ثلاث وأربعمائة. انظر: تاريخ بغداد (٣٧٩/٥)، ووفيات الأعيان

أهل الكلام، فهو يأتي في وصف الله على بالنفي بصفحتين أو أكثر، كلها نفي مفصل، ليس بكذا وليس بكذا وليس بكذا، وإذا أتى الإثبات أجمله فقال: وله صفات الكمال. ما هي؟ هي الصفات السبع العقلية التي يثبتونها.

قال: (فَلاَ عُدُولَ لأَهْلِ السُّنَةِ وَالْجَمَاعَةِ عَمَّا جَاءَ يِهِ الْمُرْسَلُونَ)، وهذه كلمة عظيمة تدل على أن أهل السنة والجماعة ـ يعني: السلف الصالح ـ أنهم تبعوا المرسلين، (فَلاَ عُدُولَ) يعني لا ميل لهم ولا انحراف، ولا يعدلون، لا يوازنون بما جاء به المرسلون شيئًا، بل هم متبعون للمرسلين (۱).

وأما غيرهم فهم متبعون للمشركين أو لليهود أو للنصارى أو للملحدين، فكل بدعة في الأسماء والصفات ظهرت في هذه الأمة فإنها

(٢٦٩/٤)، والوافي بالوفيات (١٤٧/٣)، وسير أعلام النبلاء (١٩٠/١٧)، وشذرات الذهب (١٦٠/٣).

وَكَالَا رُسَالُ الله شَاهِدَةً يسهِ وكَالَا كُتابُ اللهِ شَاهَدَةً يسهِ وكَالَاكُ الفِطَالُ التِي مَا غَيْرَت انظر: النونية بشرح ابن عيسى (١٩٩/٢).

أيضًا فسل عَنهُم عَلِيمَ ذَمَانِ أَيضًا فهسذا مُحكَمهُ القُرانُ عَن أصل خِلقَتِهَا يامرٍ تَانِ

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم ﴿ اللَّهُ فِي نُونيته :

لم تُؤخذ من الأنبياء والمرسلين ـ وحاشاهم من ذلك ـ وإنما أخذت من المشركين وأهل الكتاب، وقد قال النبي: «لَتَتَّبعُنَّ سُنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ» (١)، وبيّن في الحديث الآخر، الذي رواه البخاري وغيره من حديث ابن عباس، قال: «إن أبغض الرجال إلى الله ثلاثة»، وذكر منهم «مُثِتَغ فِي الإسلام سُنَّة الْجَاهِليَّة» (٢).

وقد نفى المشركون عن الله على اسمًا من أسمائه الحسنى ؛ كما أخبر بذلك على في قوله: ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّمْنِ ﴾ [الرعد: ٣٠]، فنفوا اسم الرحمن عن الله على وورثهم نفاة الأسماء في هذه الأمة واتبعوا سبيل أهل الجاهلية، ونفوا عن الله على الأسماء الحسنى، فوصفوا الله عما لم يصف به نفسه، ونفوا عن الله على ما وصف به نفسه، وكذلك اليهود والنصارى جعلوا له على مثيلاً وشبيهًا، فورثهم المجسمة والمؤولة.

فإذًا كل بدعة حصلت في هذه الأمة في أبواب الأسماء والصفات فإنها من ابتغاء سنة الجاهلية، فإن أهلها إنما أخذوها من اليهود والنصارى والمشركين.

كذلك في باب الإيمان، فالذين قالوا بالجبر من الجبرية إنما أخذوها

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٤٥٦)، ومسلم (٢٦٦٩) من حديث أبي سعيد الخدري ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٨٨٢).

عن طائفة كانت موجودة قبل النبي هي، كذلك الذين قالوا بالإرجاء ورثوها ممن قبلهم، وكذلك في أبواب الإمامة، فإن اجتماع الناس على إمام واحد يطيعونه ويرضونه هذا إنما جاءت به الرسل، أما أهل الجاهلية فإنهم يعدون التفرق مفخرة، ويعدون الاتباع والطاعة لولي أمر واحد مسبة وذلة، وهكذا في أبواب الصحابة فإن المشركين يسبون أتباع الرسل؛ كما أخبر عنهم هي في قوله: ﴿ أَنُومَنُ لِكَ وَاتَّبِعَكَ الْأَرْدُلُونَ ﴾ اللسعراء: ١١١]، وفي هذه الآية في باب العقائد خالف من خالف في العقيدة في أتباع الرسل فسبوهم، يعني: أن أهل السنة والجماعة تبعوا المرسلين، وكل من خالف أهل السنة والجماعة فإنما تبع أهل الجاهلية، وهذه جملة يطول تفصيلها.

قال: (فَإِنَّهُ الصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيمُ، صِرَاطُ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالصَّالِحِينَ)، يعني: الطريق الوحيد النَّبِيِّينَ وَالصَّدِيقِ وَالصَالِحِينَ)، يعني: الطريق الوحيد الموصل لرضى الله ﷺ، (صِرَاطُ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِم) وهذه جملة يؤخذ تفسيرها من الآية (۱).

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۷۰/۱ ـ ۸۲)، وتفسير ابن كثير (۲۹/۱، ۳۰، وتفسير القـرطبي (۱٤٨/۱، ۱٤٩)، وفتح القدير (۲٤/۱، ۲۵).

وَقَدْ دَخَلَ فِي هِذِهِ الْجُمْلَةِ: مَا وَصَفَ اللهُ يِهِ نَفْسَهُ فِي سُورَةِ الْإِخْلَاصِ اللهِ يَهِ نَفْسَهُ فِي سُورَةِ الْإِخْلَاصِ الَّتِي تَعْدِلُ ثُلُثَ الْقُرْآنِ ('' ، حَيثُ يَقُولُ. سبحانه: ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ اللهُ اللهُ الصَّكَدُ اللهِ اللهُ المَّكَدُ اللهُ اللهُ اللهِ خلاص!.

#### الشرح:

فقوله: (وَقَدْ دَخَلَ فِي هِلِهِ الْجُمْلَةِ)، يعني: بـ (الْجُمْلَةِ) ما تقدم. فيُحتمل أن يكون مراده بقوله: (الْجُمْلَةِ) ما قاله في أول الرسالة: (وَمِنَ الإِيمَانِ بِاللهِ: الإِيمَانُ بِمَا وَصَفَ بِهِ نَفْسَهُ)، ويكون هذا تفصيل لقوله: (الإِيمَانُ بِمَا وَصَفَ بِهِ نَفْسَهُ)، ثم ذكر الأدلة من القرآن التي فيها

<sup>(</sup>۱) أخرج مسلم في صحيحه (۸۱۱) بسنده عن أبي الدرداء عن النبي الله قال: «أَيُعْجِنُ اللهُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَقْرَأُ فَلَ اللهُ القُرْآنِ». قَالُوا وكَيْفَ يَقْرَأُ ثُلُثَ الْقُرْآنِ قَالَ « (قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدُ) يَعْدِلُ ثُلُثَ الْقُرْآنِ»، وروي بنحوه من حديث أبي سعيد الخدري الله عند البخاري (۵۰۱۳) وأبي هريرة الله عند مسلم (۸۱۲).

وَصَفَ الله عَلَى نفسه، ويحتمل أن يكون المراد ما تقدم من ذكر أن طريقة أهل السنة والجماعة هي الجمع بين النفي والإثبات؛ حيث ذكر أنهم يجمعون بين النفي والإثبات كما جمع ذلك الله عَلَى في كتابه في قوله عَنَى مَنْ النفي والإثبات كما جمع ذلك الله عَلَى في كتابه في قوله عَنَى مَنْ النفي والإثبات كما جمع ذلك الله عَلَى في كتابه في قوله عَنَى مَنْ النفي والإثبات كما جمع ذلك الله عَلَى في كتابه في قوله عَنَى مَنْ النفي والإثبات كما جمع ذلك الله عَنَى النه عَنَى الله عَنْ الله عَلْهُ الله عَنْ الله عَل

ولكن على هذا الثاني يكون فيه إشكال من جهة أنه يصدق على ما ذكر من آيات الاستدلال، فالاستدلال الأول ذكر فيه (سورة الإخلاص) وهي فيها النفي المجمل والإثبات المفصل، وكذلك الاستدلال الثاني ذكر فيه آية الكرسي وفيها الإثبات المفصل والنفي المجمل، ولكن ما ذكره بعد ذلك من الآي قد لا يكون فيها نفي وإثبات.

ولهذا نقول: إن قوله: (وَقَدْ دَخَلَ فِي هِلْهِ الْجُمْلَةِ) الأحسن والأنسب أن يكون متعلقًا بقوله الأول: (وَمِنَ الإِيمَانِ بِاللهِ: الإِيمَانُ بِمَا وَصَفَ بِهِ نَفْسَهُ).

قال بَخْالِلله : (وَقَدْ دَخَلَ فِي هِلْوِ الْجُمْلَةِ: مَا وَصَفَ الله يه فِي الْجُمْلَةِ: مَا وَصَفَ الله يه فَيْسَهُ)، الوصف: هو النعت، يعني: ما كان نعتًا لله، ويراد بهذه الكلمة (مَا وَصَفَ الله يه نَفْسَهُ) ما يشمل الأسماء والصفات والأفعال ؛ لأنها تدخل جميعًا في إطلاق اسم صفات الله، فإذا قيل: صفات الله. فإن مذهب أهل السنة في الصفات أنه يدخل في ذلك: الكلام في الأسماء، والكلام في الصفات، والكلام في أفعال الله رضي وذلك لأن الأسماء ليست أعلامًا محضة، بل هي من جهة أعلام دالة مترادفة من الأسماء ليست أعلامًا محضة، بل هي من جهة أعلام دالة مترادفة من

حيث دلالتها على الذات، ومن جهة أخرى كل اسم مشتمل على صفة من صفات الله غير الصفة التي في الاسم الآخر؛ فلهذا كانت الأسماء بهذا الاعتبار من الصفات.

وكذلك أفعال الله على فيما أخبر الله في كتابه أو أخبر عن أفعاله رسوله في تجمع في إطلاق الفعل عليه وإثبات الفعل له بين الحدث الذي هو المصدر وبين الزمن، والحدث وصف؛ كما في قوله على: ﴿ قَدْسَمِعَ اللّهُ ﴾ المصدر وبين الزمن، والحدث وصف؛ كما في قوله على: ﴿ قَدْسَمِعَ اللّهُ ﴾ المجادلة: ١١، هذا فعل ماضٍ، والفعل الماضي متركب من شيئين: الحدث وهو السماع، وكون الحدث في الزمان الماضي؛ وبهذا الاعتبار تدخل الأفعال في الصفات.

كذلك في قوله: ﴿ أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَيَغُونَهُم ﴾ [الزخرف: ١٨٠، قوله: ﴿ نَسْمَعُ ﴾ والزخرف: ١٨٠، قوله: ﴿ نَسْمَعُ ﴾ هذا فعل مضارع فيه الدلالة على الحدث وهو المصدر، وهو السماع أو السمع، وفيه دلالة على زمنه وهو الحاضر الحال.

ولهذا في قوله هنا: (وَقَلْ دَخَلَ فِي هِلْهِ الْجُمْلَةِ: مَا وَصَفَ اللهُ بِهِ نَفْسَهُ)، يشمل الأسماء بالاعتبار الذي ذكرنا، ويشمل الصفات ويشمل الأفعال أيضًا على التفصيل الذي سبق.

إذًا مذهب أهل السنة والجماعة في الصفات النفي المجمل والإثبات المفصل، ونعني به: أنه يدخل فيه الأسماء والأفعال أيضًا، لكنه في الصفات هذا هو المقصود، وإذا ذُكرت الأسماء فباعتبار أنها مشتملة على الصفة، وإذا ذُكرت الأفعال فباعتبار أنها مشتملة على الصفة.

قال: (فِي سُورَةِ الإِخْلاَصِ الَّتِي تَعْدِلُ ثُلُثَ الْقُرْآن)، وسورة الإخلاص هي سورة: ﴿ قُلْهُ وَاللَّهُ أَحَدُ اللَّهُ اللَّهُ الصَّحَدُ اللَّهُ الصَّحَدُ اللَّهِ اللهِ خلاص اللهِ وتسمية سور وَلَمْ يَكُن لَهُ حَكُمُ فُوا أَحَدُ اللهِ خلاص اللهِ وتسمية سور القرآن تارة يكون باعتبار:

- ذكر كلمة في السورة ليست في غيرها.
- أو ذكر قصة في السورة مفصلة فيها أكثر مما في غيرها من السور.
  - أو باعتبار المعنى الذي في السورة، أو غير ذلك.

وهذه التسمية (سُورَةِ الإِخْلاَصِ) بهذا الاعتبار الثالث، فسميت سورة الإخلاص مع أنه ليس فيها كلمة الإخلاص؛ وذلك لأنها اشتملت على الإخلاص، واشتمالها على الإخلاص من جهتين:

الأولى: أنها تمورث صاحبها - أعني المتدبر لها القارئ لها ـ الإخلاص العلمي الاعتقادي؛ لأنها صفة الله على .

وقد جاء في الصحيح أن رسول الله الله بَعَثَ رَجُلاً على سَرِيَّةٍ، وكان يَقْرُأُ لِأَصْحَايهِ في صلاته، فَيَخْتِمُ بِ ﴿ قُلْهُوَ اللهُ أَحَدُ ﴾ فلما رَجَعُوا ذَكُرُوا ذلك لِلنَّبِيِّ عَلَيْ، فقال: «سَلُوهُ لِأَيِّ شَيْءٍ يَصْنَعُ ذلك؟ » فَسَأَلُوهُ، فقال: لِأَنْهَا صِفَةُ الرحمن، وأنا أُحِبُّ أَنْ أَقْرَأ بها. فقال النبي

# على: ﴿ أَخْبِرُوهُ أَنَّ اللَّهَ يُحِبُّهُ ﴾ (١).

فهي إذًا فيها وصف الله على الله الله على الله عنده الإخلاص في العلم والاعتقاد، وتبرأ من السرك في العلم والاعتقاد، وتبرأ من السرك في العلم والاعتقاد بكونه لا يوحد الله في الأسماء والصفات، والإخلاص في العلم والاعتقاد بكونه يوحد الله على في الأسماء والصفات، والإخلاص في العلم والاعتقاد بكونه يوحد الله كلى في الأسماء والصفات.

ومن جهة أخرى: فإن سورة الإخلاص أخلصت لذكر صفة الله على صفة الله وحده ليس فيها وصف لغيره، وليس فيها خبر عن غيره، وليس فيها قصة ولا حكم، بل هي وصف لله على وحده له وحده، فقد أخلصت لهذا.

قال هنا: (الَّتِي تَعْدِلُ ثُلُثُ الْقُرْآن) وهذا من كلام النبي الله وذلك فيما رواه البخاري في الصحيح من حديث أبي سعيد الخدري الله أن رجلاً سمع رجلاً يقرأ ﴿ قُلْ هُو الله أَكُ أُحَدُ ﴾ [الإخلاص: ١]. يُرددها،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٣٧٥)، ومسلم (٨١٣) من حديث عائشة على.

وكونها تعدل ثلث القرآن وجَّهها أبوالعباس بن سريج (٢)، أحد أئمة الشافعية، وتبعه العلماء على هذا التوجيه، من أن القرآن منقسم إلى ثلاثة أقسام (٣):

- إما خبر عن الله ﷺ وصفاته.
  - وإما خبر عن الأولين.
    - وإما أحكام.

وقال غيرهم (٤): إنه منقسم إلى ثلاثة أقسام: أحكام، وعقائد، ووعد ووعيد.

وهذه السورة بهذا الاعتبار الأول تعدل ثلث القرآن، وكونها

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص ۲۰۸).

<sup>(</sup>۲) هو أبو العباس أحمد بن عمر بن سريج البغدادي الشافعي القاضي بشيراز، ويلقب بالباز الأشهب، صنف نحو أربعمائة مصنف، وكان أحد أئمة الشافعية، توفي ببغداد سنة سـت وثلاثمائية. انظر: تاريخ بغداد (۲۷۸/۲)، والعبر (۱۳۸/۲)، وسير أعلام النبلاء (۲۰۱/۱۶)، ووفيات الأعيان (۲۱/۱۱)، والوافي بالوفيات (۱۷۱/۷)، والبداية والنهاية (۱۲۹/۱۱)، وطبقات الشافعية الكبرى (۲۱/۳)، وشذرات الذهب (۲۲۷/۲).

<sup>(</sup>٤) انظر: بيان تلبيس الجهمية (٢/٩٥٤)، والبرهان في علوم القرآن للزركشي (١٧/١).

تعدل ثلث القرآن هذا يدل على أنَّ فيها فضيلة على غيرها من بعض سورة القرآن؛ وذلك لأنها في وصف الله رَّكِك، وهذا المعنى مما تنازع الناس فيه، يعني: كون سورة الإخلاص تعدل ثلث القرآن ما وجهه؟

اختلف الناس في ذلك، والذي عليه أئمة أهل السنة والجماعة، بل السلف بعامة ـ وهو شبه إجماع بينهم ـ أن كونها تعدل ثلث القرآن يدل على أنها أفضل من بعض القرآن، والقرآن بعضه أفضل من بعض ؛ كما أن صفات الله ركا الله المن بعضها يفضل بعضا.

قال على داعيًا الله على : «أعُودُ يرِضَاكُ مِنْ سَخَطِكَ» (١) وقال أيضًا مخبرًا عن ربه على : «إِنَّ رَحْمَتِي سَبَقَتْ خَضَيي» (٢) ، وفي رواية : ﴿إِنَّ رَحْمَتِي سَبَقَتْ خَضَيي» (١) ، وفي رواية : ﴿إِنَّ رَحْمَتِي تَعْلِبُ خَضَيي الصفات أفضل من بعض الصفات أفضل من بعض وأيضًا بعض الصفة قد يكون أفضل من بعضه الآخر ، ولهذا وهذا يترتب عليه أن يكون بعض القرآن أفضل من بعضه الآخر ؛ ولهذا صارت الفاتحة هي أعظم سورة في القرآن ، وآية الكرسي هي أعظم آية في القرآن ، وسورة الإخلاص تعدل ثلث القرآن ، هذا مذهب أهل السنة والجماعة في تفضيل بعض صفات الله على بعض ، وتفضيل بعض

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٤٨٦) من حديث عائشة فك.

<sup>(</sup>٢) أخرجه بهذا اللفظ البخاري (٣١٩٤) من حديث أبي هريرة عليه

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٧٤٠٤)، ومسلم (٢٧٥١) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

القرآن على بعض.

وقال المبتدعة من الأشاعرة وغيرهم: إن صفات الله لا تتفاضل وكذلك كلامه لا يتفاضل. ومأخذ هذا عندهم أنه واحد بالعين فلا يمكن أن يفضل بعضه بعضًا؛ لأنه قديم، وكله أمر واحد، وكله نهي واحد، وكله خبر واحد، وإنما الذي عبر عنه جبريل، فيمنعون التفاضل، وعلى هذا فإنهم في تفسير كون سورة الإخلاص تعدل ثلث القرآن يرجعون إلى الثواب، فيقولون: هي تعدل ثلث القرآن باعتبار الثواب، يعني أن من قرأها يُثاب لا أنها في نفسها أفضل من غيرها.

وتبين بعد ذلك أن الكلام له نسبتان:

الأولى: من جهة المتكلِم به، فإن الكلام يتفاضل عند الناس في عرفهم من هاتين النسبتين، أما من جهة أن المتكلِم أفضل من المتكلِم

الثانية: من جهة المتكلم فيه، فيتفاضل الكلام باعتبار المتكلم فيه، فمثلاً تتكلم أنت في العلم، وتتكلم تارة أخرى في غير العلم، كلامك في العلم أفضل من كلامك في غيره؛ وذلك لأن المتكلم فيه أفضل، فيكون التفضيل هنا من جهة موضوع الكلام، وموضوع الكلام يجمع شيئين: المعاني، والألفاظ.

فإذًا في كلام الله على غيرها، (وآية الكرسي) تفضل على غيرها، كذلك (الفاتحة) تفضل على غيرها، (وآية الكرسي) أعظم من غيرها، وذلك من جهة الاعتبار الثاني، أما من جهة الاعتبار الأول فالمتكلم بالجميع هو الله على، فهذه الجهة لا تفضيل فيها؛ لأن الجميع كلام الله على، لكن من جهة المتكلم فيه؛ فإن (سورة الفاتحة) ـ مثلاً ـ فيها أصول ما في القرآن من العلوم والهداية، (وآية الكرسي) فيها صفة الله على، فهي أعظم آية في القرآن لما فيها من الإخبار عن الله على وحدانيته في ألوهيته، وربوبيته، وأسمائه وصفاته ونعوت جلاله وعظمته وجبروته، ونحو ذلك، (وسورة الإخلاص) من جهة ما فيها من المعنى، هي أفضل ونحو ذلك، (وسورة الإخلاص) من جهة ما فيها من المعنى، هي أفضل من سورة (تبَتْ يَدَا أَي لَهُ وَتَبَّ ) المسد: ١١؛ كما ذكر ذلك شيخ

الإسلام وغيره (١)؛ لأنها متعلقة بأسماء الله على وصفاته ونعته، وتلك خبر عن بعض المتوعدين من خلقه، ولا شك أن الكلام عن صفة الله أفضل من الكلام عن خلق الله.

فإذًا جهة التفضيل موجودة، والقرآن بعضه أفضل من بعض، ومن أنكر ذلك فإنه مناقض لكلام السلف، وقد قال على المختلق عن ماننسخ مِن مَاننسخ مِن مَانية أَوْ مِثْلِهُ إِلَيْهُ البقرة : ١٠١، وفي قراءة أخرى: ﴿ مَانَنسَخُ مِن مَاية أَوْ مُثْلِهُ إِلَى البقرية في الحكم، أو تكون الخيرية في الحكم، أو تكون الخيرية في الفضل؛ ولهذا قال بعدها: ﴿ أَوْ مِثْلِهُ مَا كُودُكُ للاعتبار الثاني.

وعلى هذا تكون(سورة الإخلاص) تعدل ثلث القرآن بهذا المعنى المتركب من شيئين: وهو أنها أفضل من غيرها باعتبار ما فيها من صفة

<sup>(</sup>١) انظر: درء تعارض العقل والنقل (٢٧١/٧ ـ ٢٧٣)، ومجموع الفتاوي (١٧/١٧).

<sup>(</sup>٢) قرأ ابن كثير وأبو عمرو {أَوْ نُنْسَأُهَا} أي نؤخر حكمها، وحجتهما أن ذلك من التأخير، فتأويله: ما ننسخ من آية فنبدل حكمها أو نؤخر تبديل حكمها فلا نبطله نأت بخير منها، وقرأ الباقون {أَوْ نُنْسِهَا} بضم النون، وحجتهم في ذلك قراءة أبي بن كعب وسعد بن أبي وقاص، فقرأ أبي {أَوْ نُنْسِهَا} ومعناه نُنسك نحن يا محمد، وقرأ سعد {أو تُنْسِها} والمعنى أو تنسها أنت يا محمد. انظر: تفسير الطبري (٢/٧٧١، ٤٧٨)، وحجة القراءات لابن زنجلة (ص ١٠٩).

الله، وأيضًا هي أفضل من غيرها باعتبار ما يترتب من الثواب لقارئها، هذا ما قرره أئمة أهل السنة والجماعة في ذلك.

الجواب: المعلوم بهذه السورة هو الله على المنها صفة الرحمن ولأنها اشتملت على أنواع التوحيد الثلاثة.

قال ﷺ: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمد، و ﴿ قُلْ ﴾ هذه من الأدلة لأهل السنة على أن القرآن حرف وصوت، وأن جبريل قد سمعه على هذا النحو فبلغه على نحو ما سمع.

﴿ قُلَهُ وَ اللَّهُ أَحَـدُ ﴾ هذه السورة لنزولها سبب، وقد قال بعض المفسرين: إنها مكية، وقال آخرون: إنها مدنية (٢)، ولنزولها سبب(١)

<sup>(</sup>١) انظر: شرح الطحاوية (ص٦٥)، والنبوات (ص٣٠٥)، وفيض القدير (٢٧١/٤).

<sup>(</sup>٢) قال ابن الجوزي في زاد المسير (٢٦٤/٩): «فيها قولان:

أحدهما: أنها مكية، قاله ابن مسعود، والحسن، وعطاء، وعكرمة، وجابر.

والثاني: مدنية، روي عن ابن عباس، وقتادة، والضحاك.» ا. ه. .

وقد اختلفوا فيه، نذكر الأقوال ثم نأتي بعد ذلك للإسناد:

قال بعضهم: إن المشركين قالوا للنبي على: انسب لنا ربك. فنزلت هذه السورة.

وقال آخرون: نزلت في الجواب عن سؤال اليهود، حيث قالوا للنبي على: من أي شيء إلهك؟

وهناك أقوال غير هذين في سبب النزول، والمعتمد هو الأول، وهو ما رواه الترمذي، وابن جرير، وجماعة كبيرة من أهل العلم (٢)، في أن سبب النزول أن المشركين قالوا للنبي الله السبب النزول أن المشركين قالوا للنبي

=

<sup>(</sup>۱) لمعرفة أقوال العلماء في سبب نزول سورة الإخلاص انظر: تفسير الطبري (۳٤٢/۳۰، ۳٤٢/۳۰)، وزاد المسير (۲٦٥/۹)، وتفسير ابن كثير (٥٦٦/٤)، وفتح القدير (٥١٣/٥).

<sup>(</sup>۲) ورد هذا الخبر عن أبي بن كعب شهموصولاً ومرسلاً، أخرجه الترمذي (٣٣٦٥، ورد هذا الخبر عن أبي بن كعب شهموصولاً ومرسلاً، أخرجه الترمذي وابن أبي حاتم (٣٣٦٥)، وأحمد في المسند (٣٤٢/١٠)، والبخاري في تاريخه (٢٥٥١)، والدارمي في الرد على الجهمية (ص٣٩)، وأبو الشيخ في العظمة (ص٣٧٣)، والحاكم في المستدرك (٨٩/١)، والبيهقي في شعب الإيمان (١١٤/١)، قال الترمذي في المرسل: «هذا أصح»، وقد صحح الموصول ابن خزيمة والحاكم، وله شاهد من حديث جابر شه أخرجه الطبراني في الأوسط (٢٥/١)، وأبو نعيم في الحلية (١١٣/١٠).

إلهك، فنزلت هذه السورة ﴿ قُلْهُ وَاللَّهُ أَحَدُ ﴾، إذًا هذه السورة في بيان صفة الله عجلة.

وقال رَجُكَ : ﴿ قُلْ ﴾ يا محمد لأولئك المشركين، أو لأولئك اليهود والنصاري ﴿ هُوَ ﴾ يعني: الذي سألتم عنه، ﴿ ٱللَّهُ أَحَـٰدُ ﴾. ولفظ الجلالة ﴿ أَلَكُ ﴾ هذا علم على المعبود بحق على وقوله عَلَى : ﴿ أَحَدُ ﴾ أصلها من وحد من الوحدانية، والأحدية جاءت في القرآن تارة منفية وتارة مثبتة، فأما المنفية فهي لغير الله عَجْكًا، وأما المثبتة فهي لله عَلَى الله عني: أن لفظ أحد لم يُطلق في الإثبات على غير الله عَلَى ، ولكنه في النفي إما الصريح أو المضمَّن فإنه يطلق على غير الله عَلَىٰ ؛ كما قال هنا على : ﴿ وَلَمْ يَكُن لَدُكُفُوا أَحَكُم ﴾ [الإخلاص: ٤]، وقال ﷺ: ﴿ وَإِنْ أَحَدُّمِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ ﴾ [التوبة: ٦]. ونعني بالنفي الذي ذكرناه: النفي أو ما يكون له معناه عند البلاغيين وهو الشرط والاستفهام، ونحو ذلك، قال ؟ ﴿ هَلَ يَرَنْكُم مِّنَ أَحَدِثُمَّ أَنصَكُوفُوا ﴾ [التوبة: ١٢٧]، هذا استفهام له مقام النفي، ﴿ وَإِنَّ أَحَدُ ﴾ هذا شرط له معنى النفي، ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُوا أَحَـكُمُ ﴾ هذا نفي. فإذًا كلمة ﴿ أَحَدُ ﴾ أتت في القرآن في سياق النفي، أو الاستفهام، أو الشرط، وهذه لغير الله عَظِنَّا، أما في الإثبات فهي لا تُطلق على هذا الوجه بدون نفي إلا لله ﷺ.

وقوله: ﴿ أَحَدُ كُمُ بَعنى الواحد الذي لم يشركه شيء في وحدانيته ، وأحدية الله على يعني: وحدانيته في ربوبيته ، وفي إلهيته ، وفي أسمائه وصفاته ، فهو على واحد في ربوبيته لا شريك له ، ولا وزير له ، ولا معاون له ، وهذه كلها ادعاها المشركون ، وهو واحد على في إلهيته لا شريك له فيها ، يعني: في استحقاق العبادة ، وهو واحد على في أسمائه وصفاته ، لا مثيل له ولا نظير ولا كفء ولا سمى له في أسمائه وصفاته . فإذًا قوله : ﴿ قُلْهُو اللهُ أَحَدُ كُهُ الله خلاص: ١١ ، هذا يشمل أنواع التوحيد الثلاثة: الربوبية ، والألوهية ، والأسماء والصفات .

بعدها بين على بعض التفصيل لكلمة أحد، فقال الله و الله المنطقة أحد، فقال الله و التفصيل الكلمة أحد، فقال الله و التفكية و التف

﴿ الله المحمدية الذي الذي ليس صمد إلا هو، والذي لا يستحق الصمدية إلا هو، والذي قصرت عليه وحصرت فيه معاني الصمدية على وجه الكمال، وأما البشر، فيُقال: فلان صمد إذا كان يُصمد إليه. ويأتي معنى ذلك ـ إن شاء الله تعالى ـ.

إذًا قوله: ﴿ آللهُ ٱلصَّكَمَدُ ﴾ فيها حصر الصمدية وحصر الصمد في الله

عَظِنٌ، فالله من أسمائه الصمد(١)، فما معنى الصمد؟

اختلف المفسرون من السلف في معنى ﴿ ٱلصَّكَمُ ﴾ على قولين مشهورين (٢)، وكل قول فيه تفاصيل، والقول منهما يدل على الآخر

(١) قال ابن القيم ﴿ اللَّهُ فِي نُونيتُهُ:

وَهُو الرِكَ السِّدُ الصَّمَدُ الَّذِي صَمَدَت إلَيهِ الخلقُ بِالرِدْعَانِ انظر: النونية مع شرح ابن عيسى (٢٣١/٢).

(٢) قال ابن الجوزي في زاد المسير (٢٦٧/٩): «وفي الصمد أربعة أقوال:

أحدها: أنه السيد الذي يُصمد إليه في الحوائج، رواه ابن عباس عن رسول الله الله الله على بن أبي طلحة عن ابن عباس قال: الصمد السيد الذي قد كمل في سؤده، قال أبو عبيدة: هو السيد الذي ينتهي إليه السؤدد، فقد صمد له كل شيء قصده، وتأويل صمود كل شيء له: أن في كل شيء أثر صنعه، وقال ابن الأنباري: لا خلاف بين أهل اللغة أن الصمد السيد الذي ليس فوقه أحد يصمد إليه الناس في أمورهم وحوائجهم.

والثاني: أنه لا جوف له، قاله ابن عباس، والحسن، ومجاهد، وابن جبير، وعكرمة، والضحاك، وقتادة، والسدي، وقال ابن قتيبة: فكأن الدال من هذا التفسير مبدلة من تاء والمصمت من هذا.

والثالث: أنه الدائم، والرابع: الباقي بعد فناء الخلق، حكاهما الخطابي، وقال: أصح الوجوه الأول؛ لأن الاستقاق يشهد له، فإن أصل الصمد القصد، يُقال: اصمد صمد فلان، أي: اقصد قصده، فالصمد السيد الذي يُصمد إليه في الأمور ويُقصد في الحوائج»ا.ه. وانظر: تفسير الطبري (٣٤٤/٣٠ ـ ٣٤٧)، وتفسير عبد الرزاق (٤٠٧/٣)، وتفسير ابن عطية (٥٣١/٥)، والسنة لابن أبي عاصم (٢٩٩/١)، ومجموع الفتاوى (٢١٤/١٧)

بنوع من الدلالة:

أما القول الأول: أن الصمد هو الذي لا جوف له، كذا روي عن ابن مسعود موقوفًا ومرفوعًا، ولكن لا يصح المرفوع، وروي أيضًا عن ابن عباس وعن جماعة من مفسري السلف، بمعنى أنه لا يتخلل ذاته وللله شيء، بل هو شكل واحد بالذات، والمخلوقات غير الملائكة لها جوف، يدخل فيها ما يدخل، ويخرج منها ما يخرج، ويلدون، ويحمل منهم من يحمل، ويلد من يلد، ويأكلون، ويشربون، ويتغوطون، وهذه كلها من صفات النقص، ولهذا فسرها بعضهم بأن الصمد الذي لا يأكل ولا يشرب.

وقال بعضهم: الصمد تفسيره ما بعده، وهو قوله على: ﴿ لَمُ كَلِمُ وَكُلُمُ يُولَدُ كُلُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَ

=

٢٣٨)، وتفسير ابن كثير (٥٧١/٤)، وفتح الباري (١٤٥/١)، وفتح القدير (٥١٦/٥)، وأضواء البيان (٤٧٤/١).

قال ابن قتيبة (۱) ، وابن الأنباري (۲): «فكأن الدال من هذا التفسير مبدلة من تاء والمصمت من هذا» ، يعني: من الشيء المصمت ، وهو الذي لا شيء في داخله ، وهذا رده شيخ الإسلام ابن تيمية وقال: «لا أبدال في هذا ، ولكن هذا من جهة الاشتقاق الأكبر» (۳) وهذا صحيح الأن المصمت والصمد بينهما اشتقاق أكبر وبينهما اتصال في المعنى (٤).

<sup>(</sup>۱) هو أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري صاحب التصانيف في فنون العلم والآداب، صاحب كتاب المعارف، وأدب الكاتب، وغريب القرآن، ومشكل الحديث، وطبقات الشعراء، وإعراب القرآن، وكتاب الميسر والقداح، وغيرها، توفي سنة ست وسبعين ومائتين. انظر: تاريخ دمشق (۱۱/۰۱۱)، والعبر (۲۲/۲)، وسير أعلام النبلاء (۲۱/۲۲)، والوافي بالوفيات (۲/۱۲)، ووفيات الأعيان (۲/۲۲)، وشذرات اللهب (۲۹/۲).

<sup>(</sup>۲) هو محمد بن القاسم بن محمد بن بشار بن الحسن أبو بكر الأنباري، صاحب كتاب الوقف والابتداء، وغيره من الكتب النافعة والمصنفات الكثيرة، كان من بحور العلم في اللغة العربية والتفسير والحديث وغير ذلك، وكان ثقة صدوقًا أديبًا دينًا فاضلاً من أهل السنة، ولمد سنة إحدى وسبعين ومائة، وتوفي سنة إحدى وخمسين ومائتين. انظر: العبر (٢٢٠/٢)، والبداية والنهاية (١٩٦/١١)، و الوافي بالوفيات (٢٤٥/٤)، وشذرات الذهب (٣١٥/٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموع الفتاوي (١٧/٢١٥، ٢٣٢).

<sup>(</sup>٤) قسم العلامة ابن جني الاشتقاق إلى ضربين: أكبر وأصغر. فقال في تعريف الاشتقاق الأكبر: «هو أن تأخذ أصلاً من الأصول الثلاثية فتعقد عليه وعلى تقاليبه الستة، معنى واحدًا، تجتمع التراكيب الستة، وما يتصرف من كل واحد منها عليه، وإن تباعد شيء من

القول الثاني: وهو أيضًا مروي عن ابن عباس، وجمعٌ كبير من المفسرين من السلف فمن بعدهم: أن الصمد هو الذي كمل في صفات الكمال وهو الذي يستحق أن يُصمد إليه، يعني: يُسأل ويُطلب ويُرغب فيما عنده، وهو الذي يأتي بالخيرات، وهو الذي يدفع الشرور عمن يصمد إليه، وهذا مروي من طريق علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في «صحيفة التفسير» ـ الصحيفة المعروفة ـ حيث قال: «الصمد السيد الذي قد كمل في سؤدده، والشريف الذي قد كمل في شرفه، والعظيم الذي قد كمل في حلمه، والغني الذي قد كمل في عناه، والجبار الذي قد كمل في حبروته، والعالم الذي قد كمل في علمه، والحكيم الذي قد كمل في حكمته، وهو الذي قد كمل في أنواع الشرف والسؤدد، وهو الله من حكمته، وهو الذي يُصمد كمل في أنواع الشرف والسؤدد، وهو الله من على هذا فهو الذي يُصمد له، ليس له كفؤ، وليس كمثله شيء» (())، وعلى هذا فهو الذي يُصمد

=

ذلك عنه رُدّ بلطف الصنعة والتأويل إليه». وقال عن الأصغر: «هو أن تأخذ أصلاً من الأصول؛ فَتَتَقَرَّاه فتجمع بين معانيه وإن اختلفت صيغه ومبانيه، وذلك كتركيب (س ل م) فإنّك تأخذ منه معنى السلامة في تصرفه؛ نحو: سلم ويسلم وسالم وسلمان وسلمى والسلامة والسليم..» ا. ه. انظر: الخصائص (١٣٤/٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (۳٤٦/۳۰)، وابن أبي حاتم في تفسيره (۲۱/۳٤۷٤)، وأبو الشيخ في العظمة (۳۸۳/).

إليه، يعني: الذي يُتوجه إليه بطلب الحوائج، إما بجلب المسرات أو دفع الشرور والمضرات، وهذا معروف من جهة الاشتقاق من جهة الصمد: صمد إلى الشيء بمعنى توجه إليه.

وقد جاء في السنن أن النبي كان لا يصلي إلى عَمُودٍ وَلاَ عُودٍ وَلاَ عُودٍ وَلاَ عُمُودٍ وَلاَ عُمُودٍ وَلاَ عُمُدُ له وَلاَ شَجَرَةٍ إلا جَعَلَهُ على حَاجِبِهِ الأَيْمَنِ أو الأَيْسَرِ وَلاَ يَصْمُدُ له صَمْدًا(١)، وهذا الحديث استدل به شيخ الإسلام في كتاب «اقتضاء الصراط المستقيم» (١)، في موضع وفي إسناده ضعف، لكن المقصود هنا الشاهد اللغوي «ولا يصمد له» أي لا يتوجه إليه صمدًا، فلا يتوجه إليه دون غيره أي لا يكون مقابلاً له متوجهًا له دونما سواه، وهذا إنما هو لله هي لله عَيْن .

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۹۳)، وأحمد في المسند (۲/۱)، والطبراني في الكبير (۲۱۰)، وابن عبد البر في التمهيد (۱۹۷/٤)، والبيهقي في الكبرى (۲۷۱/۲) من حديث المقداد بن الأسود عبد البر في التمهيد نعيف لعلة في المتن والسند، أما التي في السند فهي لوجود ثلاثة مجاهيل: ضباعة بنت المقداد، والمهلب بن حجر، والوليد بن كامل، والوليد قد تكلم غير واحد في عدالته، وليس له من الرواية كثير شيء يُستدل به على حاله، وانظر بقية الكلام على العلة في المتن في نصب الراية للزيلعي (۸۳/۸)، وانظر أيضًا: الكامل في ضعفاء الرجال في المدن في نصب الراية في تخريج أحاديث الهداية (۱۸۱/۷)، والدراية في تخريج أحاديث الهداية (۱۸۱/۷)،

<sup>(</sup>٢) انظر: اقتضاء الصراط المستقيم (ص٦٤).

أما المخلوق فإنه وإن صُمد إليه ـ أي تُوجه إليه في الحاجات ـ فهو أيضًا يحتاج إلى أن يصمد إلى غيره، أما الله وظل فهو الذي كملت له أنواع الصمود، وهو الذي لا يستغنى شيء عن أن يتوجه إليه، وعن أن يصمد إليه، وهو وظل مستغن عن أن يَصْمد إلى شيء؛ ولهذا فسرها من فسرها من السلف بقوله: «الصمد هو المستغنى عما سواه الذي يحتاج فسرها من السلف بقوله: «الصمد هو المستغنى عما سواه الذي يحتاج إليه كل ما عداه»(١). وهذا يعني أن الصمدية راجعة إلى صفة الله كل أولاً، ثم إلى فعل العبد، يعني: العباد هم الذين يصمدون إليه.

فإذًا على هذين التفسيرين يكون قوله ؟ : ﴿ الله المُتَالَّكُ المُتَالِكُ اللهُ اللهُ

الأول: فيه صفة الله عَجَلَق .

الثاني: فيه أنواع صفات الله عَلَى ؛ لأن معنى الصمد: السيد الذي قد كمل في سؤدده، والشريف الذي كمل في شرفه، يعني: الصمد من كملت له صفات الكمال، وهذا ثابت في حق الله.

وعلى هذا أيضًا يكون الصمد الذي يُصمد إليه في الحوائج، في كون على هذا التفسير قد جمعت كلمة الصمد بين توحيد الأسماء والصفات وبين توحيد الإلهية ؛ لأن الذي يُصمد إليه وحده في

<sup>(</sup>۱) انظر: الجواب الصحيح (٤٠٧/٤، ٢٠٨)، وتفسير القرطبي (٢٤٥/٢٠)، وتفسير أبي السعود (٢١١/٩)، وعون المعبود (٤/١٣).

الحوائج، ويُرغب إليه وحده، ويُطلب منه السؤال وحده، ويُحتاج إليه وحده، هو الصمد وهو الله عَلَى الله

وفي هذا رد على المشركين الذي ألّهوا غير الله، أو وصفوا الله عَلَى الله عَلَى

وقد سبق بيان أن (الضحة على منهم من فسرها بما بعدها، وهي قوله الله المعنيين في قوله الله المعنيين في الله المعني الأول والثاني المصمد صحيح، وقد رجح شيخ الإسلام أن المعنى الأول والثاني متلازمان، هذا يلزم هذا وهذا يلزم هذا أن المعنى الأول والثاني متلازمان، هذا يلزم هذا وهذا يلزم هذا "

قال هنا: ﴿ لَمْ يَكِدُولَمْ يُولَدُ ﴾ وهذا نفي، وقوله: ﴿ لَمْ يَكِدُ ﴾ يعني: يعني: لم يخرج منه ولد يرثه في ملكه، وقوله: ﴿ وَكَمْ يُولَدُ ﴾ يعني: لم يخرج من شيء فيكون هو وارثًا له، بل هو هلل المستحق للملك بذاته، وهو هك ذو الملكوت، وهو صاحب ذلك المستحق له، لم يحتج بخلل إلى غيره، على عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا.

وهذا النفي ﴿ لَمْ سَكِلْدُولَمْ يُولَدُ ﴾ مر معنا أن النفي في الكتاب والسنة إذا كان في صفات الله فإنه لا يكون مدحًا إلا إذا اقتضى إثبات الصفة، وهذه الصفة التي تُثبت هي ضد الصفة المذكور نفيها، وهنا

<sup>(</sup>١) انظر: مجموع الفتاوي (٢٢/١٧).

نُفيت عن الله على صفتان: صفة أنه يلد وصفة أنه يولد، وهاتان الصفتان هي في المخلوق من صفات النقص لا من صفات الكمال؛ لأن المخلوق يحتاج في إيجاده إلى أن يُحمل به، ويحتاج هو إلى أن يلد حتى يبقى نسله، فكونه مولود وكونه يولد هذا من صفات النقص فيه؛ لأنها دليل على عدم استغنائه وعلى حاجته وفقره وضعفه، وهذا منتف عن الله على .

فإذًا ﴿ لَمْ سَكِلْدُولَمْ يُولَدُ ﴾ [الإخلاص: ٣] هذا نفي، وهذا النفي المراد به إثبات كمال ضده، وكمال ضد هذا النفي كمال غنى الله ﴿ لَمْ سَكِلْدُولَمْ يُولَدُ ﴾ لكمال غناه ولكمال صمديته، الذي هو بالمعنى الأول، ولكمال قهره وجبروته، ولكمال صفاته.

فإذًا ﴿ لَمْ سَكِلِدُولَمْ يُولَدُ ﴾ فيها إثبات لكمال صفة مضادة لهذا وهي صفة الغنى لله وعدم الاحتياج، بخلاف المخلوقين الذين يحتاجون إلى أن يُولدوا وإلى أن يلدوا، وهم محتاجون إلى كلتا الجهتين في كل مخلوق يلد ويولد.

قال بعدها: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَدُ كُوا أَكُدُ ﴾ [الإخلاص: 1] هذا النفي مجمل، وما قبله إثبات مفصل، وهذا أحد الأدلة على أن القرآن فيه النفي المجمل وفيه الإثبات المفصل، أما الإثبات المفصل في هذه السورة فهو قوله على المحكم في الإثبات المفصل في هذه السورة فهو قوله المحكم في الإخلاص: ١١، و ﴿ أَكُمُ أَكُمُ لَهُ فَيهِا

إجمال لكنها باعتبار أفرادها وهو أنواع التوحيد الثلاثة يكون ذلك مفصلاً، وقوله: ﴿ اللهُ الصَّاتَ كَذَلَكُ المُعتبار أفرادها كذلك يكون مفصلاً.

أما قوله ﷺ: ﴿ لَمُ سَكِلِدُولَمْ يُولَدُ ﴾ فهل يُعد من النفي المفصل؟

الجواب: هذا النفي من جنس ما في القرآن من النفي، وهو أنه لا يُراد به تفصيل النفي، وإنما يُراد به إثبات كمال الضد، ومعنى ذلك أن النفي إذا ورد في القرآن مفصلاً فهو محمول على الإثبات المفصل؛ لأن المراد منه إثبات كمال الضد، وكمال الضد في قوله على: ﴿ لَمْ يَلِدُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

قال هنا: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَدُكُ فُوالَكُ ﴾ ، ﴿ أَحَدُ ﴾ هذه اسم ﴿ يَكُن ﴾ ، وقدم خبر ﴿ يَكُن ﴾ على اسمها لأنه هو المقصود ؛ لأن المقصود نفي المماثلة ؛ نفي أن يكون ثم كفء، وليس المقصود أن يثبت

لغيره المشابهة، وهذا من أسرار التقديم، فإنه إذا كان المقصود الخبر وهو أهم فإنه يُقدم؛ لأن المقصود بالإخبار تارة يكون المبتدأ، وتارة في النفي يكون الخبر.

قال هنا ﷺ: ﴿ وَكُمْ يَكُنْ لَكُمْ يَ يَعْنِي بِهِذَا الذِي وُصِفَ لله ﷺ وَاعْنَا هَذَه بِضِمِ الكَافَ والفَاء مضمومة، وأما قراءة غير حفص ـ مثل نافع وغيره ـ يقرؤونها بالإسكان: ﴿ وَكُمْ يَكُنْ لَكُمْ كُفُوا ﴾ [الإخلاص: ٤]، فمن الغلط أن تُقرأ في بالتسكين لِمَنْ يقرأ بقراءة حفص عن عاصم، والكفو المنفي هنا ذكرنا معناه فيما سبق، وهو: المثيل، والنظير، والشبيه. قال ﷺ: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنْخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَنْدَادُا يُمِيُّونَهُم ﴾ [البقرة: ١٦٥]، والأنداد جمع ند، وهو الكفو والنظير والمثيل.

وقد سبق قول الشاعر حسان بن ثابت رضي في مدح النبي الله ا

أتهجوه ولست له بكفء (٢) يعني: ولست له بند، فالكفو والكفء من المكافأة وهي المساواة، ﴿ وَلَمْ يَكُن لَدُرَكُ فُوا أَكُذُ ﴾، يعني: لم

<sup>(</sup>١) انظر: السبعة في القراءات (ص ٧٠١)، والحَجة في القراءات السبع لابن خالويه (ص ٣٧٨)، وحجة القراءات لابن زنجلة (ص ٧٧٧).

<sup>(</sup>۲) راجع (ص۱۸۶).

يكن له ندًا، ولم يكن له نظيرًا، ولم يكن له مثيلاً، ولم يكن له سميًا وأحكم و و و أحكم في سياق النفي، فهي تعم كل من صدق عليه اسم أحد في النفي؛ تعم كل أحد من خلقه، فلا أحد يكافئه ولا يماثله، لا في ذاته هي ، ولا في صفاته، ولا في أسمائه، فإنه لا مثيل له، ولا نظير، ولا مكافئ، ولا عِدْل، تبارك ربنا وتقدس وتعاظم.

هذه السورة فيها إثبات الصفات، وهذه السورة يفسرها من يفسرها من أهل البدع بتفسيرات مختلفة، فمثلاً: في «الأحدية» عندهم يقولون: «الأحد هو الواحد بالذات المتنزه عن الأبعاض والأركان والجهات»(۱). وهذا مثلاً عفسير من تفاسير المبتدعة، أو يقولون: «الأحد هو الواحد في ذاته لا قسيم له»(۱). ويعنون بذلك أن ذاته غير منقسمة، وهذا ليس هو معنى الأحدية ؛ لأنهم يريدون بذلك نفي الصفات التي هي بالنظر إلى كل صفة فإنها تكون غير الأخرى، فالوجه من الذات ولكن غير اليدين، فقولهم: «واحد في ذاته لا قسيم له» يريدون أن ينفوا عنه الله الصفات الذاتية ؛ كالوجه واليدين ونحو ذلك، وتفاسير المبتدعة في هذا كثيرة جدًا.

ولا شك أن هذه السورة في وصف الله كلُّك بما اشتملت عليه مما

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوى (۱۰۰/۳).، والصواعق المرسلة (۲/۲۹)، (۹۳۲/۳، ۹۳۵).

<sup>(</sup>۲) انظر: مجموع الفتاوى (۹۸/۳)، وبيان تلبيس الجهمية (۲۹/۱).

<sup>(</sup>١) انظر: زاد المعاد (١/٣١٧).

وَمَا وَصَفَ يِهِ نَفْسَهُ فِي أَعْظَم آيَةٍ فِي كِتِايِهِ ؛ حَيْثُ يَقُولُ: ﴿ اللّهُ لَا إِلَهُ إِللّهُ اللّهَ إِلّهُ هُوَ الْمَكَ الْمَافَى الْمَافَى الْمَافَى الْمَافِ السّمَنوَتِ وَمَافِى الْأَرْضِ مَن ذَا الّذِى يَشْفَعُ عِندُهُ وَإِلّا بِإِذْ نِهِ مَ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ عَلَمُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ وَمَا خَلْفَهُمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَى و مِن عَلْمِهِ إِلّا بِمَاشَاةً وَسِعَكُرْسِيمُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضُ وَلَا يَكُودُهُ وَفَظُهُمَا ﴾ عِلْمِهِ إِلّا بِمَاشَاةً وَسِعَكُرْسِيمُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضُ وَلَا يَكُودُهُ وَفَظُهُمَا ﴾

(أَيْ لا يَكْرِثُهُ وَلا يُثْقِلُهُ) ﴿ وَهُوَالْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴾ البقرة: ١٢٥٥؛ وَلِهَذَا كَانَ مَنْ قَرَأَ هَلْهِ الآيَةَ فِيْ لَيْلَةٍ لَمْ يَزَلْ عَلَيْهِ مِنَ اللهِ حَافِظٌ وَلا يَقْرَبُهُ شَيْطَانٌ حَتَى يُصْبِحْ (١).

## الشرح:

قد سبق بيان القاعدة التي ينبني عليها فهم توحيد الأسماء والصفات ألا وهي: أن يُجمع بين النفي والإثبات، ويكون الإثبات مفصلاً والنفي مجملاً، وكل ما ثبت في الكتاب أو السنة من أسماء الله على وصفاته، فإنه يثبت لله على، ولا يُتعرض لذلك بنوع من التأويل، أو التعطيل، أو التحريف، أو التمثيل، أو أشباه تلك الطرق الكلامية المبتدعة.

تفرعة على هذا الأصل وتلك القاعدة ذكر شيخ الإسلام أنه دخل

<sup>(</sup>١) كما ثبت ذلك في الحديث الذي رواه البخاري (٢٣١١) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

في هذه الجملة، وقد سبق بيان معنى قوله: (وَقَدْ دَخُلَ فِي هِلْوِ الْجُمْلَةِ)، ثم ذكر سورة الإخلاص، وتبين لنا ما فيها من الدلالة على تلك القواعد، وما فيها من أسماء الله على وصفاته.

وآية الكرسي سُميت بهذا الاسم لأن فيها ذكر كرسي الله عَلَى ، ولم يرد ذكر الكرسي في آية غير تلك الآية ، قال عَلَى: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَوَانِ وَاللَّهُ الْعَظِيمُ ﴾ البقرة: ٢٥٥] ﴿ وَسِعَ السَّمَوَانِ وَاللَّهُ الْعَظِيمُ ﴾ البقرة: ٢٥٥]

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٨١٠) من حديث أبي بن كعب ١٠٠٠

كُرْسِيْهُ السّمَورَ وَالْأَرْضَ ﴾ ، يعني: أن كرسي الرحمن الله وهو موضع قدمي الرحمن الله والأرض السماوات والأرض ، فالسماوات والأرض في جوف الكرسي ، وقد جاءت الأحاديث التي تبين هذا القدر وهو كون السماوات والأرض في جوف الكرسي ، وكون الكرسي شاملاً واسعًا محتويًا على السماوات والأرض أن .

(١) أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (٢٥١/٣)، وابن أبي شيبة في العرش (ص٧٩)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٢٩١/٢)، وأبو الشيخ في العظمة (٥٨٢/٢)، وابن منده في الرد على الجهمية (ص٢١)، والحاكم في المستدرك (٣١٠/٢) وصححه، والبيهقي في الأسماء والصفات (١٤٨/٢)، والخطيب في تاريخ بغداد (٢٥١/٩)، والهروي في الأربعين (ص٥٧) موقوفًا على ابن عباس عباس المستقدة .

كما أخرجه ابن أبي شيبة في العرش (ص٧٨)، والطبري في تفسيره (٩/٣)، وأبو الشيخ في العظمة (٥/٤/١)، والبيهقي في الأسماء والعظمة (ص٢١)، والبيهقي في الأسماء والصفات (١٤٨/٢) موقوفًا على أبي موسى الأشعري .

<sup>(</sup>٢) كما في حديث أبي ذر ره وفيه أن رسول الله الله الله السَّمَاوَاتُ السَّبُعُ مَعَ الْكُرْسِيِّ إِلا كَحَلْقَةٍ مُلْقَاةٍ يِأَرْضِ فَلاةٍ... الحذيث، سبق تخريجه (ص٥٦).

هو عَجَكَّ. وقد تبين لنا فيما مضى معنى كلمة التوحيد (لا إله إلا الله) على وجه التفصيل.

قال على واصفًا نفسه ومخبرًا عن اسمه على : ﴿ اَلْحَى اَلْقَدُم ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، وهما اسمان من أسماء الله على الرسفات، وأسماء الله لله الله على الذات، ولها دلالة على الصفات، فجميع الأسماء تدل بالمطابقة على شيئين معًا يفهمها العقل بمجرد إطلاق الاسم، وهذان الشيئان هما: الذات والوصف.

فاسم الله ﴿ اللَّه ﴿ اللَّه ﴾ تفهم منه أن الله الله الحياة، والحياة موصوف بها ذاته ﴿ اللَّه ﴾ هذا بالمطابقة، ويدل الاسم على أحد هذين بالتضمن، فيدل اسم الله ﴿ اللَّه ﴾ على الحياة بالتضمن، ويدل على

(١) قال ابن القيم في نونيته:

قَيْسومُ فِسي أوصَسافِهِ أمَسرَانِ وَالكَسونُ قَسامَ يسهِ هُمَسا الأمسرَانِ وَالكَسونُ قَسامَ يسهِ هُمَسا الأمسرَانِ وَالفَقسرُ مِسن كُسلٌ إلَيسهِ التَّسانِي كَسَدًا مَوصُوفُهُ أيسضًا عَظِيمُ السَّئَانِ لِهُمَسا لأفسقِ سَسمَاثِهَا قُطبَسانِ أوصَسافُ أصسلاً عَنهُمَسا يبيَسانِ أوصَسافُ أصسلاً عَنهُمَسا يبيَسانِ

الـذات بالتـضمن، يعـني أن اسـم الله على الله الله الله الله عني الـذات ويتضمن الصفة، فيكون مركبة من شيئين:

الأول: دلالة على الذات المتصفة بالشيء.

الثاني: هو صفة الحياة.

وصفة الحياة لله على من الصفات الذاتية اللازمة، وهنا جاء إثباتها على تلك القاعدة التي هي الإثبات المفصل، وحياة الرحمن على كاملة الكمال المطلق الذي ليس فوقه من جهة الحياة شيء، فحياته على أكمل حياة؛ ولهذا يلزم من ذلك أنه على لا يعتريه سنة ولا نوم؛ لأن السنة والنوم سمة وصفة ونعت لمن حياته ناقصة، أما ذو الحياة الكاملة التي لا نقص فيها بوجه من الوجوه فهو لا يحتاج إلى راحة، لا كما يقول اليهود قتلة الأنبياء: إن الله على تعب من خلق السماوات والأرض فاستراح يوم السبت. فهذا من وصفهم لله على بالنقائص.

وحياة الله على اثار في ملكوته، ولها آثار في نفس عبده المؤمن، أما آثارها في ملكوته على فهي: أنه على جعل الحياة في أصناف كثيرة من خلقه، بل كل مخلوق لله على فيه حياة خاصة، والحياة متنوعة، فحياة الملائكة غير حياة الإنس، وحياة الجن غير حياة الإنس، وحياة الحيوانات تختلف عن حياة الجن والإنس والملائكة... إلى آخره، حتى الجمادات فاضت عليها آثار اسم الله على المحتادات فاضت عليها آثار اسم الله على المحتادات فاضت عليها آثار اسم الله على الله المحتادات فاضت عليها آثار اسم الله على الله المحتادات فاضت عليها الثار اسم الله المحتادات فاضت عليها الثار اسم الله المحتادات فاضت عليها الثار اسم الله على الله المحتادات فاضت عليها الثار اسم الله المحتاد الله المحتاد الله على المحتاد المحتاد الله على المحتاد المحتاد

فالجماد هو ما ليس فيه حياة ظاهرة وليس هو الذي لا يتحرك، ولا يقال: ليس فيه حياة فقط.

وكذلك بالنظر في الأدلة الشرعية فإن الجمادات فاضت عليها ما يناسبها من الحياة؛ ولهذا فإن النبي على يصف أحدًا فيقول: «هَذَا جَبَلٌ يُحِبُنَا وَتُحِبُّهُ (١)، وكذلك الجذع ـ أحد السواري التي بُني بها مسجد النبي على يكون النبي على يتوكأ عليه، يعني: يستند عليه إذا خطب الجمعة، فلما اتخذ المنبر وعلاه على حن الجذع حنين العشار لفقده رسول الله على، يعني: أن في الجذع حياة خاصة تناسبه أحب بها رسول الله على فأتى النبي على وضمه إلى صدره كما يضم الحبيب حبيبه فسكن الجذع (٢)؛ وذلك دليل على أن له حياة خاصة.

كذلك الأشجار لها حياة خاصة ، حياة النماء ، وحياة أخرى أيضًا بها يُسبح وبها يُوحد الله على ، وكذلك الجدران ، و الجبال ؛ كما قال على أية الأحزاب : ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّلَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ ﴾ الأحزاب: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّلَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ ﴾ الأحزاب: ٧٧] ، وقال على «أُحُد جَبَلٌ يُحِبُنَا وَنُحِبُهُ» ، وكذلك الأحجار ؛ كما قال على : ﴿ إِنْ لأَعْرِفُ حَجَرًا يمكّة كَانَ يُسلّمُ عَلَى قَبْلَ الأحجار ؛ كما قال على الله عَلَى قَبْلَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٨٨٩)، ومسلم (١٣٦٥) من حديث أنس ، ورواه الشيخان أيضًا من حديث أبي حميد الساعدي .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٥٨٣) من حديث ابن عمر كالم

وأيضًا هذا الاسم وهذه الصفة لله عَلَى وهي صفة الحياة ـ لها أثر خاص في قلب المؤمن، فلها آثار في ملكوت الله، ولها أثر في قلب العبد المؤمن، ومن آثارها في قلب العبد المؤمن:

أن المؤمن يشعر ويوقن بأنه بدون إحياء الله ولقلبه فإنه لا حياة له ، كذلك يؤمن بأن الهداية ـ التي هي حياة القلوب ـ هي بيد الله ولا عنده من الفقه والعلم بهذا الاسم الكريم ـ الذي هو من الأسماء الحسنى ـ ما يفتح على قلبه أنواعًا من العلوم والإيمان ، قال في : ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْتَافاً حَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لُدُنُوراً يَمْشِي بِهِدِف النّاس ﴾ [الأنعام: ١٢٢]، وقال قل في سورة الحديد بعد أن ذكر أن القلوب تقسو: ﴿ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُولُوا الْكِنَبُ مِن فَبَلُ فَلَا الْمَكْفَسَتَ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٢٧٧) من حديث جابر بن سمرة ١٠٠٠ أ

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٥٧٩).

مُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ ( الْمُلْعَلِمُوا أَنَّ اللهُ يُتِي الْأَرْضَ بَعْدَمُونِهَا }[الحديد: ١٦،

11 ، فالله على من آثار اسمه ﴿ **ٱلْحَقُ** ﴾ أنه يحيي الأرض الميتة ، ويحيي الأجساد البالية ، وكذلك يحيي القلوب الميتة ويحيي القلوب المريضة.

فإذًا أسماء الله كلل الله الله الله الله عظيمة في الملكوت، ولها آثار عظيمة في الملكوت، ولها آثار عظيمة في قلب العبد المؤمن، والإيمان بها يشمل هذه المراتب جميعًا:

يؤمن بالاسم وأنه دال على الذات وعلى الصفة.

ويثبت الصفة على مقتضى لغة العرب دون تحريف أو تأويل أو تمثيل.

ويؤمن بأن هذه الصفة لها آثار في ملكوت الله ﷺ

 جماعها: أنه على هو المتولي لقيام الناس وقيام المخلوقات، فلو ترك إقامته لهذه المخلوقات لهلكت، حتى العرش، وحتى حملة العرش، فإن العرش إنما قام بالله على وحملة العرش ما قامت إلا بالله على ، وهذا يعني أن الخلق جميعًا يحتاجون إليه على أعظم الحاجة، وأنه على هو المستغنى عنهم الذي يفتقر إليه كل شيء، وهو على مستغن عن كل شيء.

ثم لما أثبت على نفى، والنفي هنا يُقصد به إثبات الصفة ؛ لأن النفي جاء مفصلاً، قال الله على هنا : ﴿ لَا تَأْخُذُهُ رَسِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ [البقرة : ٢٥٥] ، وقد سبق بيان أن القاعدة في الصفات وهي: الجمع بين النفي والإثبات، والنفي يكون مجملاً، والإثبات يكون مفصلاً، فإذا جاء تفصيل للنفي في القرآن أو في السنة، فإنما يُعنى به إثبات كمال ضده من الصفة.

مَنَامِهَا ﴾ [الزمر: ٤٢]، وقيل أيضًا: إن النوم موت أصغر. وهذا صحيح، والسنة النعاس، والنعاس يغشى الإنسان وهو مقدمة للنوم، وفيه راحة أيضًا له، ويدل النعاس في الإنسان ـ الذي هو السنة ـ على نقص قواه، وعلى أنه ليس بقوي، بل جسمه يضطرب يضعف حتى يحتاج إلى راحة إما في عقله وإما في أعضائه، والله عَلَى منزه عن ذلك كله، فله الحياة الكاملة الكمال المطلق، ومن كمال حياته الكمال المطلق أنه رَجُكُ لا يحتاج إلى السنة ولا يحتاج إلى النوم ﴿ لَا تَأْخُذُهُ رَسِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] فلا يغلبه شيء من ذلك ولا يحتاج إليه لكمال حياته ﷺ قال بعدها: ﴿ لَّهُ مَا فِي ٱلسَّمَا وَ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] يعني له ملك السماوات والأرض، وذلك لأن اللام إذا أتى بعدها أعيان فإنها تعني الملك غالبًا، وهذا كما قال في الآية الأخرى: ﴿ يَلْمُعُلُّكُ ٱلسَّمَـٰوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَافِيهِنَّ ﴾ المائدة: ١٢٠]، وقوله رها : ﴿ لِلَّهِ مَافِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَافِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [البقرة: ٢٨٤]، ونحو ذلك، وقوله: ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمُ مَتِوَالنُّورُ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ [الأنعام: ١]، هذا عام، يعني له الذي في السماوات والذي في الأرض فيعم كل شيء؛ لأن (ما) اسم موصول، والأسماء الموصولة تعم ما كان في حيز صلتها.

قال هنا، بعدها: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَإِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]،

هذا فيه حصر استُفيد من مجيء (إلاً) بعد (مِنْ)، يعني لا أحد يشفع عند الله إلا بإذنه، وهذا شرط، فالشفاعة لا تكون عند الرحمن إلا بعد أن يأذن ؛ كما قال على: ﴿ وَكُم مِن مَّلَكٍ فِي ٱلسَّمَكِ تِ لَا تُغْنِي شَفَعَنُهُمْ شَيُّكًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْضَى ﴾ [النجم: ٢٦]، فلابد من الإذن بالشفاعة، فالشفيع عند الله ليس كالشفيع عند الخلق، فإنه إذا شفع إنسان عند الخلق ـ عند من يملك شيئًا من الأمر أو بيده مسؤولية يمكن أن ينفع ـ فإنه يشفع عنده بدون إذنه، فهو يبتدئ بالشفاعة؛ لأن الشافع يحتاج، والمشفع أيضًا يحتاج، فالشافع والمشفع هذا يحتاج إلى هذا وهذا يحتاج إلى هذا، فتقوم حياتهم بذلك لأجل نقصهم، ولأن بعضهم يكمل بعضًا، أما الله ﷺ فهو الغنى الأعظم، ذو الجبروت، وذو القهر، وذو العزة، وذو القوة، وذو الملك التام، كل من في السماوات والأرض عبد لله عَلَىٰ الله عبادة اختيار أو عبادة اضطرار ؛ لهذا لا أحد يسبق عند الله عَلَى ويشفع بدون إذنه، بل الله عَلَى يعلم ما في نفس الشافع، فإذا شاء أن يشفع أذن له، ولا يبتدئ أحد عند الله فيشفع بدون إذنه.

وحقيقة الشفاعة أن يكون السائل شفعًا لصاحب الحاجة، يعني: بدل أن يكون صاحب الحاجة واحدًا يأتي آخر ويصير شفعًا له، يعني: ثانيًا يرفع حاجته إلى المعظم.

والشفاعة معناها: طلب الحاجة وطلب الدعاء، وهذا بعض الشفاعة وليس كل الشفاعة، والشفاعة لها شروط:

الشرط الثاني: أنه لا يشفع أحد عند الله على إلا فيمن يرضاه الله على أن يُشفع له، والله على لا يرضى أن يُشفع لغير أهل التوحيد؛ لغير أهل محبته وتوحيده وطاعته، الطاعة التي هي إخلاص الدين له، فلا حَظَّ لِمشرك في شفاعة أحد عند الله على حاشا النبي في شفاعته لأبي طالب أن يُخفف عنه شيء من العذاب (۱)، وهذه شفاعة ليست بإخراجه من النار ولكن بتخفيف العذاب عنه.

<sup>(</sup>۱) أخرج البخاري (۳۸۸۵)، ومسلم (۲۱۰) عن أبي سعيد الخدري الله أنه سمع النبي الله وذكر عنده عمه، فقال: «لَعَلَّهُ تَنْفَعُهُ شَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، فَيُجْعَلُ فِي ضَحْضَاحٍ مِنَ النَّارِ، وَذَكَرَ عنده عمه، فقال: «لَعَلَّهُ تَنْفَعُهُ شَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، فَيُجْعَلُ فِي ضَحْضَاحٍ مِنَ النَّارِ، يَنْلُهُ كَعْبَيْهِ، يَعْلَى مِنْهُ دِمَاغُهُ».

تُشَفَعُ» (١)، فيشفع النبي الله في أمته، ويشفع في أهل الموقف جميعًا في تعجيل حسابهم.

قال هنا: ﴿ يَشْفَعُ عِندُهُ ﴾ [البقرة: ١٥٥] ، والعندية من الألفاظ التي تدل على علو الله على أله في القرآن والسنة ؛ لأنها عندية ذات ، أي: عندية علو ، فقوله: ﴿ مَن ذَا الَّذِى يَشْفَعُ عِندُهُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] يعني: في علوه في قال بعدها: ﴿ يَعَلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] علوه في قال بعدها: ﴿ يَعَلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] وهذا فيه إثبات صفة العلم لله في ، وهي من الصفات الذاتية لله في ، وعلمه في متعلق بما كان ، وما سيكون ، وما لم يكن لو كان كيف يكون ، فعلم الله شامل للسابق والحاضر والآتي ، وأيضًا شامل لما لم يحدث في ملكوت الله لو حدث كيف يكون ، وعلمه في بكل شيء: بالجزئيات ، والكليات ، وصغار الأمور ، وعظام الأمور .

والعلم الذي وُصف الله عَلَى به جاء في القرآن تارة مستأنفًا، وتارة بالماضي، وتارة بالمستقبل، وما كان في معنى الاستئناف فإنه يُراد به إظهار ذلك للخلق لكي يعلموه؛ وذلك مثل قول الله عَلَى في آية سورة البقرة: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلِّي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ ٱلرَّسُولَ مِتَن يَنقلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ ﴾ [البقرة: ١٤٣]، فالله عَلَى يعلم من سَيَتَبع الرسول ممن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٥١٠)، ومسلم (١٩٣) من حديث أنس ١٩٣٠.

سينقلب على عقبيه من دون هذه الحادثة.

وقال عَالَى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ اللِّي كُنتَ عَلَيْهَ إِلَّا لِنَعْلَمُ ﴾، ونظائره في القرآن متعددة، قوله: ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمُ ﴾ أي: ليكون العلم بذلك ظاهرًا للناس حتى تقوم الحجة عليهم.

وقد استدل بمثل هذه الآية الذين يقولون: إن علم الله على مستأنف. وهذا غلط ولا شك من جهات منها:

أن علم الله على القرآن لما كان، وما سيكون، والحاضر والمستقبل وكل شيء، ويعلم أيضًا ما لم يكن لو كان كيف كان يكون، وأما ما ذكر فيه تعليل الشيء حتى يعلمه الله على فهذا يُراد به إظهار العلم السابق لله على الكي يكون العلم به مشتركًا بين فاعله وبين الله على حتى تكون الحجة على العباد أعظم.

قال الله على: ﴿ وَلَوْعِلَمَ اللّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَأَنْسَعَهُمْ وَلَوْ اَسْسَعَهُمْ لَتُولُواْ وَهُم مُعْرِضُون ﴾ [الأنفال: ٢٣]، استدل أهل العلم بهذه الآية على الجزء الأخير من متعلق العلم، وهو أن الله عظل يعلم ما لم يكن لو كان كيف كان يكون.

والصغير من الأمور، فالكل يعلمه الله على وهذه صفته تبارك وتعالى. قال هنا: ﴿ وَلا يُحِطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَاشَا وَ الله عَلَى الله عَلَى

وأما علم الغيب فهذا خاص بالله على لا يعلم أحد الغيب إلا الله على، إلا الله على الله يُطلع الرسل والأنبياء بخاصة على بعض الغيب؛ كما قال على: ﴿ عَلِمُ الْفَيْبِ فَلا يُظلِم عَنَى مَن رَسُولِ ﴾ الجسن: ٢٦، ٢١، الفيب فلا يُظلم عَن مَن مَسُولٍ ﴾ الجسن: ٢٦، ٢١، الفيب فلا يُظلم عن الرسل يُطلعهم الله على على بعض المغيبات، والنبي أطلع على كثير من المغيبات ليكون ذلك دلالة من دلالات نبوته، وقد أخبر على كثير من المغيبات ليكون ذلك دلالة من دلالات نبوته، وقد أخبر بأشياء ستكون، وكل ذلك ليس علمًا ذاتيًا له، بل كان بتعليم الله على له؛ كما قال هنا: ﴿ إِلّا مَن أَرْتَهَى مِن رَسُولٍ ﴾، وكما قال في هذه الآية: ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ فِنْ عَلْمِهِ إِلّا بِمَاشَاتَهُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

وجه الدلالة على ما ذكرنا: أن قوله: ﴿ بِثَنَيْ مِ ﴾ هذه نكرة جاءت في سياق النفي فهي تدل على العموم، فالنفي إذا جاء بعده نكره

دل على العموم، وأيضًا هذا عموم في الأشياء ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ ﴾ ، والشيء: ما يصح أن يُعلم، إما نظرًا إلى الحاضر، أو نظرًا إلى أنه سيؤول إلى العلم؛ كما قال ﷺ: ﴿ حَلَ أَنَى حَلَ ٱلْإِنسَنِ مِينٌ مِن اللّهُ هَرِ لَمْ يَكُن مَن اللّهُ مَر لَمْ يَكُن مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَا يَكُن شيئًا مذكورًا ﴾ والإنسان: ١١، يعني: لم يكن يصح أن يعلم علمًا مذكورًا ، يعني: لم يكن شيئًا يستحق أن يُذكر ؛ لأنه لم يكن شيئًا يستحق أن يُذكر ؛ لأنه لم يكن شيئًا يستحق أن يُعلم لأنه غائب في صلب أبيه أو في ترائب أمه.

قال على الله المحلم المحيط وَن بِنَى و مِن عِلْمِهِ إِلَّا بِمَاشَاءَ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] ( مِن ﴾ هنا تبعيضية، ﴿ مِن عِلْمِهِ ﴾ يعني من بعض علمه، وهذا فيه تأكيد آخر.

قال: ﴿ إِلَّا بِمَاشَاءَ ﴾ يعني إلا بمشيئته، فلا أحد عَلِمَ شيئًا من علم الله إلا إذا أذن الله عَلَى بذلك.

قال بعدها: ﴿ وَسِعَكُرُسِيَّهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] ، ثبت عن ابن عباس أنه قال: « الْكُرْسِيُّ مَوْضِعُ الْقَدَمَيْنِ لله عَلَى »(١)، وكرسي الله عَلَى هو موضع قدميه، وهو ليس العرش، ومن فسره بالعرش من

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۲۳۲).

السلف - كالحسن (١) وغيره - فإن هذا غلط، فالكرسي شيء والعرش شيء آخر، هكذا دلت السنة، ومادة الكرسي أصلها من الجمع والائتلاف، وإذا تبين ذلك فإن الكرسي مشتق من التكرس وهو الجمع، أو من الكرس وهو الجمع، وهو غير مادة العلم تمامًا، ومادة العرش هي مادة العلو والارتفاع، قال المله : ﴿ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴾ [النحل العرش هي مادة العلو والارتفاع، قال المله : ١٤١، هذا العرش يدل على الارتفاع. أما مادة الكرسي في اللغة فهي دالة على الجمع المؤتلف، ولهذا تسمى الكراسة كراسة لأن فيها جمع الأوراق على وجه الائتلاف وعدم التنافر بينها، وسمى الكرسي كرسيًا لأن العيدان تُجمع على نحو مؤتلف بحيث يمكن استخدامه للجلوس عليه.

<sup>(</sup>۱) هو أبو سعيد الحسن بن أبي الحسن البصري، إمام أهل البصرة وخير أهل زمانه، واسم أبي الحسن يسار، يُقال إنه من سبي ميسان وقع إلى المدينة، فاشترته الربيع بنت النضر عمة أنس بن مالك فأعتقته، ولد لسنتين بقيتا في خلافة عمر بن الخطاب ، ومات في رجب سنة عشر ومائة، قال ابن سعد في الطبقات: «كان الحسن جامعًا عالمًا عاليًا رفيعًا ثقةً مأمونًا عابدًا ناسكًا كبير العلم فصيحًا جميلاً وسيمًا» ا.ه.. انظر: الطبقات الكبرى (١٥٦/٧)، والجرح والتعديل (٢/٣٥) وتهذيب الكمال (٢/٦)، وسير أعلام النبلاء (٤٠/٣٥)، والعبر (١٣٦/١)، وشذرات الذهب (١٣٦/١).

كُرْسِيَّهُ ﴿ [البقرة: ٢٥٥] هو العلم)، ويُنسب ذلك لابن عباس (١)، وقد ساق ذلك ابن جرير، ولكن إسناده ضعيف لا يُحتج به، ولا يمكن أن يقوى لمضادة الرواية الأخرى عن ابن عباس، التي هي: « الْكُرْسِيُّ مُوْضِعُ الْقَدَمَيْنِ لله ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ذلك.

ومادة العلم غير مادة الكرسي، ومن الأخطاء البيّنة الظاهرة التي حشيت بها بعض كتب العقيدة ما جاء في حاشية كتاب «شرح العقيدة الطحاوية» في الطبعة الأخيرة التي علق عليها الأرناؤوط، حيث جعل في موضع منها تعليقًا واسعًا حينما تكلم عن الكرسي رجح فيه أن

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره (٩/٣) من طريق جعفر بن أبي المغيرة عن سعيد بن جبير موقوفًا على ابن عباس المنطقة ، قال الذهبي في العلو (ص١١٧): «فهذا جاء من طريق جعفر الأحمر لين، وقال ابن الأنباري: إنما يروى هذا بإسناد مطعون فيه» ا.ه.

وقال شيخ الإسلام بخالفه في مجموع الفتاوى: (٥٨٤/٦): «وقد نُقل عن بعضهم أن كرسيه علمه، وهو قول ضعيف، فإن علم الله وسع كل شيء؛ كما قال: ﴿ رَبُّنا وَسِعْتَ كَسِعْتَ كَلُّ شَيْءٍ رَبَّعَمَةً وَعِلْمًا ﴾ ، والله يعلم نفسه ويعلم ما كان وما لم يكن، فلو قيل: وسع علمه السموات والأرض لم يكن هذا المعنى مناسبًا، لا سيما وقد قال تعالى: ﴿ وَلَا يَوُدُهُ وَفَقُلُهُما ﴾ أي: لا يثقله ولا يكرثه، وهذا يناسب القدرة لا العلم، والآثار المأثورة تقتضى ذلك.» ا. ه.

الكرسي العلم (1)، واستدل على ذلك بهذه الرواية التي ذكرت؛ رواية سعيد بن جبير عن ابن عباس الشيخة أن الكرسي هو العلم، وغمز بعض الأئمة الذين ضعفوا الرواية - كابن منده (٢) بعبارات لا تليق، بل عبارات منكرة، ورجح أن الكرسي العلم.

وهذا مما يجب أن يُتقى في تلك التعليقات التي لا تمت إلى العقيدة السلفية بصلة، فمادة الكرسي غير مادة العلم.

ويقولون: إن ابن جرير ذكر بيتًا أو شطر بيت يدل على أن الكرسي هو العلم، ذلك قول الشاعر في وصف رجل قانص قال: «حتى إذا ما احتازها تكرسا» (٣)، يعني: احتاز ما قنصه تكرس، قالوا: معنى تكرس أي عَلِم أنه صاده، وهذا مع أن ابن جرير حام إليه مستدلاً لمن قال إن الكرسي هو العلم، لكن هذا باطل من جهة أن قوله: «حتى إذا ما احتازها تكرسا».

<sup>(</sup>۱) انظر: شرح الطحاوية بتحقيق الأرناؤوط (٣٧١/٢) حيث قال في الحاشية: «وقول ابن منده في الرد على الجهمية: ليس هو بالقوي في سعيد بن جبير تشغيب» ا. ه. وله مثل هذا في تعليقه على شرح السنة للإمام البغوي، والسير للذهبى، فليُحذر.

<sup>(</sup>٢) سبقت ترجمته، راجع (ص٤٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الطبري (١١/٣).

فهذا يدل على أن مادة الكرسي والتكرس هو الجمع (١) ؛ وذلك أن الذي يقتنص شيئًا إذا احتازه وصار بيديه جمعه له ، فقول الراجز: وحتى إذا ما احتازها تكرسا ، يعني: جمعه له وضمه إليه ، وهذا وصف من الشاعر يبين أنه حريص على هذا القنص ، وأنه من حرصه على الصيد بعد حيازته ضمه إلى نفسه متمسكًا به خاشيًا من فراره.

قالوا أيضًا: «ويقال للعلماء: الكراسي؛ لأنهم أهل العلم» (٢)، ويستدلون بهذا على قولهم أن معنى الكرسي هو العلم، ولكن هذا أيضًا باطل، فإن مادة الكرسي غير مادة العلم تمامًا، وهذا من التأويلات الباطلة، فإن الكرسي الذي عليه إجماع أهل السنة والجماعة بدون خلاف بينهم أن الكرسي هو موضع قدمي رب العزة على وتعالى وتعالى وتعاظم وتقدس.

قوله هنا: ﴿ وَسِعَكُرُسِيُّهُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] إذًا الكرسي هو موضع القدمين، وأما القولان الآخران فباطلان، وهما:

<sup>(</sup>۱) انظر: معجم مقاييس اللغة لابن فارس (ص ۸۸۹)، قال كالله والراء والسان أصل صحيح يدل على تلبُّد شيء فوق شيء وتجمعه ...، واشتقت الكُرَّاسة من هذا؛ لأنها ورق بعضه فوق بعض ... والكروَّس: العظيم الرأس، وهو من هذا كأنه شيء كُرِّس، أي: جمع جمعًا كثيفًا ...» ا. ه.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطبري (١١/٣).

الأول: أن الكرسي هو العرش.

والثاني: أن الكرسي هو العلم.

والصواب: أن الكرسي غير العرش وغير العلم.

قال: ﴿ وَسِعَكُرْسِينَهُ السّمَورَتِوا لأَرْضَ وَلاَيَوُدُهُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] ، وقد دلت السنة على أن «السماوات السبع في الكرسي كدراهم سبع القيت في ترس» (١) ، يعني: أنها قليلة محدودة الحجم والحيز، وأن الكرسي أعظم منها بكثير، وجاء في السنة أيضًا أن: «الكرسي في العرش كحلقة من حديد القيت بين ظهري فلاة من الأرض» (٢) ، وقال ابن عباس على العرش لا يقدر أحد قدره إلا الله على "(٢).

قال هنا: ﴿ وَسِعَكُرْسِيَهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ وَلَا يَثُودُهُ ﴾ يعنى: لا يثقل الله عَلَى حفظ منا بعنى ثقل يثقل ، وقوله: ﴿ وَلَا يَتُودُهُ ﴾ يعنى: لا يثقله ، و ﴿ حِفْظُهُمَا ﴾ [البقرة: ٢٥٥] يعنى: حفظ

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (١٠/٣)، وأبو الشيخ في العظمة (٦٣٦/٢) من حديث أبي ذر الله المعلمة (٢٣٦/٢) من حديث أبي ذر الله المعلم المعلم

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٩٢٠/٦)، وعبد الله بن الإمام أحمد في السنة (٣) أخرجه ابن أبي والذهبي في العلو (ص٧٦)، موقوفًا على ابن عباس

وقال شيخ الإسلام بعد قوله الله : ﴿ وَلَا يَتُودُهُ وَفَظُهُمَا ﴾ : (أي لا يكرثه ولا يثقله حفظهما).

ثم قال على: ﴿ وَهُوالْعَلِي الْعَظِيمُ ﴾ ، وهذان اسمان جليلان (١٠) ؛ اسمان آخران مع الأسماء التي سبقت.

و أَلْعَلَى ﴾: يعني من له العلو الكامل المطلق، ذلك أن الألف واللام هنا إذا دخلت على (علي") فإنها تدل على العموم؛ كما هي الألف واللام التي دخلت على عظيم؛ لأن الألف واللام إذا دخلت على اسم الفاعل أو اسم المفعول فإنها تدل على عموم ما اشتمل عليه اسم الفاعل أو اسم المفعول من المصدر.

لَـــهُ فَثَايِتَــةً بِـــلاً نُكـــرانِ عظِـيمَ لاَ يُحـصيهِ مِـن إنــسانِ

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم ﷺ في نونيته:

وَهُ وَ الْعَلِي الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى وَ الْعَلَى وَ الْعَلَى وَ الْعَلَى وَ الْعَلَى اللّهُ وَهُ وَ الْعَظِيمُ يِكُلُّ مَعْنَا يُوجِبُ اللّهُ انظر النونية بشرح ابن عيسى (٢١٤/٢).

فالعلي هو الذي له جميع أنواع وأوصاف العلو، والعلو ثلاثة أنواع:

- علو الذات.
- وعلو القهر.
- وعلو القدر.

والله على لله هذه جميعًا، له علو الذات، وعلو القهر، وعلو القدر الله على القدر الله على القام: ١٨].

إذًا فتفسير ﴿ أَلْعَلِي ﴾ في قوله ﴿ وَهُوَالْعَلِي الْعَظِيمُ ﴾ أي: الذي يشمل جميع أنواع العلو الثلاثة ؛ فهو العلي في ذاته ، وهو العلي في قهره ، وهو العلي في قدره ﴿ قَالَ.

والمبتدعة المؤولة يؤولون جميع ما في القرآن من صفة العلو أو صفة الفوقية بغير صفة علو الذات؛ لأنهم ينكرون علو الرحمن علو علو الذات، فتجد أن المبتدعة قد يثبتون العلو لله على ويعنون به علو القدر وعلو القهر، أما علو الذات فهو مما يُشرقون به، بل عندهم أن ذلك يلزم منه الجهة، والتحيز، والتجسيم ... إلى آخره، وعندهم أن الله على في كل مكان حال بذاته، تعالى على وتقدس وتعاظم عما يقول الظالمون علو كبيرًا.

إذًا قوله: ﴿ وَهُوَالْعَلِيُّ ﴾ يعني من له أوصاف العلو وأنواع العلو

جميّعا على ، ﴿ أَلْعَظِيمُ ﴾ أي: الذي كملت له أنواع العظمة.

قال شيخ الإسلام ﷺ بعد ذلك: (لهذا كان من قرأ هذه الآية في ليلة لم يزل عليه من الله حافظ ولا يقربه شيطان حتى يصبح)؛ وذلك لأنها آية الكرسي التي هي أعظم آية في كتاب الله ﷺ وفيها اسم الله الأعظم.

أولاً: أنه المستحق للعبادة؛ ففيها إثبات توحيد الإلهية في قوله: ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُو ﴾ [البقرة: ٢٥٥]

ثانيًا: وفيها إثبات اسم الله ﴿ اَلْحَقَ ﴾ وأنواع الحياة، واسم الله ﴿ اَلْعَلَى ﴾ وأنواع الحياة، واسم الله ﴿ الْعَلَى ﴾ ، ﴿ الْقَيْوُمُ ﴾ وما في ذلك من السهفات، واسم الله ﴿ الْعَلِلُ ﴾ ، واسم الله ﴿ الْعَلِيمُ ﴾ .

ثالثًا: وفيها إثبات الشفاعة عنده وأنها لا تنفع إلا بعد الإذن. رابعًا: وفيها إثبات صفة العلم، وإثبات كرسي الرحمن كلك.

وضد الاكتراث والثقل: كمال القوة، وكمال القهر، وكمال الجبروت، وكمال الجبروت، وكمال القدرة والعزة له على الله و لا يَكُودُهُ حِفْظُهُ مَأْوَهُوا لَعَلِي الْعَظِيمُ فَي لِمَ؟ الجواب: لكمال عزته وقوته وقهره على وكمال جبروته وقدرته الله الله المحال عنه المحال ال

#### اللآلئ البهية في شرح العقيدة الواسطية

709

وَقُولُهُ سُبْحَانَهُ: ﴿ هُوَالْأَوْلُ وَالْآخِرُ وَالظَّنْهِرُ وَالْبَاطِنَ ۗ وَهُوَبِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الحديد: ٣].

## الشرح:

هذه صلة لما سبق من تفصيل الكلام على آيات الصفات، لدخول ذلك في جملة الإيمان بالله وهي فمن الإيمان بالله الإيمان بما أثبت وهذه الآية التي ذكرها شيخ الإسلام وهي قوله من الأسماء والصفات، وهذه الآية التي ذكرها شيخ الإسلام وهي من الآيات وهلا: ﴿ مُوَالْا وَلَوْ وَالْعَلْمِ وَالْمَالِمُ وَهُو بِكُلِ مَن وَ عِلِمُ اللهُ عَلَيْهِ مَن الآيات العظيمة، وفيها أربعة أسماء لله ولي هي: الأول، والآخر، والظاهر، والباطن (۱).

وهـــذه كلــها أسمـــاء لله عَجْك، والاسمـــان الأولان يُطلقــان غــير

(١) قال ابن القيم ﴿ اللَّهُ فِي نُونيته :

هُ وَ أُولُ هُ وَ آخِرُ هُ و ظَاهِرٌ هُ وَ طَاهِرٌ هُ مَا قَبِلَ هُ شَدِيءٌ كَذَا مَا بُعده فَ مَا فَوقَ هُ شَدِيءٌ كَذَا مَا دُولَ هِ فَ فَا الظُر إلَ سَى تَفْسِيرِهِ بِتَسِدَبُرِ فَ فَا الظُر إلَى مَا فِيهِ مِن أُنواعٍ مَع فَا الظر النونية بشرح ابن عيسى (٢١٣/٢).

هُ و بَ اطِنَّ هِ ي أُربِ عَ بِ وِزَانِ شَ يَ تَعَ الْمَ الله أَو السَّلطَانِ شَ يَ قَدَ السَّلطَانِ شَ يَ وَذَا تَفْ سِيرُ ذِي البُرهَ ان وَتَبَ صُرُّ وَتَعَقَّ لِي البُرهَ ان وَتَبَ صُرُّ وَتَعَقَّ لِي البُرهَ ان وَتَبَ مُنْ وَتَعَقَّ لِي البَرهَ ان وَقَدَ اللهِ العَظِ لِمَعَ السَّلَانِ وَقَعَلَ العَظِ سِيمِ السَّلَانِ وَقَدَ العَظِ سِيمِ السَّلَانِ وَقَدَ العَظِ سِيمِ السَّلَانِ وَقَدَ العَظِ سِيمِ السَّلَانِ وَاللَّهُ العَظِ سِيمِ السَّلُانِ وَاللَّهُ الْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ العَظِ سِيمِ السَّلَانِ وَالْمَانِ وَالْمِنْ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمِنْ وَالْمَانِ وَالْمِلْمِ اللْمِلْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمِلْمِ الْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمَالِمِيْنِ الْمِلْمِ الْمَالِمُ الْمَانِ وَالْمِلْمِ الْمَانِ وَالْمَانِ وَالْمِلْمِ الْمَانِ وَالْمِلْمِ الْمَانِ وَالْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمَانِ وَالْمِلْمِ الْمَانِ وَالْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمَانِ الْمَانِي وَالْمِلْمِ الْمَانِي وَالْمِلْمِ الْمَانِي وَالْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمَانِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمَانِ وَالْمِلْمِ الْمِلْمُ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمَانِقِ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمِلْمِ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ اللَّهِ الْمَالِمُ اللَّالِمِي وَالْمِلْمِ الْمَالِمِي الْمِلْمِ الْمَالِمُ الْمِلْمُ الْمَالِمُ اللْمِلْمِ الْمَالِمُ

متلازمين، وأما الاسمان الآخران فإنهما يطلقان متلازمين ﴿ وَالْقَانِمِ ثُو وَالْقَانِمِ ثُو وَالْقَانِمِ ثُو وَالْكَافِرُ ﴾ ؛ وذلك لأن كمال ما يشتمل عليه هذا الاسم من الصفة يكمل باسم الله على ﴿ وَالْقَانِمِ ثُو ﴾ ، مثل: (النافع والضار) فإن اسم الله على (الضار) لا يطلق إلا مقترنًا مع اسم الله (النافع)، وذلك لأن كماله إنما يظهر مع الاسم الآخر، وهذا له نظائر في أسماء الله على المحتران ولا يطلق على وجه الانفراد، ومنها ما يُطلق على وجه الاقتران ولا يطلق على وجه الانفراد.

هنا في قوله: ﴿ هُوَالْأُولُوالْكُورُ وَالْعَلِيمِ وَالْكِاطِنُ وَهُوبِكُلِ اللّهِ عَلَيْهِ مَا لِللّهِ اللّهِ اللّهِ الله الذي رواه أسماء فسرها النبي على في ثنائه على ربه في دعائه بالليل، الذي رواه مسلم وغيره، حيث قال على: «اللّهُمَّ أَنْتَ الأُولُ فَلَيْسَ قَبْلُكَ شَيءً وَأَنْتَ الظّاهِرُ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيءً وَأَنْتَ الْبُاطِنُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيءً (١) وهذا الحديث فيه تفسير واضح لهذه الأسماء الأربعة:

الاسم الأول: قال ﷺ: ﴿ أَنْتَ الأَوَّلُ فَلَيْسَ قَبْلَكَ شَيءً ﴾، يعني: أن الله ﷺ أن كل شيء موجود إنما هو أثر من آثار أولية الله ﷺ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧١٣) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠.

سبق على كل شيء، فكل شيء بعده على الله عنه، وهو الخالق له، وهو الذي جعله شيئًا مذكورًا، فهو الله الأول وليس قبله شيء، وأوليته الله الأزلية، يعنى أنه الله الله عنه وكلمة (أزلية) هذه منحوتة من الكلمتين لم يزل، فقيل فيها أزلية، وتفسيرها لم يزل، فالله كَلَّ أُول بمعنى لم يزل بذاته، ولم يزل بأسمائه وصفاته، فهو كلل أول في ذاته فليس قبل ذاته شيء، وهو أول كلل بصفاته أيضًا، وبأسمائه وبأفعاله، فإن أسماء الله على وصفاته، لم يكتسبها كل اكتسابًا بعد حصول الخلق؛ كما هو الحال في المخلوقين، فإن الصفة أو الاسم في المخلوق إنما تكون بعد اكتسابه للصفة، فيُقال ـ مثلاً ـ: فلان كاتب بعد أن حصلت منه الكتابة، وفلان قادر أو قدير، بمعنى أن حصلت منه هذه القدرة، يعنى في أجناسها، وهكذا فلان صانع صنع الشيء بمعنى حصل منه ذلك، وقد يُطلق على المخلوق الصفة قبل فعله لها بمعنى كونه قابلاً لها، كما يقال في الإنسان حين ولادته إنه ناطق بمعنى إنه يقيل ذلك.

وإن كان يجوز من باب الإخبار لكن لا يُفهم أنه من باب الصفة أو الإطلاق الوارد، بل الذي ورد في ذلك إنما هو الأولية، وأن الله على أول، وهذه الآية بينها النبي على ، بقوله: «أنت الأوّلُ فَلَيْسَ قَبْلَكَ شَيءً»، يعني: أنه على إنما كانت الأشياء بإيجاده الله لها وبخلقه لها وبصنعه لها، فهو على أوجد الأشياء، ولهذا تكون الأشياء حادثة.

فمعنى أن الله وعلى الأول، يعني: الذي لا يوصف بأنه حادث؟ ولهذا فسر بعض الناس اسم الله و الأولى في بأنه (القديم)، وقالوا: إن الأولية هي القدم. وهذا غير صحيح؛ لأن القديم وإن كان يحتمل الأزلية لكنها احتمال من الاحتمالات، وذلك أن اسم (القديم) يُطلق في العربية، وجاء استعماله أيضًا في القرآن على نحوين:

الأول: أن يكون مطلقًا يعني من الزمن، يعني: قِدم على جميع الأشياء.

الثاني: أن يكون قِدمًا نسبيًا، يعني: إطلاق اللفظ قديم على بعض الأشياء؛ كقوله على: ﴿حَقَىٰعادَكُالْعُرُجُونِ الْقَدِيمِ ﴾ [يس: ٣٩]، وقوله: ﴿ أَنتُمُونَ الْأَنتُمُ وَمَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَداه الله على الله المعنى القدم المطلق والقدم النسبي. لم يصح أن يُطلق في أسماء الله عَلَى الله عنى القدم إن من أسمائه القديم وذلك للاحتمال، فأسماء الله عَلَى كلها حسنى، وكلها أسماء كمال، وأما الاسم الذي يحتمل شيئين فإنه لا يُطلق في وكلها أسماء كمال، وأما الاسم الذي يحتمل شيئين فإنه لا يُطلق في

أسماء الله على وليس من أسماء الله الحسنى، وهذا مثل الصانع والمريد وأشباه ذلك.

أما الصفات أو آثار الصفات، فقد يُطلق عليها أنها قديمة ؛ كما قال النبي على: «أعُودُ بِاللّه الْعَظِيم وَبُوجُهِم الْكَرِيم وَسُلْطَانِهِ الْنَالِيم وَبُوجُهِم الْكَرِيم وَسُلْطَانِهِ الْقَدِيم وَسُلْطَانِهِ الْقَدِيم عليه عَلَى الله القَدِيم عليه عَلَى القديم ها له عَلَى بعض ما له عَلَى ، فقوله : «وَسُلْطَانِهِ الْقَدِيم القديم هنا ليس نعتًا لله عَلَى بل نعت للسلطان ؛ فلا يصح أن يُقال : إن من أسماء الله عَلَى القديم لهذا الأمر.

واسم الله ﴿ الْأَوْلُ ﴾ [الحديد: ٣]. أعظم وأجل من (القديم)، وهو الذي جاء في الكتاب والسنة، وهو الذي يشتمل على أنواع الأولية للذات والأسماء والصفات والأفعال تبارك ربنا وتعالى وتقدس.

قال ﷺ: ﴿ وَأَلَتُخِرُ ﴾ [الحديد: ٣].

فسر النبي المسر النبي المسرور الله الذي ليس بعده شيء، يعني: الذي يبقى بعد ذهاب الأشياء؛ كما قال السرور المسرور المسرو

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٦٦) من حديث عبد الله بن عمرو

والهلاك، وهو عَلَىٰ الآخر الذي يبقى بعد فناء الأشياء، وهذا لا شك دليل عظمته وقهره وجبروته وملكه للأشياء، وأن كل شيء في هذا الملكوت إنما هو بتدبيره، يُحيي من يشاء ويُميت من يشاء، وهو عَلَىٰ الأول الذي له الأزلية، والآخر الذي له السرمدية عَلَىٰد.

وأما خلود أهل الجنة في النعيم؛ كما وردت بذلك النصوص وأطلقت أنهم خالدون فيها أبدًا، وجاء في النصوص الإطلاق بأن أهل النار خالدون فيها أبدًا، فهذا الخلود وهذه الأبدية لا تنافي كون الله على النار خالدون فيها أبدًا، فهذا الخلود وهذه الأبدية لا تنافي كون الله على آخرًا؛ لأن آخريته عناها: الذي ليس بعده شيء، وهو على يهلك المخلوقات جميعًا ويبقى وحده ويقول: «أنا الملك، أنا الجبار، أين ملوك الأرض» ﴿ يَمْ المُعَلَّلُ المُعَلِّمُ المُعَلِمُ المُعَلِّمُ المُعَلِمُ المُعَلِّمُ المُعَلِّمُ المُعَلِمُ المُعَلِّمُ المُعَلِّمُ المُعَلِّمُ المُعَلِّمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعَلِّمُ المُعَلِمُ المُعْلِمُ المُعَلِمُ المُعْلِمُ ا

قال على: ﴿ هُوَالْأُولُوا الْكِيْرُ ﴾ [الحديد: ١] ، الأول والآخر اسمان لاستغراق الزمان كله من مبتدئه إلى منتهاه ، فلو تُصور أن للزمان ابتداء فالله على هو أول قبل ذلك ، ولو تُصور أن للزمان انتهاء فإن الله على آخر ، أي بعد ذلك ، فإذن الزمان مُسْتَغْرَقٌ في هذين الاسمين: الأول

والآخر.

واسم الله ﴿ الْأُولُ ﴾ ، واسم الله ﴿ وَالْآخِرُ ﴾ ، دلالتهما أكثر وأعظم من دلالة الزمان، يعني أن الزمان جميعًا لو تُصور له ابتداء وله انتهاء، فإن هذين الاسمين لله ﷺ تسع ذلك الزمان كله وغيره، يعني أن الزمان لو تصور أنه موجود بكماله، زمان لا بداية له ولا نهاية له، فالله ﷺ ليس قبله شيء، وليس بعده شيء، لا الزمان ولا غيره.

وقال ﷺ: ﴿ وَالطَّهِرُوالْبَاطِنُ ﴾ [الحديد: ٣] وهذان اسمان لعلو الله على الله ﴿ وَالطَّاهِرُ ﴾ فسره النبي ﷺ بقوله: «أَنْتَ الظَّاهِرُ ﴾ فسره النبي ﷺ بقوله: «أَنْتَ الظَّاهِرُ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيءٌ»، والمراد بالظهور هنا العلو والفوقية.

وعلوه على وعلوه الذاتية هي معنى كونه على ظاهرًا، فقوله: «الظّاهِرُ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيَّهُ يعني: الظاهر بذاته ؛ لأن معنى ظهر على السشيء أي على على على على السشيء أي على عليه ؛ كما قال على السلام الذي جُعل بين الكهف: ١٩٧، يعني: ما استطاعوا أن يعلوا على السد الذي جُعل بين يأجوج ومأجوج وغيرهم.

فمعنى اسم الله ﴿ وَالْقَالِمِرُ ﴾ هو كونه الله على غرشه نوق كل شيء، يُعنى بذلك: علو الذات، وفوقية الذات، وأنه الله مستو على عرشه فوق خلقه أجمعين، وليس المراد هنا بـ ﴿ وَالْقَالِمِرُ ﴾ الذي ظهرت آثار صنعته، أو الذي ودلت الأشياء عليه ؛ كما يُستدل على ذلك بقول

الشاعر:

# وَفِي كُـلٌ شَـيءٍ لَـهُ آيَـةً تَـدُلُ عَلَى آئَـهُ واحِـدُ (١)

ليس المراد ذلك، بل الظهور هذا كما فسره النبي الله بقوله: «فَكَيْسَ فَوْقَكَ شَيَّ»، ويُحتمل أن يكون في معنى الظهور علو الصفات؛ لأن اسم ﴿ وَالنَّالِمِ وَالسَّم فاعل دخلت عليه الألف واللام، فدخول الألف واللام على اسم الفاعل يدل على عموم ما اشتمل عليه اسم الفاعل من المصدر، واسم الفاعل ظاهر اشتمل على مصدر وهو الظهور، والظهور بمعنى الفوقية، تكون فوقية الذات وفوقية صفات، يعنى: أن يكون الظهور ظهور الذات؛ كما فسره النبي الله عنى النبي النبي

ويُحتمل أن يكون أيضًا مشتملاً على ظهور الصفات، يعني: على أن صفاته على فوق كل الصفات ؛ لأن العلو والفوقية . كما سبق . تنقسم إلى ثلاثة أقسام:

- علو الذات وفوقية الذات.
  - علو القدر وفوقية القدر.
  - علو القهر وفوقية القهر.

ومن العلماء من يقول: العلو قسمان، والفوقية قسمان: علو

<sup>(</sup>١) من شعر أبي العتاهية، راجع (ص٢٠٠).

الصفات وعلو الذات، وعلو الصفات يدخل فيها جميع أنواع الصفات، والتي منها القدر والقهر.

والتوفيق بين القولين أن نقول: خص أهل العلم من أهل السنة وهم الأكثر ـ الفوقية والعلو بالأقسام الثلاثة: الذات والقهر والقدر؛ لأن هاتين الصفتين: القهر والقدر، لم ينازع فيهما أهل البدع، وإنما نفوا علو الذات، فقالت طائفة من أهل البدع: نقول بفوقية القدر والقهر دون غيرها من الفوقيات ودون غيرها من أنواع العلو.

أما علو سائر الصفات فهذا متفق عليه، وهم لما نصوا على إثبات علو القهر والقدر دون إثبات علو الذات وفوقية الذات احتاج أهل السنة إلى أن يُقسموا الفوقية إلى هذه الثلاثة: فوقية وعلو الذات، وفوقية وعلو القدر، وفوقية وعلو القهر، باعتبار أن المبتدعة أثبتوا علو القدر وعلو القهر ونفوا علو الذات.

وإلا فإننا نقول: إن صفات الله على كلها عُلا؛ له الصفات العُلا كما أن له الأسماء الحسني.

فإذًا العلويُقسم إلى: علو ذات، وعلو صفات، ويُقسم أيضًا إلى: علو ذات، وعلو قدر، وعلو قهر، والتقسيم الثلاثي هو الأكثر في كتب أهل السنة مراعاة لحال المبتدعة في نفيهم لذلك.

 على الاستواء دلالة لزوم بضميمة ما جاء في الآيات من ذلك.

قوله: ﴿ وَالْبَاطِنُ ﴾ [الحديد: ٣] اسم الله ﴿ وَالْبَاطِنُ ﴾ فسره النبي على بأنه الذي ليس دونه شيء، واختلف العلماء المفسرون في هذا الاسم كثيرًا (١)، والذي عليه أهل التحقيق أن يقال: إن اسم الله ﴿ وَالْبَاطِنُ ﴾ يُوقف فيه على تفسير النبي على دون غيره؛ لأنه اسم لا تُفسره اللغة، ولا يُفسره السياق، ويُحتاج في تفسيره إلى معرفة كلام المعصوم على ولهذا قال على: ﴿ أَنْتَ الْبَاطِنُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيءٌ ».

وهذا التفسير حُمل على أن معنى البطون القرب، والقرب في هذا يُعنى به القرب العام من المخلوقات، والقرب العام من المخلوقات لابد أن يُفهم مع اسم الله الظاهر؛ لأن القرب العام من المخلوقات إما أن يكون قربًا بالذات وإما أن يكون قربًا بالصفات، فإذا كان قربًا بالذات ناقض هذا قوله: ﴿ وَٱلْعَانِمُ ﴾ [الحديد: ٣] فلابد أن يكون قربًا بالصفات.

<sup>(</sup>۱) قال ابن منظور في لسان العرب (۱۳/ ۵۶): «تأويله ما روي عن النبي في تمجيد الرب: اللهم أنت الظاهر فليس فوقك شيء وأنت الباطن فليس دونك شيء، وقيل: معناه أنه عَلِمَ السرائر والخفيات كما عَلِمَ كل ما هو ظاهر الخلق، وقيل: الباطن هو المحتجب عن أبصار الخلائق وأوهامهم، فلا يدركه بصر، ولا يحيط به وهم، وقيل: هو العالم بكل ما بطن، يقال: بطنت الأمر إذا عرفت باطنه» ا. ه.

ولهذا قالوا: إن الباطن اسم لقرب الله على الله المنه الصفات. وقرب خاص من أوليائه باجابتهم ونصرهم، وسماع دعائهم..

وقرب خاص من أوليائه بإجابتهم ونصرهم، وسماع دعائهم.. إلى آخره.

فعلى طالب العلم أن ينتبه إلى لفظ ﴿ وَٱلْبَاطِنُ ﴾ [الحديد: ٣] ، ولا يدخل كثيرًا في بحثه، ولا في تفصيل الكلام عليه؛ لأنه مزلة أقدام، ومن هذا الاسم دخل كثير من غلاة السعوفية في أنواع من الضلال في الاعتقادات، حتى وصلوا في تفسيرهم لاسم الله ﴿ وَٱلْبَاطِنُ ﴾ إلى القول بالوحدة، والحلول، والاتحاد.

وتفسير اسم الله ﴿ وَالْبَاطِنُ ﴾ الذي يتعين تفسيرًا دون غيره، هو قول النبي ﷺ: دَأَنْتَ الْبَاطِنُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيءً»، فسره أهل السنة بأنه يدل على قرب الله ﷺ ؟ قرب الإحاطة، والعلم، والقدرة، ونحو ذلك.

قال عدها: ﴿ وَهُو بِكُلِ مَن عِلِيمٌ ﴾ [الحديد: ٣] هذا فيه إثبات أن مُتعلق العلم هو كل شيء، قد سبق بيان أن كلمة ﴿ مَن عُل الله في نصوص الكتاب والسنة تُفسر بأنها ما يصح أن يُعلم سواءً أكان واقعًا أم لم يكن واقعًا، وسواء أكان ماضيًا أم كان حاضرًا أو مستقبلاً، وسواء أكان مقدرًا أم غير مقدر.

فإذًا قوله: ﴿ وَهُوبِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ هذا يشمل كل شيء؛ ولهذا استدل به أهل العلم من الصحابة فمن بعدهم على بطلان قول القدرية النذين يقولون: إن الأمر أنف، أي: مستأنف، وإن الله على لا يعلم الأشياء إلا بعد وقوعها. تعالى الله عن قولهم علوًا كبيرًا.

وكذلك رُد به قول طائفة من الفلاسفة، الذين يقولون: إن الله يعلم الأمور الكلية دون التفصيلات والجزئيات.

كل هذا يرده قوله الله : ﴿ وَهُوبِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾.

#### اللالئ البهية في شرح العقيدة الواسطية

وَقَوْلُهُ سُبْحَانَهُ: ﴿ وَتَوَكَّلُ طَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ ﴾ [الفرقان: ٥٨]، وَقَوْلُهُ: ﴿ وَهُوَ الْمُحَكِيمُ الْمَنِيرُ ﴾ [الأنعام: ١٨].

#### الشرح:

قول : ﴿ وَتُوكَلَّ عَلَى الْمَعِيّ اللَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾ فيه اسم الله عَلَلْ الله عَلَلْ الله عَلَلْ الله عَلَلْ الله عَلَلْ الله عَلَلْ الله عَلَمُ اللَّه عَلَمُ اللَّه عَلَمُ اللَّه عَلَمُ اللَّه الله على اسم الله مَو النَّه على اسم الله ﴿ الْمَعَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الله على الله ﴿ الْمَعْيَ ﴾ البقرة: ٢٥٥]، وقد تقدم الكلام على اسم الله ﴿ الْمَعْيَ ﴾.

وهذه الآية فيها الأمر بالتوكل على الله على الم يُفَسَّر؟ على المتوكل مما اختلفت فيه عبارات العلماء (١)، بِمَ يُفَسَّر؟ ولعل أحسنها أن التوكل هو: صدق التجاء القلب إلى الله على بتفويض الأمر إليه بعد فعل السبب، وذلك يجمع شيئين:

- التفويض.
- وفعل الأسباب.

وقد فُسر التوكل بأنه تفويض الأمر إلى الله الله الله وهذا ليس بصحيح، وإن كان لغة تقول العرب: توكلت على فلان، يعنى:

<sup>(</sup>۱) انظر: مدارج السالكين (۱۱۵/۲ ـ ۱۲۳).

فوضت أمري إليه، وتوكلت على الله، يعني: فوضت أمري إليه.

لكن جاء الشرع ببيان أن الأسباب وتحصيلها أنه من التوكل، وهذا في قول النبي على: «لَوْ أَنْكُمْ كُنْتُمْ تُوكُلُونَ عَلَى اللَّهِ حَقَّ تَوكُلِهِ لَوْ أَنْكُمْ كُنْتُمْ تَوكُلُونَ عَلَى اللَّهِ حَقَّ تَوكُلِهِ لَوُرُوتُ مِطَانًا»(١)، وذلك من الطير عمل.

# فإذًا التوكل يجمع:

- فعل السبب.
- وتفويض الأمر إلى الله.
- وصدق اللجوء إلى الله في أن يحصل المقصود.

والتوكل عبادة قلبية عظيمة، والعبادات القلبية منها ما يجوز إظهاره على اللسان، ومنها ما لا يجوز التعبد به لسانًا، فهذا التوكل مما يجوز التعبد به لسانًا لجيء السنة بذلك، تقول: توكلت على الله، اللهم إني متوكل عليك. تظهر ذلك بالكلام، وهناك من العبادات ما لا يكون التعبد بإظهاره، كالحب، ونحو ذلك من العبادات القلبية

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۳٤٤)، وابن ماجه (۲۱۲٤)، وأحمد في المسند (۲۰۲۱)، وابن مابه وابن حبان في صحيحه (۷۳۰)، وأبو يعلى في مسنده (۲۱۲/۱)، وعبد بن حميد في مسنده (۳۲۲)، والجاكم في المستدرك (۳۵٤/٤)، والبيهقي في شعب الإيمان (۲۲/۲)، من حديث عمر بن الخطاب .

وهناك تفصيلات للتوكل، لكن مكانها في الكلام على توحيد العبادة وتقسيمات التوكل، والفرق بين التوكل والوكالة ونحو ذلك.

هنا مسألة يكثر السؤال عنها في التوكل، وهي قول القائل: توكلت على الله ثم على فلان. فمن أهل العلم من أجازها، ومنهم وهم الأكثر من منعها، والمانعون على الأصل من أن التوكل فعل قلبي، وأنه لا يسوغ التوكل على أحد إلا على الله على الله قال أنه الله ونس: ١٨٤، وقال: ﴿ عَلَى اللهِ تَوَكَّلُنا ﴾ [الأعراف 1٨٤]، وقال: ﴿ عَلَى اللهِ تَوَكَّلُنا ﴾ [الأعراف 1٨٤]، وهذا يدل على اختصاص ذلك بالله.

أما المخلوق فيقال: وكلت فلانًا ونحو ذلك، اعتمدت على فلان، أما التوكل بخصوصه فليس للمخلوق منه نصيب؛ لأن الذي يفعل الأمور وينفذها على ما يرجو العبد هو الله راها الله الكنه لا يصح أن يُفوَّض الأمر إليه.

وقال طائفة من أهل العلم: لا بأس أن يُقال: توكلت على الله ثم على فلان أن يُقال التوكل الذي هو على فلان (٢)، باعتبار أن العامي إذا أطلقها لا يعني بها التوكل الذي هو عبادة القلب، وإنما يعني بها ما يكون فيه الوكالة والاعتماد ظاهرًا دون عمل القلب.

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوي (۱٦/۷)، (۱۹۰/۱۰)، والفوائد (ص۸٦، ۸۷).

<sup>(</sup>٢) انظر: فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث والإفتاء (١/٣٧٧) فتوى رقم (٣٥٧١).

والتوكل ينقسم من حيث الحكم إلى: شرك أكبر وأصغر، لا من حيث صحته، أي: ليس من جهة أنه ينقسم إلى ما يجوز وما لا يجوز، لكن قالوا: ينقسم إلى ما هو شرك أكبر وما هو شرك أصغر، فإذا توكل العبد على مخلوق ممن لا يقدر على شيء، وفوض الأمر إليه، والتجأ قلبه إليه، فإن هذا يكون شركًا أكبر؛ كما يحصل عند عباد القبور وعباد الأولياء، فإنهم يتوكلون على الأموات في حصول مقصودهم من جلب رزق أو دفع ضر أو نحو ذلك، وهذا شرك أكبر.

والقسم الثاني من التوكل: هو التوكل على مخلوق فيما كان مقدورًا له، يعني: أنه يعلم أن المخلوق سبب ولكنه توكل عليه وفوض الأمر إليه، فيجد في قلبه ميل لهذا المخلوق ويفوض الأمر إليه، ويتعلق قلبه بأن هذا المخلوق سيحصل به المقصود، فإذا كان عند هذا القلب هذا التوجه وهذا الاندفاع نحو المخلوق فهذا النوع الثاني من التوكل وهو شرك أصغر أو نوع تشريك ؟ لأن الضابط بينه وبين الأول: أن الأول استقلال والثاني سبب، والأول غير مقدور والثاني مقدور، فالفرق من هذه الجهة لا من جهة أنه يجوز أو لا يجوز.

والأظهر عدم جواز قول: توكلت على الله ثم عليك. لأن التوكل عبادة قلبية بحتة ليس للمخلوق فيها نصيب.

قوله ﷺ: ﴿ وَهُو لَلْتَكِيمُ لَلْهِ يَهُ هَذَانَ اسمانَ مِن أَسماءَ الله في هذه الآية، و ﴿ لَلْتَكِيمُ ﴾ هذا فعيل جاء قبله الألف واللام، و (حكيم) صيغة

مبالغة من اسم الفاعل الذي هو (حاكم) أو (محكم)، وكل من الاسمين راجع إلى إما الحكمة، أو الحكم.

فقوله هنا: ﴿ لَكُكِيمُ ﴾ يشمل معاني (١):

نُوعَانِ أيسِطًا مَسا هُمَسا عَسدمَانِ مُوعَانِ أيسِطًا لَابِرَهَانِ مُوعَانِ أيسِطًا لَابِرَهَانِ يَتَلاَزَمَانِ وَمَسا هُمَسا سِسيًانِ

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم ﴿ اللَّهُ فِي نُونِيتُهُ:

وَهُ وَ الْحَكِيمُ وَذَاكَ وِن أُوصَافِهِ حُكَمَ وَ الْحَكِيمُ وَذَاكَ وِن أُوصَافِهِ حُكمَ مُ وَلَا مُنهُمَا وَالْحَكمَ مُ مُسَرعِيٍّ وَكَسونِيٍّ وَلاَ وَالْحَكمَ مُسَرعِيٍّ وَكَسونِيٍّ وَلاَ إلى أن قال:

الأول: أن يكون الحكيم ذو الحكم.

الثاني: أن يكون الحكيم بمعنى المحكم، أي: من أحكم الشيء وهو من صار محكمًا له، والله على أحكم بمعنى أتقن كل شيء خلقه، وهو على أحكم مخلوقاته في ما ترى في خلق الرّحمين من تفكرت اللك اللك الحكم كونه، وأحكم القدر، وأحكم الشرع، وأحكم الآيات الشرعية، وأحكم الأحكام الشرعية، فكل هذه على وجه الإتقان، فملكوته على جارٍ على غاية الإتقان وغاية الجمال، لا ترى فيه تفاوتًا ولا اختلافًا، كذلك الحكم الشرعي جارٍ على غاية الإتقان ؟ كما قال على عنية الإتقان ؟ كما قال على عنية الإتقان ؟ كما قال عني من عني عني عني الله الحكم الشرعي عني عني عني الله المحكم الشرعي عني عني الله المحكم المحكم

كُيْرًا ﴾ [النساء: ٨٦]، وقال: ﴿ الرّ كِنَابُ أَخْرَكُتُ مَايَنَكُم ﴾ [هود: ١]، إحكام للقرآن، وإحكام لما جاءت به الرسل سواء في باب الاعتقاد أو في باب الشرائع.

الثالث: أنه ذو الحكمة، وهذا الذي يفهمه أكثر الناس حينما يقال: فلان حكيم، بمعنى أنه ذو حكمة، والله على الحكيم بمعنى أنه ذو الحكمة، وحكمة، وحكمة الله على بالغة؛ كما قال على الحكمة، وحكمة الله على بالغة؛ كما قال الله الحكمة الله المحكمة المحكمة الله المحكمة الله المحكمة الله المحكمة الله المحكمة الله المحكمة الله المحكمة المح

# تُعَنِّن ٱلنُّذُرُ ﴾ [القمر: ٥].

والحكمة معناها: أنها وضع الشيء في موضعه الموافق للغايات المحمودة منه، وأما وضع الشيء في موضعه دون نظر إلى الغايات المحمودة منه إما لعجز أو لعدم رعاية، فهذا لا يُسمى حكمة، فوضع الأشياء في مواضعها هذا عدل، والظلم: وضع الشيء في غير موضعه (١).

والحكمة عدل وزيادة، عدل بمعنى أنها وضع الشيء في موضعه المناسب له وزيادة ؛ لأنها يراعي فيها الغايات المحمودة من الأشياء، فالله عكن بمعنى ذو الحكمة في أفعاله في خلقه، وفي شرعه وقدره، كل ذلك على وفق حكمة الله على أن الله الله الله المحمودة منها، وشرعه ودينه وضع الأشياء مواضعها التي توافق الغايات المحمودة منها،

والحِكمَةُ العُليَا عَلَى نَسوعَينِ أي والحِكمَةُ العُليَا عَلَى فَسوعَينِ أي والحِكمَةُ العُليَاءُ فَالحِكمَانَةُ وَالحِكمَاءُ أَنَّهُ وَصُدُورُهُ مِسنَ الجلِ غَايَاتُهُ اللَّهِ الْحَكمَةُ الأخرى فَحِكمَةُ شَرعِهِ وَالحِكمَةُ اللَّهِ مَل عَلِيمَا اللَّاتِي حُمِدنَ وكونَهَا اللَّاتِي حُمِدنَ وكونَهَا اللَّاتِي حُمِدنَ وكونَهَا الظرالنونية بشرح ابن عيسى (٢٢٥/٢).

صّاحُ صمّلا يقواطِ عَ البُرهَ ان نوعَ انِ أي ضّا لَ يس يَفترقَ ان فوع غاية الإحكام والإتقان ولَ عُلَيه عَلَيها حَمد كُ لُ لِ سَانِ أي ضًا وفيه ضا ذانك الوصفان في غاية الإتقان والإحسان

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم كَلَّالُكُ في نونيته:

وكونه كَيْكُ حكيمًا يعني: أنه يفعل الأشياء لعلة ولحكمة.

ففي اسم الله (الحكيم) إثبات؛ لأن أفعال الله على معللة، وهذا هو الصحيح، وأهل السنة يقررون ذلك تقريرًا بالغًا، ويردون على المبتدعة من الأشاعرة وأشباههم، الذين يقولون: إن أفعال الله لا يدخلها التعليل، فيفعل من غير علة ولا رعاية لغايات محمودة، بل له أن يفعل الأشياء هكذا من غير علة.

والحكمة لا بد فيها من مراعاة الغايات المحمودة حتى تصير حكمة، ولهذا يكون التعليل داخلاً في أفعال الله على ، وهناك تفصيلات لهذا الاسم يضيق المقام عن بسطها.

قوله: ﴿ وَهُو الْخَرِيمُ النَّهِ اللّهِ اللّهِ عند قوله ﷺ: ﴿ وَهُو بِكُلّ شَيْءٍ صفة العلم لله ، وهذا تقدم الكلام عليه عند قوله ﷺ: ﴿ وَهُو بِكُلّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الحديد: ٣] ، وفيها اسم الله (الحكيم) ، وهذا في هذه الآية ، فشرح هذه الآية مع ما قبلها هو شرح لقوله ﷺ: ﴿ وَهُو النَّكِيمُ الْعَلِيمُ ﴾ والزخرف: ١٨٤ ، أو ﴿ إِنَّ رَبِّكَ مَكِيمُ عَلِيمٌ ﴾ [الأنعام: ١٨٥] ، ونحو ذلك.

قوله هنا: ﴿ الْخَبِيرُ ﴾ الخبير اسم من أسماء الله متضمن لصفة الخبرة، وخبرته على معناها أنه على يعلم بواطن الأشياء على ما هي عليه، فإن معنى أن فلانًا خبير غير معنى كونه عليمًا ؛ لأن العلم هو بالظاهر وأما الخبرة ففيها الباطن، وأعظم من ذلك (اللطيف)، فثم

وقوله: ﴿ يَقَلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَغَرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ
وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ﴾ اسبأ: ١٦، وقوله: ﴿ وَعِنْ لَدُهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا
هُوَّ وَيَقَائِرُ مَا فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرُ وَمَا نَسْقُطُ مِن وَرَفَ فِي إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَاحَبَّةِ فِي
عُلْمُنَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِينِ إِلَّا فِي كِنْبٍ ثَمِينٍ ﴾ اللانعام: ٥٩.

### الشرح:

وهذا باطل؛ لأن اسم الله على مشتمل على صفة العلم، والعلم أثبت له الله كغيره من الصفات بالاسم كالعليم وبالصفة المجردة

وَهُوَ العَلِسِيمُ أَحَاطَ عِلمَ اللهِ اللهِ وَيَكُولُ العَلِسِيمُ أَحَاطَ عِلمَ اللهِ اللهِ وَيَكُولُ اللهِ اللهِ عَلمَ اللهُ الله

فِي الكَونِ مِن سِرٌ وَمِن إعدادَنِ فَهِ الكَونِ أَعدادَنِ فَه الكَونِ فَه الكَونِ فَه الكَونِ فَه الكَونِ فَه الكَونِ فَه الكَانِ فَا اللْهُ اللَّهُ فَا اللْهُ فَا اللَّهُ فَالْكُلُولُ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَاللَّهُ فَا اللْهُ فَاللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللْهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَالْلُهُ فَاللَّهُ فَالْكُلُولُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَالْكُلُولُ اللَّهُ فَالْكُلُولُ اللْهُ فَالْكُلُولُ اللَّهُ فَالْكُلُولُ اللَّهُ فَالْكُلُولُ اللْهُ فَالْكُلُولُ اللْهُ فَالْكُلُولُ اللَّهُ فَالْكُلُولُ اللْهُ فَالْكُلُولُ اللَّهُ فَالْكُلُولُ اللَّهُ فَالْكُلُولُ اللَّهُ فَالْكُلُولُ اللَّهُ فَالْكُلُولُ اللْهُ فَالْكُلُولُ اللْهُ فَالْلُهُ فَالْلُهُ فَالْلُهُ فَالْكُلُولُ اللْهُ فَالْلُهُ فَالْمُلْمُ اللْهُ فَالْمُلُولُ فَالْمُلْمُ لَالْمُلْمُ لَالْمُ لَالْمُلْمُ لَالْمُلْمُ لَالْمُلْمُ لَالْمُلْمُ لَالْمُلْمُ لَالْمُلْمُ لَلْمُلْمُ لَالْمُلْمُ لَلُولُولُ

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم كَنْظَلْكُ في نونيته:

وكذلك بالأفعال، والأفعال تدل على حصول الحدث، يعني: تدل على حصول المصدر مع الزمن المقترن به، وهذا كله يدل على أن العلم الحاصل لله على هذا شيء زائد عن الذات، يعني: شيء متعلق بزمن، والذات غير متعلقة بشيء من ذلك.

فدل هذا على أن صفة العلم لله على كسائر الصفات لله الله وهي أنها صفة مستقلة ذاتية قائمة بالذات لكن ليست هي عين الذات، فالعليم من أسماء الله كال وهو العلم الواسع، وليس معناه أنه العليم بذاته وإنما هو عليم بالعلم.

يعبر المعتزلة عن ذلك بقولهم: عليم بلا علم، أي: عليم بلا صفة زائدة عن ذاته وهي صفة العلم، وهكذا يقولون في سائر الصفات: سميع بلا سمع يعني بلا صفة زائدة هي السمع، بصير بلا بصر، وحفيظ بلا حفظ، يعني أن الأسماء إما أن يفسروها بمخلوقات منفصلة وإما أن يفسروها بالذات.

ومما يجب التنبيه عليه هنا أن أهل السنة يقولون: يعلم بعلم، وأما ما وقع في بعض الكتب المنسوبة لأهل السنة ؛ ككتاب «الحيدة» (١) مثلاً،

<sup>(1)</sup> يُنسب كتاب «الحيدة» للإمام عبد العزيز بن يحيى بن عبد العزيز الكناني المكي، قدم بغداد في أيام المأمون، وجرت بينه وبين بشر المريسي مناظرات في القرآن، وكان من أهل العلم والفضل، وكان ممن تفقه للشافعي، واشتهر بصحبته، توفي سنة أربعين ومائتين.

من أنه على يعلم بلا علم، هذا غلط، أو قولهم: إننا لا نطلق هذه العبارة بعلم أو بغير علم لعدم ورودها. كذلك هذا غلظ، والذي جاء في «الحيدة» وكذلك في غيرها أننا نقول: يعلم، ولا نقول: بعلم ولا بغير علم. هذا باطل؛ لأن كونه على يعلم معنى ذلك أن علمه متجدد بتجدد زمن الفعل؛ لأن الفعل ينحل عن زمن وعن مصدر، والمصدر مجرد من الزمن، والزمن لا بد له من تجدد، والذات لا يمكن أن تكون كذلك، فإذًا التجدد راجع إلى حصول هذه الصفة باعتبار متعلقاتها، وإذا صارت هذه الصفة متجددة باعتبار متعلقاتها، يعني: باعتبار المعلوم صار ذلك بعلم زائد على الذات.

=

وقد أثبت نسبة الكتاب إليه غير واحد، منهم: شيخ الإسلام ابن تيمية، ونقل منه في درء التعارض (ص٢٤٦ ـ ٢٥١)، وقد شرح جملاً من كلامه من (ص٢٥١ ـ ٢٦١)، وذكره ابن النديم في الفهرست (ص٤١٥)، والخطيب في تاريخه (٢٥١ ـ ٤٤٩)، وقال: «وهو صاحب كتاب الحيدة»، وكذا ذكره ابن العماد في الشذرات (٢٥/١)، وابن حجر في تهذيب التهذيب (٢٦٣٦)، أما الذهبي فقد شكك فيه في الميزان (٤٧٧/٤)، ونسبه إليه في تاريخ الإسلام (ص٢٥٦) وقال: «صاحب كتاب الحيدة»، وكذا قال في العبر (٢٥٧١).

القول فيها كالقول في الذات، لكن ذاته كل هي المتصفة بالصفات، فالصفات أمر زائد عن الذات، ولا يُعقل أن توجد ذات ليست بمتصفة بصفات، بل الصفات تكون للذات، وليس وجود عين الذات هو وجود الصفات، بل ثم صفات وثم ذات، نعم الصفات لا يمكن أن تقوم بنفسها، بل لا بد لها من ذات تقوم بها، فصفات الله كل ومنها العلم كذلك.

وهذه مقدمة تصلح لجميع أنواع الصفات التي ستأتي.

قال عن مصدر وزمن، يعني: بالمصدر الذي هو الصفة، يعلم في المنات المعلى المفارع يتحلم المفارع عن مصدر وزمن، يعني: بالمصدر الذي هو الصفة، يعلم فيه العلم المقترن مع زمن، ففيه إثبات الصفة، وهذا معنى كون الأفعال فيها إثبات الصفات؛ لأن الفعل هو حدث وزيادة عن الحدث وهو الزمن.

قال على بعدها: ﴿ وَعِندُهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لاَيَعْلَمُهَا إِلَّا هُو ﴾ قوله على بعني: ﴿ وَعِندُهُ ﴾ العندية تشعر بالاختصاص وبالقرب أيضًا ؛ كما في قوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَرَقِكَ لاَ يَسْتَكُونُ مَنْ عِادَتِهِ ﴾ [الأعراف:٢٠٦]، قوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَرَقِكَ لاَ يَسْتَكُونُ مَنْ عِادَتِهِ ﴾ [الأعراف:٢٠٦]، يعني: المختصون بذلك القريبون، فالعندية فيها مع العلو الاختصاص والقرب، وقوله هنا: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ ﴾ يعني: أن هذه يختص الله على بها، ومفاتح الغيب هي مجامعه وأصوله، يعني: أن مجامع الغيب وأصوله ـ أو كما قال بعض أهل العلم (١١): الطرق الموصلة له ـ التي ينكشف بها ـ هي لله على وحده، وليست لأحد من الخلق، ولكن قد يُطلع الله على مفاتحه، وأما المفاتح وهي الأصول والمجامع فهي عنده على وحده، قال على هفا: وأما المفاتح وهي الأصول والمجامع فهي عنده على وحده، قال الله هنا:

 <sup>(</sup>١) قال في تفسير الجلالين (١/١١): «مفاتح الغيب خزائنه أو الطرق الموصلة إلى علمه لا
 يعلمها إلا هو، ١. هـ . وانظر: تفسير القرطبي (٢/٧).

﴿ وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ ﴾ ، وقوله : ﴿ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا مُو ﴾ فيها حصر، ووجه الحصر أنه أتى بأداة الاستثناء إلا بعد النفى (لا)، وأداة الاستثناء إذا أتت بعد النفي بـ (لا) أو بغيرها دلت على الحصر والقصر، وأيضًا قد تـدل على الاختـصاص، فهنا فيـه حـصر وقصر، يعني: علمها محصور فيه عَلَق، وهذا كما في قوله عَلَى أية لقمان: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ عِندُهُ. عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَيُنَزِّكُ ٱلْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مَّاذَا تَصَحِيبُ غَدًا وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُونُ إِنَّ ٱللَّهُ عَلِيمً خَيِيرٌ ﴾ القمان: ٣٤]، وقد جاء في الصحيح أن النبي على قال: «مَفَاتِيحُ الغَيْبِ خَمْسٌ لا يَعْلَمُهَا إلا اللهُ، لا يَعْلَمُ مَا في غَلو إلا اللهُ، ولا يَعْلَمُ مَا تَغِيضُ الأرْحَامُ إلا اللهُ، وَلا يَعْلَمُ مَتَى يَأْتِي الْمَطُرُ أَحَدٌ إلا اللهُ، وَلا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَي أَرْضِ تَمُوتُ إِلَّا اللهُ، وَلَا يَعْلَمُ مَتَى تَقُومُ السَاعَةُ إِلَّا الله الله عنه الخمس فيها تفصيل من جهة اختصاص الله عَلِيَّا يعلمها.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۹۷، ۲۹۷۹) من حديث ابن عمر في ، وروى مسلم (۹، ۱۰) نحوه مطولاً ، من حديث أبي هريرة ، وفيه قصة جبريل النه الله النبي الله فسأله متى تقوم الساعة.

قوله: ﴿ وَيَعَكُرُ مَا فِى اللَّهِ وَالْبَحْرِ ﴾ [الأنعام: ٥٩] هنا عموم يدل على ما ذكرنا في الآية التي قبلها، وقوله: ﴿ وَمَا فَسَقُطُ مِن وَرَقَ فِي إِلَّا يَعْلَمُهَا ﴾ الأنعام: ٥٩] هذا أيضًا حصر ﴿ وَلَاحَبَّة فِي ظُلْمَكِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا الأنعام: ٥٩] هذا أيضًا حصر ﴿ وَلَاحَبَّة فِي ظُلْمَكِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا كَبُولِ وَلَا يَعْدِ الآية: ﴿ إِلَّا فِي كِنَبِ مُبِينٍ ﴾ [الأنعام: ٥٩]، قال في آخر الآية: ﴿ إِلَّا فِي كِنَبِ مُبِينٍ ﴾ وهذه دالة على صفة العلم أيضًا كالجملة في أول الآية، ووجه الدلالة: أن الكتابة لا تكون إلا بعد العلم.

قوله: ﴿ وَلَا رَطُبِ وَلَا يَابِسِ إِلَّا فِي كِنْبِ ﴾ ولا يكون في كتاب إلا قبل أن توجد هذه الأشياء ومعنى ذلك أن علم الله ﷺ شامل لما كان وما سيكون، وأيضًا يشمل لما لم يكن لو كان كيف يكون.

قوله: ﴿ إِلَّا فِي كِنْكُومُ مِينِ ﴾ يعني بالكتاب المبين اللوح المحفوظ، ووصفه بأنه مبين يقتضى شيئين:

الأول: أن ما فيه بين واضح ليس فيه اشتباه ولا مداخلة ، بل كل ما فيه بين واضح ، وقوله : ﴿ فِكْنَ مُبِينٍ ﴾ من (أبان) اللازمة ، وذلك أن يكون الشيء بينًا واضحًا في نفسه ، كذلك هو مبين من (أبان) المتعدية ؛ أبان غيره ، أبان الشيء يعني أوضحه وجلاه.

الثاني: في صفة اللوح المحفوظ أنه يُبين الأشياء ويُظهرها ؛ لأن كل الأشياء تكون على وفق ما في اللوح المحفوظ.

فإذًا ما في هذا الكتاب ـ وهو اللوح المحفوظ ـ بيِّن في نفسه واضح ؛ لأن الله ﷺ كتبه بعلم، وأيضًا هو مبين لغيره أي موضح لغيره، وهذا فيه دلالة على هذه المسألة وهي علم الله ﷺ ووجه الدلالة على ذلك:

أولاً: في لفظ (الكتاب) يفهم منه صفة العلم، وذلك أن الكتابة لا تكون إلا بعد العلم، يعني: المجهول لا يُكتب، وإنما يُكتب ما عُلم، وهذا فيه إثبات صفة العلم.

ثانيًا: كلمة ﴿ مُبِينٍ ﴾ هذه - أيضًا - فيها صفة العلم، يعني: مضمنة صفة العلم؛ لأن هذا الكتاب بين في نفسه واضح، وهذا معناه أنه يحتاج إلى عِلْم مَنْ كَتَبَهُ، وأيضًا هو مبين لغيره، وهذا يقتضي علم من كتبه بالتفصيل والدقائق جميعًا؛ كما قال في أول الآية: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لا يَعْلَمُهَا إِلّا هُو ﴾ [الأنعام: ١٥٩]، فهذه الآية فيها إثبات صفة العلم لله في وإحاطة علم الله في بحميع المخلوقات، يعني: أنه لا يعزب شيء عن علم الله في ، بل كل شيء يعلمه الله في .

وقوله: ﴿ وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْنَى وَلَا تَعَنَعُ إِلَّا بِعِلْمِدِ ﴾ [فاطر: ١١]، وقوله: ﴿ إِنْ عَلَمُ وَلَا تَعَنَعُ إِلَّا بِعِلْمِدِ ﴾ [فاطر: ١١]، وقوله: ﴿ إِنَّا لَلَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ [الطلاق: ١٢]، وقوله: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَاقُ ذُو اَلْقُوَّةِ ٱلْمَدِّينُ ﴾ [الذاريات: ٨٥].

### الشرح:

قال الله هنا: ﴿ وَمَا تَصْمِلُ مِنْ أَنْفَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ ﴾ هذه الآية فيها ذكر صفة العلم لله الله الله على الكلام على ما سبق.

ثم ذكر الشيخ الآية التي بعدها وهي قوله والمالية المالية المالية التعالي المالية المال

قوله: ﴿ لِنَعْلُوا النَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَلَدِيرٌ ﴾ القدرة صفة من صفات الله على الله واسم الله (القدير) هو ذو القدرة البالغة ؛ لأن قدير صيغة مبالغة من قادر، فالقادر اسم فاعل القدرة أو اسم من قامت به القدرة أما القدير فهو مبالغة عن ذلك، يعني: من قامت به القدرة قيامًا عظيمًا (۱) فالله على له القدرة العظيمة المطلقة التي لا يعجزه على بها شيء، بل قدرته شملت كل شيء، وقوله هنا: ﴿ عَلَى كُلِ مَنْ وَقَرِيرٌ ﴾ فيه أن القدرة متعلقة بكل شيء وأنه ما من شيء إلا وهو داخل تحت قدرته، فقدرة الله على شاملة لجميع الأشياء.

وهذا يدخل فيه أفعال العباد خلافًا للقدرية، ويدخل فيه ما لم يسأ الله على أن يكون خلافًا للأشعرية والماتريدية؛ لأن الأشعرية والماتريدية يقولون: قدرة الله على متعلقة بما يشاؤه، ويجعلون لها نوعين من التعلق (٢):

الأول: التعلق الصلوحي.

مَسا رَامَ شَسيتًا قَسطٌ دُو سُسلطًانِ

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم كالله في نونيته:

وَهُ وَ القَادِيرُ وَلِيسَ يُعجِ زُهُ إِذَا

انظر: النونية بشرح ابن عيسى (٢١٨/٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: منهاج السنة النبوية (١/٥٠١).

# والثاني: التعلق التنجيزي(١).

ولهذا يكثر عندهم التعبير بقول: (هو على ما يشاء قدير)، و(الله على ما يشاء قدير)، ويعدلون عما قال الله على : ﴿ وَاللهُ عَلَى عَلَى اللهُ ال

ولا شك أن هذا باطل؛ وذلك لأن الله على بين أن قدرته متعلقة بكل شيء، وما لم يشأه داخل في هذا العموم، فمن أراد إخراجه من العموم لابد أن يكون له دليل على ذلك، بل الدليل دل على أن قدرة الله على متعلقة بما لم يشأه على وذلك في قوله على: ﴿ قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَى أَن الله عَلَى مَعَلقة بما لم يشأه عَلَى أَرْجُلِكُم أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُم أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُم أَوْ مِن مَعْتِ مُن الله عَلَى أن تقع على هذه الأمة، فلم يشأها الله عَلَى أن تقع على هذه

<sup>(</sup>١) انظر المراد به فيما سيأتي (ص١٦) عند الكلام على صفة الإرادة.

الأمة ﴿ أَوْمِن تَحْتِ أَرْمُلِكُمْ ﴾ لم يشأها الله كل أن تقع في هذه الأمة ، ﴿ أَوْمِن تَحْتِ أَمُونُ ﴾ أن الله كل النبي كل النبي كل النبي كل النبي على النبي الله الله النبي النبي

فمما تجب مخالفة المبتدعة فيه أن لا تُستعمل هذه الكلمة (على ما يشاء قدير)؛ لأنها مما يختصون به، وقد جاء في السنة في مواضع ـ ليس هذا محل تفصيلها ـ أن الله على قال: «ولكرتمي عكى ما أشاء قادر"، وهذا اعترض به على ما أسلفت من الكلام، لكن ليس فيه اعتراض؛ وذلك من وجهين:

أولاً: أن قوله: «عَلَى مَا أَشَاءُ قَادِرٌ» داخل في ضمن: ﴿ عَلَىكُ لِ مَنَ وَقَدِدُ ﴾ [البقرة: ٢٨٤]؛ لأننا نقول: هو يقدر على ما يشاء وعلى ما لم يشأ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٨٧) من حديث ابن مسعود ١٨٧٠.

ثانيًا: أن قول الله على هنا متعلق بشيء حصل، وهو ما جاء في قصة الرجل الذي سأل الله أن يدخل الجنة، فقال الله على له: «أيرضيك أن أعطيك الدُّنْيَا وَمِثْلُهَا مَعَهَا»، قَالَ يَا رَبِّ أَتَسْتَهْزِئُ مِنِّى وَأَنْتَ رَبُّ أَنْ أَعْطِيكَ الدُّنْيَا وَمِثْلُهَا مَعَهَا»، قَالَ يَا رَبِّ أَتَسْتَهْزِئُ مِنْى وَأَنْتَ رَبُ الْمَالَهُ قَادِرٌ» (١). الْعَالَمِينَ؟ قال عَلَى مَا أَشَاءُ قَادِرٌ» (١).

فهذا بعد حصول الشيء، وهذا يختلف عن إطلاق المبتدعة لهذه الكلمة؛ لأنهم يطلقونها قبل حصول الأشياء، فتكون غير متعلقة بشيء معين حصل.

المقصود: أن قوله الله الله المقال المقصود: أن قوله الله الله المقصود: ١١١ فيه إثبات صفة القدرة، وأنها متعلقة بكل شيء.

<sup>(</sup>١) انظر: الحديث السابق.

تُفسر في هذ الآية بأنها إحاطة علم، وقدرة، وسعة، وشمول، وقد فسر أهل السنة معنى المحيط بهذه الأربعة (١).

وقوله هنا: ﴿ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْعِ عِلْمًا ﴾ [الطلاق: ١٦] هذه إحاطة بالعلم، وليس فيها نفي لأنواع الإحاطة الأخرى، بل هذا تخصيص للإحاطة العلمية لله جل وتعالى وتقدس وتعاظم، فهذه الآية فيها الدلالة على صفة العلم لله عَلَى قَالَ.

قال شيخ الإسلام: (وقوله ـ يعني قول الله تعالى ـ : ﴿ إِنَّ اللهُ هُوَ الرَّاقُ دُو اللهُ عَالَى ـ : ﴿ إِنَّ اللهُ هُوَ الرَّاقُ دُو اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى وهـ و ﴿ الْمُتِينُ ﴾ ، و وهـ و ﴿ الْمُتِينُ ﴾ ، و السم ﴿ النَّرَاقُ ﴾ ، و فيها اسم ﴿ النَّرَاقُ ﴾ ، و فيها اسم ﴿ النَّرَاقُ ﴾ و فيها اسم ﴿ النَّرَاقُ ﴾ و فيها اسم ﴿ النَّرَاقُ ﴾ و فيها الله التسعة و التسعين أم السم ﴿ النَّرَاقُ ﴾ و التسعين أم الله التسعة و التسعين أم

أما ﴿ **الرَّزَاقُ** ﴾ فهو من أسماء الله الحسنى التسعة والتسعين (٣)، وهو من حيث اللفظ صيغة مبالغة من (رازق).

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (٦/٢٥)، وتفسير ابن كثير (١٠٦/٤)، وفتح القدير (٢٣/٤)، وتفسير السعدي (ص٧٥٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير أسماء الله الحسنى للزجاج (ص٥٤، ٥٥)، وطرق حديث **(إن لله تسعة وتسعين اسما ...»** لابن عساكر.

<sup>(</sup>٣) قال ابن القيم ﴿ اللَّهُ فِي نُونيته :

و ﴿ الرّزاق ﴾ اسم فاعل الرّزق بالفتح، والرزق هو المصدر مثل الخلق والبرء، أما الرزق بالكسر فلا يقال: إن الله و الله متصف بصفة الرزق عو الحدث حاشا وكلا، إنما الله و الله على متصف بصفة الرّزق ؛ لأن الرّزق هو الحدث هو الوصف، أما الرزق فهو العين المرزوقة، فإذا أتاك طعام فهذا رزق، وإذا أتاك مال فهو رزق، والهداية رزق، يعني: أن الرزق في المخلوقات هو أثر صفة الله الرّزق، فيكون اسم الله ﴿ الرّزاق هو إعطاء ما تمس رازق، و ﴿ الرّزاق هو إعطاء ما تمس الحاجة إليه.

إذًا في قوله: ﴿ الرَّزَاقُ ﴾ إثبات صفة الرَّزق لله عَلى ؛ ولذلك نقول ممثلاً \_ في توحيد الربوبية: هو توحيد الله بأفعاله مثل الخلق والررزق والإحياء والإماتة. ويجب الانتباه إلى ذلك فلا يُقال: والرزق. لأن الرزق هو العين المرزوقة وليس من صفات الله عَلى، لكن من صفاته عَلَى الرّزق، أي: الذي يُعطى العباد ما يحتاجون إليه.

Ξ

وكَ لَلِكَ السرَّزَّاقُ مِن أَسمَارُ هِ وَرَسُ ولِهِ رِزقٌ عَلَى يَلِهِ عَبِسلِهِ وَرَسُ ولِهِ رِزقٌ القُلُوبِ العِلم وَالإِيمَانَ وَالسرِّ انظر: النونية بشرح ابن عيسى (٢٣٤/٢).

والرزق مِن أفعالِهِ نُوعَانِ وَكُلُومَانِ مُورُوفَانِ مُعرُوفَانِ أَيضًا ذَانِ مَعرُوفَانِ زَقُ المُعَسَدُ لِهَانِ الْأَبْسَدَانِ

هنا قال: ﴿ الرَّزَاقُ ﴾ والرازق . كما سبق بيانه . صيغة مبالغة من فاعل وهي رازق، ودخلت عليها الألف واللام فتفيد استغراق أنواع الرَّزق، وأنواع الرَّزق لله ﷺ هي أنواع ما أعطى العباد مما يحتاجون إليه فتدخل في ذلك الهداية ؛ وذلك لأن العباد محتاجون إليها في حياتهم وآخرتهم .

ووجه الدلالة في شمول اسم الله الرزاق على نوعي الرزق ـ الرزق في الدنيا والرزق في الآخرة ـ قوله في المارزق في الآخرة ـ قوله في المارزق في الأخرة . المارزق غير متعلق بالدنيا فقط، بلل الخافر: ١٤٠، فهذا يدل على أن الرزق غير متعلق بالدنيا فقط، بلل بالدنيا والآخرة، فهو متعلق بالمال والطعام والمشرب والملبس. إلى آخره، وكذلك الرزق الديني وهو إعطاء الهداية وأسباب الهداية إما بالتوفيق والإلهام وإما بالإرشاد والدلالة، وهذا لا شك يكون فيه عموم اسم الله في المرابع الهداية الله الدريات: ٥٨]

قال عنى : ﴿ اَلرَّزَاقُ ذُوالْقُوَّ الْمَتِينُ ﴾ [الذاريات: ٥٨] ، ﴿ ذُوالْقُوَّ ﴾ واضح، و﴿ الْمَتِينُ ﴾ وهذا وهذا واضح، و﴿ الْمَتِينُ ﴾ في صفة الله عنى صفة الله عنى المتانة في الشيء بمعنى بلوغه الكمال (١)، هذا شيء متين يعني بالغ نهاية ما يناسبه، والله عنى اتصافه بالصفات له

<sup>(</sup>١) انظر: النهاية في غريب الأثر (٢٩٣/٤)، ولسان العرب (٢٩٩/١٣).

الكمال المطلق الذي لا يعتريه نقص ولا يلحقه شائبة بوجه من الوجوه، وهذا كله مستفاد من اسم الله ﴿ الْمَتِينُ ﴾، فإذًا ﴿ الْمَتِينُ ﴾ هو البالغ في الصفة نهايتها، وهنا قوله ﷺ: ﴿ دُوالْفُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ لو فُسِّر بذي القوة البالغ في قوته نهايتها صار ﴿ الْمَتِينُ ﴾ هنا متعلقًا بالقوة، أو يُجعل ﴿ المَتِينُ ﴾ نعتًا للرزاق ﴿ دُوالْفُوّةِ المَتِينُ ﴾ باعتبار الذات لا باعتبار الصفة؛ لأن أسماء الله ﷺ إذا تكرر اسمان واحدًا تلو الآخر فإما أن تكون خبرًا ثانيًا أو مفعولاً ثانيًا أو اسمًا ثانيًا باعتبار الصفات (۱).

<sup>(</sup>۱) قال أبو جعفر النحاس في إعراب القرآن (٢٥٢/٤): « ﴿ ذُواَلْقُوْوَ ٱلْمَرِينُ ﴾ بالرفع قرأ به من تقوم بقراءته الحجة على أنه نعت للرزاق ولذي القوة، أو على أنه خبر بعد خبر، أو على إضمار مبتدأ، أو نعت لاسم إن على الموضع، وروى ابن أبي طلحة عن ابن عباس: المتين الشديد، وقرأ يحيى بن وثاب والأعمش ﴿ ذُواَلْقُوْوَ ٱلْمَرِينُ ﴾ بالخفض على النعت للقوة، وزعم أبو حاتم أن الخفض على قرب الجوار، قال أبو جعفر: والجوار لا يقع في القرآن ولا في كلام فصيح، وهو عند رؤساء النحويين غلط ممن قاله من العرب، ولكن القول في قراءة من خفض أنه تأنيث غير حقيقي، والتقدير فيه عند أبي إسحاق: ذو الاقتدار المتين؛ لأن الاقتدار والقوة واحد، وعند غيره بمعنى ذو الإبرام المتين» ا. ه.

وانظر: زاد المسير (٤٤/٨)، وتفسير القرطبي (٥٦/١٧)، وفتح القدير (٩٣/٥).

مثال ذلك: قوله الله الله المؤرّ الرّحية الدونس: ١٠٧١، فهل العلم الرّحية المغفور أو خبر ثان؟ الأنسب عند كثير من أهل العلم أن يقال خبر ثان؛ لأن و الرّحية المغفور المغفور المغفور المغفور المغفور المغفور المغفور المنات، يعني لأن اسم الله الغفور يدل على الذات وهذه الذات منعوتة، وليس هو نعت للصفات بأنها الرحيم؛ وذلك كما تقول: فلان الكريم الجواد، الجواد هنا أيضًا وصف للرجل أي نعت له في باب النحو.

فإذًا هنا في قوله ﷺ : ﴿ ذُوالْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴾ إما أن يكون ﴿ ٱلْمَتِينُ ﴾ خبر (إن) ثان (إن الله هو الرزاق المتين)، وإما أن يكون نعتًا للرزاق أو نعتًا لقوله ﷺ : ﴿ ذُوالْقُوَةِ ﴾ باعتبار الذات.

فيجب الانتباه لهذه لأنها مهمة، وهي مزالق أقدام أيضًا في عبارات بعض المبتدعة في التفسير، فإذا قلنا: إن ﴿ الْمَرِينُ ﴾ خبر ثان، يصير المعنى: البالغ في صفاته نهاية كمالها، وإذا قلنا: إن ﴿ الْمَرِينُ ﴾ نعت لقوله: ﴿ فُوالْقُونَ ﴾ ، يصير المعنى: البالغ في القوة نهايتها، وإذا جعلناه نعتًا للرزاق، يصير المعنى: البالغ في كمالات الرزق نهاية ذلك.

### الشرح:

في قول الله على: ﴿ وَهُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ هذان الاسمان ﴿ السّمِيعُ ﴾ ، و ﴿ اللّمِيمُ ﴾ من أسماء الله على ، و قوله: ﴿ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ متضمن لصفة السمع والبصر من الصفات التي يثبتها الصفاتية ، يعني: يثبتها الكلابية والأشاعرة والماتريدية ويثبتها أهل السنة والجماعة ، فصفتا السمع والبصر لا خلاف فيهما بين الأشاعرة وأهل

(١) قال ابن القيم كاللُّك في نونيته:

وَهُ وَ السَّمِيعُ يَسرى وَيسسَعُ كُلَّ مَا وَلِكُ لَ مَا وَلِكُ لَ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَسَعُ كُلَّ مَا وَلِكُ لَ مَسوتٍ مِنهُ سَسمع حَاضِرً وَالسَّمعُ مِنهُ وَاسِعُ الأصواتِ لاَ وَالسَّمعُ مِنهُ وَاسِعُ الأصواتِ لاَ وَيسرَى مَجَارِي القُوتِ فِي أَعضائِها وَيسرَى خِيانَاتِ العُيسونِ بِلَحظِها انظر: النونية بشرح ابن عيسى (٢١٥/٢).

فِي الكونِ مِن سِرٌ وَمِن إعلانِ فَالسَّوْ وَمِن إعلانِ فَالسَّرُ وَالإعسلانُ مُسَسَتُويَانِ فَالسَّدُ مَلَّ مَ مَسَتَوِيَانِ يَخفَسَى عَلَيْهِ بَعِيسَدُهَا وَالسَّدَّانِي وَيَسَرَى عُسَرُوقَ بَيَاضِهَا وَيَسَانِ وَيَسَانِ وَيَسَرى كَسَدَاكَ تَقَلَّبُ الأَجفَانِ وَيَسَانِ وَيَسَرى كَسَدَاكَ تَقَلَّبُ الأَجفَانِ

السنة، وإنما الخلاف فيهما مع المعتزلة وأشباههم؛ لأن عندهم الصفات ثلاث (١) لا يدخل فيها السمع والبصر.

والأشاعرة والماتريدية والمتكلمون بعامة يجعلون صفة السمع والبصر من الصفات التي تدل عليها العقل، ولهذا جعلوها في الصفات السبع التي يثبتها القوم أثبتوها لدلالة العقل عليها.

وهنا في استدلالنا بهذه الآيات نستدل عليها بالسمع لا بالعقل، فبابها باب غيرها من الصفات؛ لأن دليل صفات الله على جميعًا واحد وهو الدليل السمعي النقلي، فالسمع والبصر نستدل عليهما بالآيات والأحاديث؛ كما نستدل بالآيات والأحاديث على غيرها من صفات الله على وأما المتكلمون والأشاعرة والماتريدية ونحوهم ممن يثبت صفة السمع والبصر فيثبتونها لأن أصلها مأخوذ من العقل.

فإذًا اشترك أهل السنة والجماعة معهم في الإثبات واختلفوا في مورد الإثبات، وهذا مع تحصيل النتيجة لا يكون فيه كبير فرق من حيث إثبات الصفة، لكن فيه فرق من حيث الدليل؛ لأن العقل لا يسوغ أن يُستدل به قبل النقل، فإن العقل دليل صحيح إذا كان يوافق السمع،

<sup>(</sup>۱) راجع (ص۱۵۹).

<sup>(</sup>٢) راجع (ص١٥٩).

وأما إذا لم يكن يوافقه فنعلم أن عقل صاحب ذلك القول لم يكن بصواب؛ لأنه خالف كلام الله رها الذي وهب الناس العقول، والذي يعلم الناس الحق، وليس بعد الحق إلا الضلال.

الأول: أنها بمعنى «مثل»، ويكون تقدير الكلام: ليس مثل مثله شيء، ونفى مثل المثل فيه إعراض عن إثبات المثل لاستحالته.

ورُد على أصحاب هذا القول بأنه لو قُدر الكلام بذلك لكان فيه إثبات للمثل؛ لأن تقدير الكلام يكون: ليس مثل مثله شيء.

والجواب على ذلك: أن العرب في لغتها تنفي مثل المثل لأن وجود المثل مستحيل، ولأنه لا يستحق أن يُذكر، فيُنفى مثل المثل مبالغة في نفى المثل.

الثاني: أن الكاف هذه صلة ، وهي تسمى عند النحويين زائدة ، وزيادتها ليست زيادة في اللفظ ، وإنما هو زيادة لها ليكون المعنى زائداً ، وليست زائدة بمعنى أن وجودها وعدم وجودها واحد ، حاشا وكلا أن يكون في القرآن شيء من ذلك ، وإنما تُزاد ليكون مبالغة في الدلالة على المعنى ، فيكون معنى ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِمِهِ مُنَى ﴾ ليس مثله شيء ، ﴿ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيمُ ﴾ وهذا كما في قوله

العربي أن الكلام طَرَقَ سمعه ثلاث مرات: (فبرحمة من الله لنت لهم، العربي أن الكلام طَرَقَ سمعه ثلاث مرات: (فبرحمة من الله لنت لهم، ولو كنت فظًا فبرحمة من الله لنت لهم، ولو كنت فظًا غليظ القلب ...)، ولا تأتي المؤكدات بالحرف الذي هو صلة أو زائد إلا لما عظم توكيده، كما في قوله الله المعنى نفي القسم بل هو إثبات (لا) هنا صلة يعني حرف زائد، وليس المعنى نفي القسم بل هو إثبات القسم بتكراره ثلاث مرات: (أقسم بيوم القيامة، أقسم بيوم القيامة، أقسم بيوم القيامة، أقسم بيوم القيامة، أقسم بيوم القيامة، فبنقضهم أفينة في المائدة: ١٦٥، يعني: (فبنقضهم ميثاقهم لعناهم، فبنقضهم ميثاقهم لعناهم، وجعلنا قلوبهم قاسية...).

وسبق أن قررنا أن الوجه الأولى من هذين التفسيرين هو الوجه الثاني من كون الكاف صلة زائدة في مقام تكرير الجملة، ويكون معنى الجملة تأكيد: (ليس مثله شيء ليس مثله شيء ليس مثله شيء السميع البصير).

وهنا تنبيه في قوله على: ﴿ وَهُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ أن صفة السمع وصفة البصر تثبت لله كل من غير تشبيه ، يعني: من غير تمثيل ؛ لأنه نفسى بقوله: ﴿ لَيُسَ كَمِثُلِهِ مَنَى مُ ﴾ وهذا فيه رد على المجسمة والممثلة ، ثم قال: ﴿ وَهُو السّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ ، وفي هذا رد على المعطلة

الذين يُخلون الله على من صفاته، وقد سبق بيان أن صفة السمع والبصر من الصفات التي تشترك فيها أكثر المخلوقات الحية ذات الروح، فمهما صغر من فيه حياة من ذوي الأرواح أو عظم ففيه سمع وبصر، فالنملة عندها سمع تسمع به، وعندها بصر تبصر به طريقها، والبعوضة كذلك لها سمع وبصر، والإنسان له سمع وله بصر، فإذا كان ثم توهم في المماثلة فليكن توهم للمماثلة في اتصاف هذه المخلوقات في صفة السمع والبصر، لكن الإنسان يعلم أن سمعه وبصره مع ثبوته ليس كسمع وبصر البعوضة أو النملة.

فإذا كان كذلك دل على أن إثبات السمع والبصر في المخلوقات هو إثبات وجود لا إثبات مساواة، وهذا متصل بقوله في المشراك كمثلوم شحت من الله فإذًا إثبات هاتين الصفتين لله والتي عَظُم اشتراك المخلوقات مع الله في في اسم الصفة وفي بعض معناها ويدل على أن هذا ليس من جهة التمثيل في شيء، وفيه أعظم رد على الذين توهموا أن إثبات الصفات فيه عثيل وتجسيم.

ثم أورد شيخ الإسلام بَعْلَلْكُهُ قوله اللهِ: ﴿ إِنَّ اللهَ يَعِمَّا يَعِظُكُم بِيِّهِ إِنَّا لَلهُ كَانَ مَعِمَا اللهِ عَلَم اللهُ اللهُل

ويرى دبيب النملة ويسمع ذلك؛ كما قال ابن القيم والله السمع ضجيج الأصوات باختلاف اللغات على تفنن الحاجات، فلا يشغله سمع عن سمع، ولا تغلطه المسائل، ولا يتبرم بإلحاح الملحين، سواء عنده من أسر القول ومن جهر به، فالسر عنده علانية، والغيب عنده شهادة، يرى دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء في الليلة الظلماء، ويرى نياط عروقها ومجاري القوت في أعضائها (۱)، فإذًا صفة السمع معناها: إدراك المسموعات، وصفة البصر معناها إدراك المسموعات، وصفة البصر معناها إدراك المسموعات،

<sup>(</sup>١) انظر: مدارج السالكين (٢٥٣/٣).

### الشرح:

قال شيخ الإسلام: (وقوله: ...)، هذا معطوف على ما سبق من قوله: (وَقَدْ دَخَلَ فِي هِذِهِ الْجُمْلَةِ: مَا وَصَفَ اللهُ يِهِ نَفْسَهُ...)، ثم ذكر الآيات التي فيها إثبات الصفات لله ﷺ.

وهذه الآيات التي معنا في معرض الاستدلال على صفة المشيئة والإرادة لله على، وقد ساق شيخ الإسلام على شالله قبل ذلك آيات فيها إثبات صفات لله على متنوعة، وشيخ الإسلام في سياقه لتلك الآيات تارة يكون مرتبًا لها لمعان، وتارة تكون الصفة بعد الصفة هكذا اتفاقًا، فقد ذكر صفة المشيئة والإرادة بعد صفة السمع والبصر في قوله على: ﴿ إِنَّ اللّهَ يَعْمُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ الله المعان والإرادة والمشيئة ثم أعقبها بعد ذلك بالحبة في ذلك أنه ذكر السمع والبصر والإرادة والمشيئة ثم أعقبها بعد ذلك بالحبة

والرضا والحياة ونحو ذلك من الصفات، وهذه الصفات يثبتها الأشاعرة والماتريدية ومن نحا نحوهم في ذلك، وهي صفات يثبتونها بالعقل، وهي ثابتة أيضًا - كما ذكر الأدلة على ذلك - بالسمع، فهو يريد أن يقول: إن هذه الصفات التي أثبتها أولئك المبتدعة على الأصل العقلي عندهم هي ثابتة بالأدلة المنقولة بما جاء في كتاب الله تحلق من الآيات الكثيرة في ذلك، وما ذكر إنما هو على جهة التمثيل، وما ثبت أيضًا في ذلك من السنة ؛ كما سيأتي الاستدلال ببعض الأحاديث على الصفات.

ولهذا فإن صفة الإرادة والمشيئة هذه لم ينكرها إلا طوائف من الفلاسفة الضلال، وهم لا ينكرونها مطلقًا وإنما ينكرون بعضها، والمتكلمون على وجه العموم يثبتونها بالعقل، ودليلها من العقل عندهم التخصيص، والإرادة عندهم إرادة قديمة، وتعلقها بما علم الله عندهم الإرادة القديمة، هذا التعلق بما سيحصل تعلقه بالقدرة المحدثة له يسمونه تخصيصًا، ويسمون التخصيص الإرادة، فإذًا عندهم

أن الإرادة هي تخصيص المقدورات المعلومة أزلاً لله على بما خصصت به، ويعنون بالتخصيص أنواعًا من التخصيص منها: أنها كانت في هذا الزمن دون غيره.

مثال ذلك: خلق الله الشيء المعين في هذا الوقت دون غيره، لِم خُلق في هذا دون غيره؟ فإن تخصيص المخلوق أو الحادث بما حدث له في زمن دون غيره هو معنى الإرادة عندهم، وهذا من جهة التعلق بالزمن، كذلك من جهة الطول والقصر والضخامة والمضآلة، ومن جهة تكامل الصفات فيه وعدم تكاملها ـ يعني في المعين ـ كطول مدة بقائه وقلة مدة بقائه، وانعدامه أو غير انعدامه ونحو ذلك، كل هذه تُسمى عندهم تخصيصات، وهذا التخصيص في الأشياء هو الدليل العقلي الذي نصبوه لإثبات صفة الإرادة.

ولا شك أن هذا الدليل من حيث هو استنتاج صحيح، فإن التأمل في هذه الأشياء التي خلقها الله على اختلافها لا شك ينتج أن تلك التخصيصات المختلفة إنما جاءت من جهة إرادة الله على لهذه الأشياء أن تكون على ما هي عليه، وقد أثبت شيخ الإسلام على ها هي عليه، وقد أثبت شيخ الإسلام على ها هي عليه،

شرح العقيدة الأصفهانية (١)، وأثبته أيضًا في تائيته القدرية حيث قال المنافية :

وفي الكون تخصيص كشيريدل من له نوع عقل أنه بإرادة (٢)

وهذا ولو كان صحيحًا ولكن القاعدة أن الصفات إنما تثبت بالنصوص، فإذا جاء العقل مثبتًا لصفة فإنما هو تابع لما دل عليه النص، وهذا هو ما يعتمده أهل السنة في الدلالات العقلية للصفات، يعني: في إثبات الصفات عن طريق الدليل العقلي، فإنهم قد يذكرونه وقد لا يذكرونه؛ وذلك لاستغنائهم بالوحيين، ولا يعني ذلك أن إثبات الصفات لا يكون بطريق عقلي، بل منها كثير يكون إثباته بطريق عقلي صحيح، ولكن لا يذكر أهل السنة الطرق العقلية؛ لأن الكتاب والسنة عندهم كافيان في إثبات الصفات؛ لأن الله المنها بنفسه، والعقل معرض للخطأ والزلل، وأما النص فهو الكامل من كل جهاته.

<sup>(</sup>١) انظر: شرح العقيدة الأصفهانية (ص٠٢ وما بعدها).

<sup>(</sup>٢) انظر: مجموع الفتاوي (٧٤٧/٨)، والعقود الدرية (ص٤٠١).

- **[رادة كونية قدرية**: وهي متعلقة بمخلوقات الله من حيث إيجادها وإعدامها، ومن حيث تقلباتها وأحوالها.
  - وإرادة شرعية دينية: وهذه متعلقة بالأمر.

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كالله في منهاج السنة النبوية (١٥٦/٣): «الوجه الثالث: طريقة أئمة الفقهاء، وأهل الحديث، وكثير من أهل النظر، وغيرهم، أن الإرادة في كتاب الله نوعان: إرادة تتعلق بالأمر، وإرادة تتعلق بالخلق، فالإرادة المتعلقة بالأمر أن يريد من العبد فعل ما أمره به، وأما إرادة الخلق فأن يريد ما يفعله هو، فإرادة الأمر هي المتضمنة للمحبة والرضا، وهي الإرادة الدينية، والثانية المتعلقة بالخلق هي المشيئة، وهي الإرادة الكونية القدرية» ا. ه.

والله على الإرادة الحلق والأمر، ومشيئة الله على الإرادة الكونية، فإذا قلنا: شاء الله كذا يعني أراده كونًا، وإذا قلنا: أراد الله كذا فهذا يحتمل أن يكون المراد من الكونيات، أو أن يكون المراد من الشرعيات وأما المشيئة فليس ثم دليل لل لا في الكتاب ولا في السنة على انقسامها إلى مشيئة كونية ودينية، وإنما الذي ينقسم الإرادة، فإذًا صارت المشيئة بعض الإرادة، فالإرادة من أقسامها المرادة الشرعية. الشرعية.

فإذًا قوله على المحالة الله المحالة المحالة المحالة الله المحالة المح

اثنا عشر لفظًا في الكتاب والسنة تنقسم إلى هذين القسمين من مثل: الإذن، والجَعْل، والحُكْم، والأَمْر، ونحو ذلك(1).

فإذًا هنا ألفاظ ينبغى الانتباه إليها هل جاءت في الآية ويراد بها المعنى الكوني الذي لا بدأن يحصل أو المعنى الشرعى الديني الذي يُطلب من العبد تحصيله، فيُنظر مثلاً في لفظ الجعل الذي جاء في الآية الأخيرة في قول الله على: ﴿ فَكُن يُودِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِينُهُ يَشْرَحُ صَنْدَرُهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلُّهُ يَجْمَلُ مَنذَرَهُ ضَيِّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَضَعَدُ فِي ٱلسَّمَلِّهِ ﴾ [الأنعام: ١٢٥] هذا الجعل كوني أم شرعي؟ الجواب: كوني ؛ لأنه قال: ﴿ يَجْمَلُ مَكُنَّهُ مَنْ يَقَا حَرَبًا ﴾ ؛ لأن العبد لم يُطلب منه أن يفعل مطلوب من العبد أن يحصله، وأما الشرعي الديني فهو ما كان من فعل الله عَلَى ويطلب من العبد أن يحصله، فمثلاً في الإرادة قال على الهُ عَلَيْهُ يُربِدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ ﴾ [النساء: ٢٧]، هذا في الإرادة الشرعية ؛ لأنها لو كانت الإرادة كونية كان تاب على الجميع الكافر والمسلم لكن الله يريد أن يتوب عليكم شرعًا فكونوا مريدين للتوبة محصلين لها

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوى (۲/۲۲)، (۲۲/۱۰ ـ ۲۷)، (۲۱/۲۱)، وشفاء العليل (ص.۲۸).

ولأسبابها. والجعل في قوله في: ﴿ جَعَلَ اللهُ الْكَعْبَدُ الْبَيْتَ الْحَرَامُ وَلِيهَ؟ الجواب: هذه شرعية ؟ المائدة: ٩٧]، هذه شرعية أم كونية؟ الجواب: هذه شرعية ؟ لأن الكعبة قيام للناس، يعني: اجعلوا الكعبة قيامًا للناس مكان أمن واطمئنان، والعباد قد فرطوا في ذلك وصارت الكعبة - يعني الحرم - في أزمان في التاريخ محل خوف، ومحل قتل، ومحل ظلم، نسأل الله العافية، ولو كان الجعل قدريًا لكانت الكعبة أمنًا واطمئنانًا رغم أنوف العالمين، لكن الله على قال : ﴿ جَمَلَ اللهُ الْكَمْبَدُ الْبَيْتَ الْحَرَامُ قِيمًا ﴾ أله العالمين، لكن الله على قال : ﴿ جَمَلَ اللهُ الْكَمْبَدُ الْبَيْتَ الْحَرَامُ قِيمًا ﴾ أي اجعلوها كذلك، وهكذا في ألفاظ كثيرة يأتي - إن شاء الله - تفصيلها في مواضعها بإذن الله.

الله عَلَى ؛ لأن ما شاء الله كان، وهذا فيه إثبات المشيئة العامة التي تتعلق بصغار الأمور وكبارها.

وقوله كل هنا: ﴿ وَلَكُنَّ أَلَهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ فيه إثبات صفة الإرادة كما مر، وفيه أيضاً إثبات أن الذي أراده الله كل يفعله، وهذه صفة كمال له كل أن كل المخلوقات ليس كل شيء تريده تفعله بل قد تريد أشياء ولا تستطيع فعلها لتخلف القدرة، فإن المقدور المعين الذي سيحدث، أو الذي يراد أن يحدث يكون بإرادة جازمة وبقدرة تامة، فإذا حصلت الإرادة الجازمة لتحقيقه، وحصلت القدرة على إيقاعه حصل هذا الشيء وكان، وهذا يتخلف في المخلوق كثيرًا، فالمخلوقات فيها من جهة الإرادة صفة النقص، وهي أنها تريد أشياء ولكن لا تحصل المرادات، والذي يتفرد بأنه يفعل ما يريد، وهو فعّال لما يريد، وما شاءه كان وما لم يشأه لم يكن، هو الواحد القهار كل وهذا من مقتضيات

وقوله على بعد ذلك في آية المائدة: ﴿ إِنَّ اللّهَ يَحَكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ المائدة: ١١، هذه الآية فيها الحكم الشرعي والحكم الكوني، يعني: في كونه أو في دينه، فهل ثم دليل عليه؟ الجواب: قد يكون في الدين مثل الحكم بين المتخاصمين، ﴿ أَمَرَ أَلّا تَعَبُدُوا إِلّآ إِيّاهُ ﴾ ليوسف: ١٤٠، هذا دليل على أنه شرعي، أو يكون الحكم كونياً قدرياً؛ كما في قوله: ﴿ إِنَّ اللّهَ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ فِيهِ يَعْتَلِغُونَ ﴾ [الزمر: ١٣]؛ لأن هذا ليس مطلوبًا من العبد، بل هو حاصل من الله على والآيات كثيرة فيها بيان أن الحكم كوني قدري، ويكون كذلك شرعياً دينياً.

قوله: ﴿ أُحِلَّتَ لَكُمْ بَهِيمَةُ ٱلْأَنْعَنِرِ إِلَّا مَا يُتَلَىٰ عَلَيْكُمْ ﴾ [المائدة: ١]، هذه الآية فيها أن بهيمة الأنعام الأصل فيها أنها حلال أحلها الله عجل، ولفظ: ﴿ أُحِلَّتَ لَكُمْ بَهِيمَةُ ٱلْأَنْعَنِمِ ﴾ لا يقتضي أنه كان قبلها تحريم، فبهيمة الأنعام حلال ولم يُحرمها الله عجلها الله عجلها الله عجلها الله عجلها وليس معناه أنه سبق ذلك تحريم لها.

قوله: ﴿ إِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمُ ﴾ يعني: ما يتلى عليكم مما سيأتي من الْمُنْخَنِقَةِ، وَالْمَوْقُوذَةِ، وَالْمُتَرَدِّيةِ، وَالنَّطِيحَةِ ... إلى آخره، هذه كلها من أنواع ما لم يحل، ثم قال: ﴿ غَيْرَ نُجِلِي ٱلصَّيْدِ وَٱلنَّمُ حُرُمُ ﴾ ، والمقصود

بقوله: ﴿ وَأَنْتُمْ حُرُمُ ﴾ يعني: قد دخلتم في الإحرام إما بحج أو بعمرة ، فالمرء إذا وصل الميقات وأحرم بحج أو بعمرة فإنه يحرم عليه الصيد؛ كما قال عَنْ هنا: ﴿ عَيْرَ مُحِلِّ الصَّيْدِ وَأَنْتُمْ حُرُمُ ﴾ فيحرم عليه أن يصيد، أو أن يعين على صيده، أو حتى يشير إلى الصيد بلسانه أو بيده أو نحو ذلك، فالاصطياد لا يُباح للمحرم.

قال على بعد هذه الأحكام: ﴿ إِنَّ اللهَ يَعَكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ يعني في شرعه، و(ما يريد) هنا يعني: ما يريده شرعًا، ويدخل في ذلك أيضًا ما يريده كونًا، فإذًا قوله: ﴿ إِنَّ اللهَ يَعَكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ في هذه الآية المراد به الحكم الشرعي والإرادة الدينية الشرعية، ويدخل في العموم ﴿ إِنَّ اللهَ يَعَكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ والإرادة والحكم الكوني القدري.

هنا في قوله ﴿ إِنَّ اللهُ ﴾ المتقرر عند علماء الأصول وكذلك عند علماء العربية وعند علماء التفسير أيضًا، أن كلمة (إنّ) بعد الأمر والنهي والخبر تفيد تعليل ما سبق، والتعليل قد يكون لكل الجملة، وقد يكون لأصلها، وقد يكون لبعضها، فهنا قوله: ﴿ إِنَّ اللهَ يَعَكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ يكون لأصلها، وقد يكون لبعضها، فهنا قوله: ﴿ إِنَّ اللهَ يَعَكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ هذا تعليل للإحلال ﴿ أُحِلَّتَ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلْأَنْعَلَمِ ﴾ تعليلٌ وتعليلٌ لعدم إحلال بعض بهيمة الأنعام في قوله: ﴿ إِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمُ ﴾؛ وذلك أن المشركين قالوا: هذه التي ماتت حتف أنفها إنما أماتها وقتلها الله، وتلك التي ذكيت فإنما أماتها المخلوق، وما أماته الله وكل أولى بالحل مما أماته الله يُكلن أولى بالحل مما أماته التي ذكيت فإنما أماتها المخلوق، وما أماته الله وكلن أولى بالحل مما أماته

المخلوق (١٠). وهذا ـ لا شك ـ أنه مغالطة ، فالله عَلَى قال هنا : ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْ قَالَ هنا : ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْمُ مَا يُرِيدُ ﴾.

وقوله: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيكُ يَشَحَ صَدَرَهُ الْإِسْلَامِ ﴾ [الأنعام: ١٢٥] هذه الإرادة كونية أن يهديه، أما الإرادة الشرعية، فالله عَلَى مريد أن يهتدي الناس، وأن يحصل منهم الإسلام؛ لأنه أمرهم بذلك، ﴿ فَمَن يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيكُ ﴾ - كونًا - ﴿ يَشَحَ صَدَرَهُ لِلْإِسْلَامِ ﴾ فَمَن يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيكُ ﴾ - كونًا - ﴿ يَشَحَ صَدَرَهُ لِلْإِسْلَامِ ﴾ .

إذا تبين ذلك فالإرادة ـ عند أهل السنة والجماعة أو المشيئة صفة قائمة بالله على من صفاته الذاتية، يعني أنه على لم يزل مريدًا، ولم يزل شائيًا، فإنه على لم تنفك عنه صفة المشيئة والإرادة، وهي مع ذلك متعلقة ـ من جهة الأفراد ـ بكل فرد حصل في ملكوت الله، فهي من حيث النوع قديمة ومن حيث الأفراد متجددة، فكل شيء يحدث في ملكوت الله على هو بإرادته الكونية وبمشيئته، وهذه الصفة قائمة بالله على ومتعلقة بالذي حدث حال حدوثه، فالله على لم يزل مريدًا، وهذا من أوائل اعتقاد أهل السنة والجماعة في ذلك، أما غير أهل السنة والجماعة في ذلك، أما غير أهل السنة والجماعة؛ كالأشاعرة والماتريدية فإنهم يقولون: إن الإرادة والمشيئة

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (١٧/٨).

قدية. فما معنى كونها قديمة؟ عندهم أن الإرادة هي التوجه بتخصيص بعض المخلوقات بما خُصصت به زمانًا أو مكانًا أو صفات، هذا التخصيص أو هذا التوجه للتخصيص قديم من جهة الإرادة، أي: إرادته قديم، والإرادة عندهم لها جهتان:

الأولى: جهة يسمونها صلوحية، يعني: راجعة إلى ما يصلح وما لا يصلح، فيقولون: من جهة الصلوحية، تابعة للعلم.

**الثانية:** جهة يسمونها التنجيزية، يقولون: من جهة التنجيز، تابعة للقدرة.

وهم بذلك يريدون مخالفة أهل الاعتزال؛ لأن المعتزلة ـ سيأتي إن شاء الله كلامهم في ذلك ـ يخالفون في هذا، فيثبتون صفة الإرادة ويجعلونها راجعة إلى العلم من جهة القدم، وأما الذي حدث إذا حدث فإنهم يجعلون الإرادة حادثة في ذلك الوقت، وليس عندهم الإرادة التي هي صفة قديمة ـ كما عند الأشاعرة ـ وإذا أثبتوها فإنهم يرجعونها إلى العلم، فالأشاعرة عندهم هذا التفصيل، وكلا الأمرين عندهم قديم ليس بمتجدد الآحاد، مثل: صفة الكلام، فهي عندهم صفة قديمة، وليس عندهم كلام يحدث، ويقولون: إن الله على تكلم بالقرآن في الأزل، أي: أن الله على تكلم بالقرآن في الأزل، أي: أن الله على أراد ما شاء ثم انتهى من الكلام، وكذلك في الإرادة يقولون: إن الله على الإرادة يقولون: إن الله المحلة الإرادة في الأرادة يقولون: إن الله المحلة أراد ما شاء في الأزل ولا تتعلق الإرادة عديدًا.

هل معنى ذلك أنه لا يريد هذه الأشياء؟ يقولون: يريدها ولكن الإرادة هنا جهتها تنجيزية، يعنى: تنجيز وإنفاذ للإرادة القديمة.

أهل السنة والجماعة يخالفون في هذا، ويقولون: إن إرادة الله على متجددة، فما من شيء يحدث في ملكوت الله إلا وقد شاءه الله على حال كونه؛ كما أنه على شاءه في الأزل، فمشيئته في الأزل بمعنى إرادة إحداثه في الوقت الذي جعل الله على ذلك الشيء يحدث فيه، فإرادته للأشياء على القديمة ليست إرادة ومشيئة تنفيذية في وقتها.

متصف بالصفات لكنه لم تظهر آثار تلك الصفات إلا في وقت معين، نعم متصف بالخلق لكنه لم يخلق زمانًا طويلاً ثم بعد ذلك خلق، متصف بالقدرة ولم تظهر آثار القدرة إلا بعد أن وجد مقدور ... وهكذا.

فإذًا عند أهل السنة والجماعة إرادة الله على أزلية، فهو الله عند أهل السنة والجماعة إرادة الله على أزلية، فهو الأول وصفاته كذلك لم يزل متصفًا بتلك الصفات، ومقتضى ذلك أن يكون لتلك الصفات آثار في ملكوته.

وهذا بحث قد فصلنا الكلام فيه ؛ لأن هناك في هذا الزمن من يثير هذه القضية على شيخ الإسلام والسلام ويجعل من مستنداته بحث الإرادة، وهل هي قديمة أم جديدة؟

## والأقوال في صفة الإرادة أربعة من حيث مذاهب الناس فيها:

الأول: قول نفاة الإرادة وهم الفلاسفة: فإنهم يقولون: إن حدوث المحدثات هذا لم يكن عن إرادة ؛ لأنه كالمعلول للعلة، يعني: أنه لا بد أن يحدث، وما دام أن الله رها موجود فلا بد أن يكون مباشرة محدثات ؛ لأن الله رها مُحْدِث فلا بد أن يكون ثم مُحْدَثات ؛ ولهذا قالوا بأن العالم قديم والله قديم. لماذا؟

الجواب: لأن عندهم تلازم فوري، فإن عندهم المحدثات بالنسبة للمحدث كالمعلول بالنسبة للعلة، يعني: مثل النور مع الشمس، إن ومثل ورُجِدَت الشمس ورُجِدَ النور، فالنور نتيجة حتمية للشمس، ومثل

وقوف الرجل في الشمس، فإذا وقف في الشمس فلا بد من ظهور ظل له، فهذا الظل بالنسبة للشخص هو المعلول بالنسبة للعلة، يعني: حتمي، ولا يكون متعلقًا بإرادته أن يظهر له مرة ظل أو لا يظهر ظل. وهذا هو قول نفاة الإرادة أصلاً في حدوث العالم.

الثالث: قول الأشاعرة، وقد مر معنا مفصلاً، وأن الإرادة إرادة قديمة، وتعلق المرادات بها قديم، وإحداثها يكون بالتنجيز لتعلقها بالقدرة.

الرابع: قول أهل السنة والجماعة، و قد سبق بيانه مفصلاً.

وهذه الأقوال من حيث الإرادة عامة، وأما انقسام الإرادة إلى شرعية دينية وكونية قدرية، فهذه يثبتها أهل السنة والجماعة، وكذلك أثبتها الأشاعرة والماتريدية ؛ كما في كتاب «المسايرة» (١)،

<sup>(</sup>١) كتاب «المسايرة في العقائد المنجية في الآخرة» للشيخ كمال الدين محمد بن عبد الواحد بن عبد الحميد بن مسعود السيواسي ثم الإسكندري، المعروف بابن الهمام، ولد سنة تسعين

وكتاب «المسامرة في شرح المسايرة»(١) في حواشيهم أثبتوا أن الإرادة تنقسم.

ويشيع عند بعض الناس أن الأشاعرة والماتريدية ينفون انقسام الإرادة إلى كونية قدرية وشرعية دينية، وهذا ليس بصحيح، فهم يثبتون ذلك ويدللون عليه، أما الذي ينفي هذا التقسيم فهم القدرية الجبرية مثل الجهمية وغلاة الصوفية، أو القدرية النفاة الذين ينفون القدر، مثل: المعتزلة، أما الأشاعرة فهم جبرية متوسطة، لكنهم لم يقولوا هنا بعدم الانقسام.

هذا من أنواع الخلاف في هذه المسألة.

وهناك أمر آخر حصل فيه الخلاف أيضًا، وهو: هل الإرادة والمشيئة ملتزمة بصفة المحبة والرضا؟ فعند من نفى الإرادة الشرعية قال: كل ما شاءه الله على فهو مراد له محبوب؛ لأنه لا يحدث في ملكه شيء لا

=

وسبعمائة، وتوفى سنة إحدى وستين وثمانمائة، انظر: الضوء اللامع (١٢٧/٨)، والبدر الطالع (٢٠١/٢)، وشذرات الذهب (٢٩٨/٧)، وكشف الظنون (٢٠١/٢).

<sup>(</sup>۱) كتاب «المسامرة في شرح المسايرة» للشيخ كمال الدين أبي المعالي محمد بن الأمير ناصر الدين محمد بن أبي بكر بن علي بن أبي شريف المقدسي، ولد سنة اثنين وعشرين وثمانمائة، وتوفى سنة خمس وتسعمائة، انظر: الأنس الجليل (۲۷۷/۲ ـ ۳۸۲)، وشذرات الذهب (۲۹/۸)، وكشف الظنون (۱٦٦٦/۲).

يحبه، وبالتالي قالوا: إن كفر الكافر وعصيان العاصي هذه وقعت والله على لا يحبها، فإذًا الله على لم يردها ولم يشأها. فدخلوا في أن أفعال العبد منقسمة إلى أفعال أرادها الله وشاءها، وأفعال لم يردها الله على ولم يشأها، ما الذي شاءه وأراده؟ هو طاعة المطيع وإيمان المؤمن، وما الذي لم يرده ولم يشأه على قول الذين ينفون التقسيم أو لا يقولون به.

فإذًا يجتمع في المؤمن الطائع الإرادة الكونية القدرية والإرادة الكونية الشرعية الدينية، وأما الكافر أو العاصي فيكون في حقه الإرادة الكونية القدرية، يكون غير ممتثل للإرادة الشرعية، فمثلاً في قوله والآية في فوله والآية في الآية في في في في في في في في في الآية التي بعدها: والتي بعدها: والتي في الآية ف

الأولى: جهة في فعله على ؛ كما قال على : ﴿ وَلَكِنَ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا مُرِيدٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٣]، فالله على ما أراده فعله، لا معقب لحكمه، ولا راد لقضائه ولا لمشيئته على .

والثانية: جهة في فعل العبد، فهو من حيث الإرادة مراد للعبد وهو مراد لله على العبد يريد فعلاً يفعله من الطاعة أو من المعصية وهو مراد لله على العبد يريد فعلاً يفعله من الطاعة أو من المعصية وهو مختار، فإذا توجهت إرادة العبد لهذا الفعل وفعله فإن الله على ما مكنه من فعله إلا بعد أن شاء ذلك ؛ وذلك لأنه لا يحدث في ملكوت الله الا ما يريده على وما يشاؤه، وأذن الله على كونًا بحصول الأشياء التي يريدها العبد مما لا يرضى الله على ابتلاءً للعباد وحكمة ؛ لأن حقيقة الابتلاء لا تحصل إلا بذلك.

فإذًا من جهة إرادة العبد فإن العبد يريد، له مشيئة وله إرادة، وإذا أراد الشيء فإنه لا يكون إلا إذا أراده الله رجال كونًا، وهذا يلاحظه المرء

في نفسه، فإنك تجد ـ مثلاً ـ أن الصالح من عباد الله يتوجه إلى شيء من الفعل ويريده ثم يُصرف عنه بشيء لا يدري ما سببه، يُصرف عنه بأنواع من الصوارف، وهذا لأن الله هي لله لم يُرد أن يُحدِث ذلك لعبده المعين، والعبد تارة يكون عنده القدرة التامة على تحصيل هذا الشيء وعلى فعله، وأراده وكانت الإرادة جازمة، لكنه صرف عنه ذلك الشيء ولم يُترك ونفسه، بل منحه الله عونًا خاصًا صرفه عن ذلك السوء الذي أراد أن يفعله، كذلك ما يريد العبد أن يفعله من الطاعات وعنده القدرة عليه فإنه يلحظ من نفسه أنه لا يستطيع أن يحدث الفعل المعين بمجرد إرادته وقدرته، وإنما يلحظ في نفسه إعانة خاصة أتته منعت مضادات الإرادة ومضادات القدرة.

مثلاً: العبد أراد أن يأتي للصلاة في المسجد، وعنده هذه الإرادة وعنده القدرة على المشي في ذلك، قد تصده شواغل كثيرة؛ كأن يتسلط عليه الشيطان، أو تسلط عليه فتنة في نفسه أو في بصره، أو يثبط عن ذلك، فالمطيع الذي وُفِّق صُرفت عنه أنواع المعيقات، وهذه من إرادة الله؛ لأن الله على أراد منه أن يصلي، ولو لم تُصرف عنه هذه ربما قعد عن ذلك، فلو كانت عنده هذه الإرادة ثم أتته الشواغل فإن الله على كونًا لم يرد منه أن يصلي في المسجد؛ ولذلك لم يقع منه الصلاة في المسجد.

فالحالة الأولى: الإعانة الخاصة على تحقيق إرادته المقترنة بالقدرة، وهذا يسمى التوفيق.

والحالة الثانية: وهي سلبه الإعانة الخاصة التي تصرف عنه المضادات لما يريده من الخير، وهذا يسمى الخذلان.

وهذا وجه تعلق التوفيق والخذلان بإرادة الله على وقدرته وإرادة العبد وقدرته.

إذًا يتضح لنا مما سبق أن هذا البحث واضح . بحمد الله . ألا وهو صفة المشيئة والإرادة لله على مذهب أهل السنة والجماعة أتباع السلف الصالح، وقولهم فيها واضح سهل ميسور لا يكاد أحد لا يفهمه من عنده نوع عقل، مثلما قال شيخ الإسلام تائيته (۱):

وفي الكون تخصيص كشيريدل من له نوع عقبل أنه بإرادة

فمن لديه بعض العقل يفهم أن المشيئة متعلقة بكل شيء، والإرادة منها شرعي ديني ومنها قدري كوني، وهذا مذهب أهل السنة والجماعة.

أما أقوال المخالفين ففيها تعقيد لا يكاد يفهمه كل أحد، فلا بد فيها من فهم خاص وتعليم خاص، فهي لا تناسب الفطر، ولا تناسب العوام، وإنما تحتاج إلى تعليم تلو تعليم حتى تفهم، وهذا من الدلائل

<sup>(</sup>۱) راجع (ص۳۰۷).

على عدم مناسبتها لهذه الشريعة ؛ لأن هذه الشريعة أمية ؛ كما قال النبي الله والله المربعة المية المربعة النبي المربعة ا

وبعد أن عرفنا أدلة إثبات المشيئة والإرادة لله على، والفرق بين الإرادة الكونية والقدرية، فإن هذا التفريق مهم في باب القدر؛ لأن كثيرًا من فِرَق المضلال ضلت بسبب عدم التفريق بين الإرادة الكونية القدرية والإرادة المسرعية الدينية، وقد ساق ابن القيم على التفريق في النونية فقال (٣):

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٩١٣)، ومسلم (١٠٨٠) من حديث ابن عمر الم

<sup>(</sup>٢) انظر: الموافقات (١/٥٦)، (٧٩/٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: النونية بشرح ابن عيسى (٢١٨/٢، ٢١٩).

وقوله: ﴿ وَأَحْسِنُواْ إِنَّ اللّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٥]، ﴿ وَأَفْسِطُواْ اللّهُ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٥]، ﴿ فَمَا سَتَقَيْمُوا لَكُمْمَ فَاسْتَقِيمُوا النَّهُ يُحِبُّ النَّقَ يَعِبُ النَّمَ عَلَى اللهُ يُحِبُّ النَّقَ يَعِبُ النَّمَ اللهُ يَعِبُ النَّقَ يَعِبُ النَّهُ يَعْدُونَ يَعِبُ اللّهُ عَلَى اللهُ يَقُومُ يُحَبِّمُ اللّهُ اللهُ يَعْدُونَ يُعَبِينَ كُمُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ يَعْوَى يُعَبِينَ كُمُ اللّهُ ﴾ [اللائدة: ١٤٤]، وقوله: ﴿ فَلَ إِن كُنتُونُ يَعْبُونَ اللّهَ فَاتَعِعُونِ يُعَبِيبَكُمُ اللّهُ ﴾ [اللائدة: ١٤٤]، وقوله: ﴿ وَهُوالنَّهُ فُولًا لَوْدُودُ ﴾ [البروج: ١٤].

## الشرح:

هذه صلة لما سبق بيانه من إثبات صفات الله على، وسياق النصوص التي تدل على ذلك من كتاب الله على، ولما ذكر شيخ الإسلام على من الأدلة التي فيها إثبات صفة الإرادة لله على.

والإرادة من الناس من أثبتها وجعلها ملازمة للمحبة، فقال بعض الطوائف: إن كل ما أراده الله على قد أحبه. فجعلوا هناك تلازمًا بين المحبة والإرادة، فجعلوا كل مراد محبوبًا مرضيًا لله على.

 المتقين، ويحب المحسنين، ويحب المؤمنين، وهؤلاء هم الذين امتثلوا أمره واجتنبوا نهيه، فالمشركون ليس لهم من محبة الله رجح نصيب، والمؤمن الذي يخلط عملاً صالحًا وآخر سيئًا، هذا فيه خصلتان:

الأولى: خصلة تقتضي محبة الله ﷺ له، وتلك الخصلة هي الإيمان الذي معه.

لهذا يجتمع في المعين . يعني المؤمن . محبة من جهة وبغض من جهة أخرى.

لهذا يقول أهل السنة والجماعة: إن محبة الله على تتفاضل، فيحب بعض الناس أعظم من محبته للبعض الآخر، فمحبة الله على لإبراهيم العلى ، بل وللنبي محمد على أعظم من محبته لسائر خلقه ؛ ولذلك جعل الله على إبراهيم العلى خليلاً ، وكذلك جعل محمداً على خليلاً ، والخلة أعلى المحبة.

المقصود من هذا أن المحبة صفة قائمة بالله عَلَى، وهو الله يحب من امتثل أمره الشرعي وإرادته الشرعية، أما من كان منساقًا مع إرادته الكونية ولم يمتثل للمراد الشرعي، فإن هذا ليس محبوبًا لله عَلَى، فكل شيء في ملكوت الله منساق لمراد الله عَلَى الكوني، وما يقع في ملكوت

الله من الكفر والظلم والمعصية ونحو ذلك، هذا مُبغَض لله عَلَى ومحقوت من الله عَلَى الله ع

وفي النصوص جاءت صفة المحبة مع صفات أخر فيها معنى المحبة ، فالمحبة نوع فيه عدد من الصفات ، مثلاً: الخلة نوع من المحبة وهي أعلى أنواع المحبة ، والمودة نوع من المحبة ، وهذان الوصفان جاءا في الكتاب والسنة ، فإن الله على اتخذ إبراهيم خليلاً ، والله على يحب كما جاء في النصوص ، وكذلك له صفة المودة على ، فهو يود المؤمنين ، ويود المحسنين ، ونحو ذلك .

إذا تبين ذلك فمعتقد أهل السنة والجماعة أن إثبات صفة المحبة لا يعني إثبات جميع مراتبها، فإن المحبة مراتبها كثيرة، فمن مراتبها وأنواعها ما جاء إثباته في النصوص، ومن مراتبها وأنواعها ما لم يأت إثباته في النصوص.

فالخلة جاء إثباتها، وكذلك المحبة والمودة أثبتت، لكن العشق مثلاً والتتيم، والهوى، والصبابة، والعلاقة، ونحو ذلك من مراتب المحبة، هذه لم تثبت لله على (١)، ولا يوصف الله على بها. فإذًا مدار هذا

<sup>(</sup>۱) انظر مراتب المحبة العشر في شرح الطحاوية (۱۷۵، ۱۷۹)، وروضة المحبين (ص١٦)، ومدارج السالكين (٣٧/٣ ـ ٣٣).

فإذًا الجهتان جهة محبة الله للعبد وجهة محبة العبد لله يوقف فيها على الوارد، هذه هي طريقة أهل السنة، وأما من خالف فمنهم من يقول بالقياس، فيثبت في حق العبد كل أنواع المحبة ويتوجه بها العبد إلى الله، فيقال: فلان عشيق الإله، وقد عشق الله رضي أو تتيم بربه، أو فلان هَـوِي ربه يعني أحبه. المقصود أن هـذه المراتب لم تُـذكر في النصوص، فالمتصوفة وبعض المبتدعة من غيرهم يثبتونها ويجيزونها في

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كالله في النبوات (ص۱۰۱): «فالألفاظ المجملة التي قد يُفهم منها معنى فاسد إذا لم ترد في كلام الشارع لم نكن مجتاجين إلى إطلاقها ؛ كلفظ العشق، وإن أريد به المحبة التامة ...» ا. ه. وانظر: مجموع الفتاوى (۱۳۰/۱۰ ـ ۱۳۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٦٥، ٣٦٥٦) من حديث ابن عباس عنه ، وليس فيه (وَقَلُو اتَّخَلُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ صَاحِبَكُمْ خَلِيلاً»، وأخرجه بهذا اللفظ مسلم (٣٣٨٣) من حديث ابن مسعود عليه، وجاء من حديث أبي سعيد، وأبي هريرة، وابن الزبير، على أجمعين.

حق العبد، قياسًا على ما ورد، وهي صفة من صفات الله على، والله على جعل في قلوب عباده محبة له، لكن لا يوصف الله على إلا بما ورد، فلا يُقال: إن الله على عشق محمدًا. على أساس أن النبي على اتخذه الله خليلاً، لكنهم يقولون: الخلة أعظم، وفي إثبات الأعظم إثبات الأدنى.

وهذا باطل؛ لأن . كما قرره الأئمة . العشق مثلاً فيه اعتداء من العاشق للمعشوق، وهذا لا شك أنه ينزه عنه الله كال وكذلك ينزه عنه أولياءه؛ لأن من مراتب المحبة ما فيه اعتداء، ومنه ما فيه إهمال مثل العلاقة.

كما قال الأعشى: (١)

عُلِّقَتُهَا عَرَضًا وَعُلِّقَتِ رَجُلِاً غَيرِي وَعُلَّى أَخْرِى غَيرَهَا الرَجُلُ وَعُلَّقَتُها عَرَضًا وَعُلَلْ وَعَلَّمَةً أَخْرَى غَيرَها الرَجُلُ وَعَلَّقَتِهُ فَتِها وَهِلْ وَعِلْ وَعِلْ مَيْتَ يَهِذي يها وَهِلْ لُ

فإثبات صفة المحبة لله كلك كباقي الصفات مداره النصوص، والناس في هذه الصفة على أصناف: فأول بدعة جاءت في الصفات هي إنكار صفة المحبة، وذلك أن الجعد بن درهم (٢) أنكر أن الله كلك يتخذ من الخلق محبوبين وأخلاء، وكان يقول: إن الله لم يتخذ إبراهيم خليلاً ولم

<sup>(</sup>۱) انظر: الأغاني (۱۷۷/۹)، والبيان والتبيين (ص۱۵۹، ۳۰۸)، و جمهرة خطب العرب (۲۹۸). وقد سبقت ترجمة الأعشى (ص٦٤).

<sup>(</sup>۲) راجع ترجمته (ص۱۵۲).

يكلم موسى تكليمًا. كما رواه البخاري في «خلق أفعال العباد»(١)، فضحى به خالد القسري الأمير(٢)، وكان ذلك في يوم الأضحى(٦)، وقال ابن القيم ﷺ في نونيته (٤):

قَــسرِيُّ يَــومَ ذَبـائِح القُربَـانِ كالا ولا مُوسى الكليم السداني

وَلاَجِلِ ذَا ضَـحَى بجعــد خالــدُ ال إذ قَــالَ إبـرَاهِيمُ لــيسَ خِليلَــهُ شكرَ السَّحَيَّة كُلُّ صاحِبِ سُنَّة اللهِ درُّكَ مِسنَ أَخِسى قُريَسان

ثم أخذ هذه المقالة عنه في نفى الصفات . وخاصة صفة المحبة، وأن الله على لا يُحِب ولا يُحَب . الجهم بن صفوان الترمذي(٥)، وأيضًا كان

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في «خلق أفعال العباد» (ص٢٩)، والدارمي في «الرد على الجهمية» (ص٢١)، والذهبي في «العلو» (ص١٣١)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٠٥/١٠).

<sup>(</sup>٢) هو خالد بن عبد الله بن يزيد بن أسد البجلي القشيري، أمير مكة للوليد وسليمان، وأمير العراقيين لهشام بن عبد الملك، وهو من أهل دمشق، قال الذهبي عنه: «كان جوادًا ممدحًا معظمًا عالى الرتبة من نبلاء الرجال، لكنه فيه نصب معروف»، توفي سنة ست وعشرين ومائة وله ستون عامًا. انظر: تاريخ دمشق (١٦/١٦)، ووفيات الأعيان (٢٢٦/٢)، والوافي بالوفيات (١٥٥/١٣)، والعبر (١٦٢)، وسير أعلام النبلاء (٢٦٦٥). (٣) انظر: تاريخ دمشق (٢٥٥/٥٢)، والوافي بالوفيات (١١/٦٧)، وسير أعلام

النبلاء (٥/٤٣٢)، والبداية والنهاية (٩/٠٥)، وشذرات الذهب (١٦٩/١). (٤) انظر: النونية بشرح ابن عيسى (١/٥٠).

<sup>(</sup>٥) سبق التعريف به، راجع (ص٣١).

مصيره مصير شيخه في ذلك، وضحى به أمير خراسان سَلْمُ بن أحوز (١) جزاه الله ﷺ عن ذلك خير الجزاء، وقتله مرتدًا؛ لأنه نفى صفات الله ﷺ.

ثم ورث هذه الأقوال طوائف: منهم من ورث كل مقالة جهم، ومنهم من ورث بعضها، وكان ممن حَظِي ببعضها المعتزلة، وكان ممن أخذ أصولهم أيضًا الأشاعرة، وهكذا ما بين مُقِلِ ومُستكثر، وقد أجمع المسلمون على أن الرجلين قُتلا لخروجهما من الدين.

وهل خروجهما من الدين مكفر أو غير مكفر؟

الجواب: عند أهل السنة أن الجعد بن درهم، والجهم بن صفوان، كافران؛ لأنهما أنكرا صفات الله ﷺ الثابتة في النصوص.

هذا مذهب من ينكر محبة الله على للعض عباده، كذلك ينكرون محبة الله الله لا يُحِب ولا يُحَب، وأخذ هذا أيضًا أهل الاعتزال، فالمعتزلة يقولون: إن الله على لا يُحِب ولا يُحَب.

إذا كان كذلك فكيف يفسرون محبة الله لبعض عباده ومحبة العباد لله عَلَى النبي جاءت في النبصوص؟ مثل: قوله الله عَلَى النبي جاءت في النبصوص؟ مثل هذه الآية؟ يفسرون الحبة اللائدة: ١٥٤، كيف يفسر أولئك مثل هذه الآية؟ يفسرون الحبة

<sup>(</sup>١) انظر: الأنساب (١٣٣/٢)، والبدء والتاريخ (١٤٦/٥)، والبداية والنهاية (٢٧/١٠).

ومن الأقوال في هذا: إثبات محبة العبد لربه وإنكار محبة الرب لعبده، يعني: تأويل محبة الله لبعض عباده، وإثبات محبة العباد لله، وهذا قول كثير من المنتسبين للأشعرية، فإنهم يثبتون محبة العبد ولكن لا يثبتون محبة الله وكلى لأن المحبة صفة تقوم بمن المصف لها، ويقولون: لا مانع بأن يتصف العبد بذلك.

إذا تبين ذلك، فإن قول أهل السنة والجماعة واضح بين، والأدلة على ما قرره أئمتنا ـ رحمهم الله تعالى ـ كثيرة في الكتاب والسنة، وقد ذكر شيخ الإسلام بعضًا من الآيات، منها قوله و أَخَينُوا إِنَّالله عبين في البقرة: ١٩٥١، وفي قوله: ﴿ وَأَخِينُوا إِنَّالله يُحِينُ الله عبين الله عبين الله عبين الله عبين الله عبين القرآن إذا أتت بعد أمر أو نهي أو خبر أنها تفيد التعليل، والله و أمر بالإحسان بقوله: ﴿ وَأَخِينُوا الله و علل ذلك بأنه يجب الحسنين، ومن المتقرر في الأصول أن حذف ما يتعلق بالفعل يفيد

العموم؛ كأن يُقال: أحسن إلى نفسك، أحسن إلى والديك، أحسن إلى أهلك، أحسن إلى أهلك، أحسن إلى ذبيحتك، ونحو ذلك.

هنا الله على أمر بالإحسان، ولم يذكر الذي يتوجه إليه الإحسان ولم يذكر الذي يتوجه إليه الإحسان وهذا يفيد العموم، فذلك دليل على أنه مأمور بالإحسان لكل أحد، إلا ما خصه الدليل من الكفار الذين أظهروا العداوة للمسلمين.

وقوله: ﴿ يُحِبُ ﴾ هذا فعل مضارع، والفعل المضارع ينحل إلى مصدر، وزمان الحاضر، وأفاد هنا إثبات المحبة؛ لأنه يشتمل على مصدر يحب يعني له المحبة في الزمان الحاضر، وفي قوله: ﴿ يُحِبُ مصدر يحب يعني له المحبة الله على المحسنين ليست قديمة وإنما هي حديثة، وهذا من جنس كثير من الصفات التي يقال فيها: قديم النوع حادث الآحاد، فالله على من صفاته أنه يحب، والمحبة من صفات الله على وتعلقها بمن أحبه تعلق حاضر ليس تعلقًا قديًا، وهذا من فوائد قوله: ﴿ يُمُنُ المُحْسِنِينَ ﴾ .

من فوائد الآية أيضًا: أن الله عَلَى يجب من امتثل أمره، والأمر هنا بالإحسان، وكما هو معلوم الإحسان يتفاضل، يعني: فعل العبد في امتثال هذا الأمر الذي هو ﴿ وَأَحْسِنُوا ﴾ هل هو على مرتبة واحدة أم على مراتب؟

- من الناس من يأتى بالإحسان كله.
  - ومنهم من يأتي بأكثره.
  - ومنهم من يأتي ببعضه.

فالناس في امتثال الأمر يتفاوتون، وبناءً عليه فإن المحبة تتفاوت؛ لأن الله عليه فينتج من ذلك لأن الله عليه المحسنين، والمحسنون تتفاضل مراتبهم، فينتج من ذلك تفاضل المحبة.

قال هنا: ﴿ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴾ وهذه الآية مثل الأولى حيث أتت ﴿ إِنَّ ﴾ بعد فعل أمر فهي تفيد التعليل، وكذلك مجيء الفعل المضارع ﴿ يُمِثُ ﴾ وفيه دلالة على الصفة وعلى الزمان،

وفي الآية أيضًا دلالة على تفاضل هذه الصفة بتفاضل الامتثال لهذا الأمر.

وهنا بحث يرد كثيرًا وهو: أن الله رجح لله صفات وله أسماء ويحب من العبد أن يكون فيه ما يناسبه من تلك الصفات.

مثلاً: في الحديث الذي رواه مسلم وغيره قال النبي الله الرجل يلحل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر، قال رجل: إن الرجل يحب أن يكون ثوبه حسنًا ونعله حسنةً. قال: «إنَّ اللَّه جَمِيلٌ يُحِبُ الْجَمَالُ الْكِبْرُ بَطَرُ الْحَقِّ وَغَمْطُ النَّاسِ» (()) والله على مقسط ويحب المقسطين، وهو على محسن ويحب المحسنين. هذه المسألة وهي امتثال العبد لصفات الله على وتأثره بذلك وإتيانه بها، الناس فيها ما بين جاف وغال، وأما أهل السنة فإنهم أثبتوا ذلك على ما جاء في النصوص.

بيان ذلك: أن غلاة الصوفية والفلاسفة يقولون: إن الفلسفة هي التخلق بصفات الله على قدر الطاقة. هكذا يجعلون الفلسفة التي هي أعلى الحكمة عند الصوفية أن تمتثل صفات الله رضفات الله الحكمة عند الصوفية أن تمتثل صفات الله الحكمة عند الصوفية إلى الجمال، أو الصفات التي هي راجعة إلى الجمال، أو الصفات التي هي راجعة إلى

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٩١) من حديث ابن مسعود ١٠٠٠.

الجلال، أو الصفات الراجعة إلى الربوبية، أو الصفات الراجعة إلى الألوهية، لذلك دخلوا في مسائل في الفناء ليس هذا محل بيانها.

أهل السنة في هذا قالوا: هذه المسألة يُنظر إليها بمعرفة العبد لنفسه، وبعلم العبد بربه على العبد إذا علم حق الله على وعلم ما يستحقه على من الصفات التي لا يشاركه فيها أحد، وعلم الصفات التي أحب من عباده أن يتمثلوها في أنفسهم، صار عنده الفرق، وتارة يكون الفرق بالنظر إلى الدليل، وتارة يكون الفرق بالنظر إلى علم العبد بصفات الله على .

فمثلا: ما ورد من الصفات نثبته، نقول: الله ﷺ محسن.

وقد أثبت شيخ الإسلام وابن القيم ـ رحمهما الله تعالى ـ في أسماء الله على المحسن من الله على المحسن من عباده (۱).

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوی (۳۲/۸)، (۳۲/۸)، (٤٤٨/١٦)، وشفاء العليل (ص١٠٥). وقال ابن القيم ﷺ في نونيته:

وَصف وَفِع لَ فَه وَ بَرَّ مُحسِنَ مُولِي الجَويل وَدَاثِمُ الإِحسَانِ انظر: النونية بشرح ابن عيسى (٢٣٤/٢).

فنثبت هذا (۱)، ونقول: يتمثل العبد بهذه الصفة، ويتأثر بها، ويفعل ما يستطيع من ذلك.

كذلك الرحمة ، الله على رحيم ، فيتمثل العبد بهذه الصفة ويتأثر بها ويفعل ما يستطيع من ذلك ، قال على الرَّحْمُنُ الرَّحْمُنُ الرَّحْمُنُ الرَّحْمُنُ الرَّحْمُنُ الرَّحْمُنُ الرَّحْمُنُ الرَّحْمُنُ الرَّحْمُنُ فِي السَّمَاءِ»(٢).

كذلك الجمال: «إنَّ اللَّهَ جَمِيلٌ يُحِبُّ الْجَمَالَ»(٣)، فإذا كان الله الله على الله على العبد.

<sup>(</sup>١) عن شداد بن أوس شه قال: حفظت من رسول الله شه أنه قال: «إن الله تحلق محسن يحب الإحسان ...»، الحديث أخرجه عبد الرزاق في مصنفه (٤٩٢/٤)، والطبراني في الكبير (٧١٢١)، وعن أنس شه عن النبي شه قال: «إذا حكمتم فاعدلوا، وإذا قتلتم فأحسنوا؛ فإن الله حجل محسن يحب الإحسان» أخرجه الطبراني في المعجم الأوسط (٢/٠٤)، وابن عدي في الكامل (٢/٠٤)، وهو حديث حسن بشواهده.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٤٩٤١)، والترمذي (١٩٢٤)، وأحمد في المسند (١٦٠/٢)، وابن أبي شيبة في مصنفه (٢١٤/٥)، والطبراني في الأوسط (٢٣/٩)، والحاكم في المستدرك (١٢٥/٤)، والبيهقي في الكبرى (٤١/٩)، وفي شعب الإيمان (٤٧٦/٧) من حديث عبد الله ابن عمرو

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه قريبًا.

قالوا: مدار ذلك إذًا على ما جاء في النصوص، فإذا كان في النص ما يدل على امتثال العبد لصفات الله . بفعله ما يستطيع من ذلك بما يناسب عبوديته . فإنه يفعل ذلك لدلالة النصوص على ذلك.

وهذه خلاصة الكلام في هذا البحث الواسع.

قوله على: ﴿ فَمَا اسْتَقَدُوا لَكُمْ فَاسْتَقِيمُوا لَمُمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُتَقِينَ ﴾ الله يهذه (ما) شرطية ، يعني: إن استقاموا لكم فاستقيموا لهم ، الشاهد من هذه الآية قوله على: ﴿ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُتَقِينَ ﴾ وهذا فيه إثبات صفة الحبة ، وسبق بيان أن المحبة تتفاضل ؛ لأن التقوى تتفاضل ، والتقوى اسم جامع لطاعة الله واجتناب معصيته ، وأصلها من اتقاء الشيء ، تقول: اتقيت الشيء بالشيء إذا جعلت بينك وبينه وقاية ، والعرب تعرف ذلك ، كما قال الشاعر: (١)

<sup>(</sup>١) من شعر النابغة الذبياني، وهو أبو أمامة زياد بن معاوية بن ضباب بن جابر بن يربوع، أحمد شعراء الجاهلية المشهورين ومن أعيان فحولهم . انظر: طبقات فحول الشعراء (١٨/١)، والأغاني (١٤/١١)، والذخيرة في محاسن أهل الجزيرة (٧٠٦/٤).

قوله على: ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَحِبُ التَّوْبِينَ وَيُحِبُ الْمُتَعَلِقِرِينَ ﴾ البقرة: ٢٢٢]، قوله: ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَحِبُ التَّوابِينَ ﴾ التوابون: جمع تائب أو جمع التواب، والتائب والتواب صيغة مبالغة من التائب، تاب يتوب توبة وهو التائب، والتائب اسم فاعل التوبة أو اسم من قامت به التوبة، والمبالغة منه التواب، وتاب بعنى رجع من شيء إلى شيء، وقريب منها: ثاب وآب ونحو

من هم التوابون ؟

ذلك.

الجواب: التواب من يقبل التوبة، ودليله قوله ﷺ: ﴿ وَهُوَالَّذِي يَقْبَلُ النَّوْبَةُ عَنْ عِبَادِمِهُ وَيَعْفُوا عَنِ السَّيِعَاتِ ﴾ [الشورى: ٢٥].

هل من معنى آخر لاسم الله التواب؟

الجواب: التواب في أسماء الله على متعلق بالتائبين، وتعلقه بالتائبين تعلقان (١):

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم ﴿ اللَّهُ فِي نُونيته :

أحدهما: قبل التوبة، فالله على التواب على التائب قبل أن يتوب، ولو يتوب، بعنى: أنه هو الذي وفق التائب وأعانه على أن يتوب، ولو كان العاصي لنفسه دون إعانة ولا توفيق من الله على لم تحصل منه التوبة ؛ لأن أعداء الإنسان كُثر، والشياطين كُثر يريدون أن يضلوه، فالله عنى وفق التائب إلى التوبة، وأذن له بذلك.

والثاني: بعد التوبة، فالله على التواب على التائب بعد وقوع التوبة، بمعنى: أنه يقبل التوبة عن عباده، ويحقق أثر القبول وهو الاعتداد بها، وأن تُمحى عنه سيئاته، فإن التوبة تَجُبُ ما قبلها؛ كما قال النبي على: «التَّائِبُ مِنَ الدَّنْبِ كَمَنْ لاَ ذَنْبَ لَهُ»(١)، وكما في قوله على النبي على الله المنها على المنها المنها النبي الله المنها المنها المنها المنها المنها المنها الله المنها المنها الله المنها ا

وَالنَّـــوبُ فِـــي أُوصَـــافِهِ نُوعَــانِ بَعــــدَ الْتَـــابِ يمِنَّـــةِ الْتَـــانِ

(۱) أخرجه ابن ماجه (٤٢٥٠)، والطبراني في الكبير (١٠٢٨١)، والبيهقي في الكبرى (١٠٤٨١)، وأبو نعيم في الحلية (٢١٠/٤) من حديث ابن مسعود الله قال المنذري في الترغيب والترهيب (٤٨/٤): «ورواة الطبراني رواة الصحيح»ا.ه. وللحديث شاهد من حديث ابن عباس في أخرجه البيهقي في شعب الإيمان (٤٣٦/٥).

**ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا** ﴿ الزمر: ٥٣]، فقد أجمع المفسرون على أنها نزلت في التائبين (١).

قول ه الآية مثل ما سبق فيها دلالة على تفاضل محبته الله لهؤلاء وهؤلاء ؟ هذه الآية مثل ما سبق فيها دلالة على تفاضل محبته الله لهؤلاء وهؤلاء ؟ لأن من الناس من يتوب من كثير من الذنوب لكن لا يتوب من بعض الذنوب، فإذًا محبته ليست كمحبة من يتوب من كل ذنب، وكذلك يحب المتطهرين الذين تطهروا من أنواع النجاسات الحسية والمعنوية، يعني: صاروا أهل طهارة، وهؤلاء أيضًا يتفاضلون.

قال عَلَىٰ بعدها: ﴿ قُلْ إِن كُنتُم تُعِبُونَ اللّه فَأَنَّ مِعُونِي يُعَبِبَكُمُ اللّه وَيَغْفِر لَكُرُدُوبكُرُ ﴾ [آل عمران: ٣١]، قوله: ﴿ قُلْ إِن كُنتُم تُعِبُونَ الله ، فأنزل عَلَىٰ على محمد نصارى نجران (٢) ، حيث زعموا أنهم يجبون الله ، فأنزل عَلَىٰ على محمد على أن يخاطبهم بقوله: ﴿ قُلْ إِن كُنتُم تُعَبُّونَ اللّه فأتَبِعُونِي يُعَبِبَكُمُ الله ﴾ ، أي: إن كنتم تزعمون أنكم تحبون الله فليس هذا هو الشأن ، إنما الشأن أن يحبكم الله عَلَى محمدًا يحبكم الله عَلَى محمدًا

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۱۲۵/۵)، وزاد المسير (۱۸۹/۷، ۱۹۰)، وتفسير ابـن كـثير (رم۱۸۹)، وتفسير البـن كـثير (رم۱۲/۱).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطبري (٢٣٢/٣، ٢٣٣)، وتفسير ابن أبي حاتم (٦٣٣/٢)، وزاد المسير (١/٣٧٣)، والدر المنثور (١٧٨/٢).

الشأن أن تُحب الله، وليس الشأن أن تُحب ولكن الشأن أن تُحب الله، وليس أن تُحب الله، وليس الشأن أن تحب الله، وليس الشأن أن تحب الإسلام، وليس الشأن أن تحب الدين، وليس الشأن أن تحب نصرة الله على ، ولكن الشأن أن تُحب، يعني: أن يحبك الله في أعمالك تلك كلها.

ومن تأمل أحوال النصارى وجد أنهم يزعمون أنهم أبناء الله وأحباؤه، لكن هل هم كذلك؟ الجواب: لا، بل هذه دعوى مجردة، والبرهان الاتباع: ﴿ فَأَتَبِعُونِي يُحِبِبُكُمُ اللهُ ﴾.

كذلك الخوارج في الفرق الإسلامية يزعمون أنهم يحبون الله، بل وصف النبي عبادتهم لله بقوله: (يَحْقِرُ أَحَدُكُمْ مَلَاتَهُ مَعَ مَلَاتِهِم، وَمِيامَهُ مَعَ مِيامِهِم، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمُرُوقِ السَّهُم مِنَ الرَّمِيَّةِ» (٢)، مع أنهم أهل صلاة عظيمة، وأهل صيام عظيم، وهم يزعمون أنهم أهل محبة الله، وهم في قلوبهم من محبة الله الشيء العظيم، وقلوبهم وجلة خائفة محبون لله، لكنهم لما لم يتبعوا السنة، ولم يتبعوا طريقة الصحابة وخالفوا ذلك، كانوا أهل وعيد، وكانوا من

<sup>(</sup>١) انظر: النبوات (ص٧٣)، وتفسير ابن كثير (١/٣٥٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٦١٠)، ومسلم (١٠٦٤) من حديث أبي سعيد الخدري ﷺ.

المرقة من الدين، نسأل الله على العافية، وهكذا كل طائفة من طوائف الضلاّل، وكذلك الصوفي الضال أو بعض أهل الابتداع من غيرهم من الفرق الكلامية، تجد أن عنده خشية، ودموعًا، وخوفًا من الله على ومحبة، لكن ليس الشأن في أن العبد يحب الله على ، إنما الشأن أن يحبه الله ؛ كما قال من قال من السلف: «ليس الشأن أن تحب لكن الشأن أن تحبه من السلف. «ليس الشأن أن تحب لكن الشأن أن تحب.».

أي: فليس الشأن أن تحب أنت، إنما المسألة العظيمة أن تسعى في محبة الله على لك، وهذا إنما يكون عن طريق واحد وهو اتباع النبي على ظاهرًا وباطنًا، وسواء في ذلك سلوك الفرد في نفسه أم سلوكه في غيره. هذه مسألة عظيمة وهي مسألة محبة العبد لربه ومحبة الرب لعبده،

وقد كتب شيخ الإسلام في ذلك قاعدة اسمها «قاعدة في الحبة» (١) طُبعت ضمن مجموعة الرسائل، ثم انتزعت مستقلة، وهي رسالة نفيسة في هذا الأمر في محبة العبد لربه ومحبة الرب لعبده، وابن القيم الشكائلة

<sup>(</sup>١) «قاعدة في المحبة» طبعت بتحقيق د. محمد رشاد سالم، ط. مكتبة التراث الإسلامي، القاهرة.

كتب كتابًا عظيمًا في ذلك، وهو كتاب **(روضة الحبين) (١)**، وفصل فيها هذه المسألة تفصيلاً جيدًا.

ثم ذكر شيخ الإسلام والله وله الله والله و

<sup>(</sup>١) كتاب «روضة الحبين ونزهة المشتاقين» مطبوع عدة طبعات ومتداول، منها: طبعة دار الكتب العلمية، بيروت.

<sup>(</sup>٢) قال ابن القيم ﴿ اللَّهُ فِي نُونيته :

وَهُ وَ السَوَدُودُ يَحِ بُهُم وَيُحِبُّهُ أَحَبَابُ مَ وَالفَ صَلَ للمَّ المَا المَ

والودود فعول، وفعول في اللسان العربي تارة تكون بمعنى فاعل يعني: (واد)، وتارة تكون بمعنى مفعول يعني: (مودود)، فالودود في أسماء الله له معنيان (١):

- ودود فعول بمعنى فاعل، يعنى: واد، أي: محب.
- ودود فعول بمعنى مفعول، يعنى: مودود، أي: عبوب، فإذًا في هذا الاسم إثبات أنه هذا يود ويُود، أي: يُحِب ويُحَب، فقوله: ﴿ وَمُوَالْفَنُورُالُودُودُ ﴾ [البروج: ١٤] يعني: الذي يُحِب ويُحَب ويُودُ، ويُود، كيف لا؛ وآلاؤه وإنعامه وفضله على عباده يرونه أمامهم في كل لحظة؟ قال هذا الله ومَايِكُم مِن نَعْمَة وَمِنَ اللّهِ ﴾ [النحل: ٥٣].

(١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كالله في النبوات (ص٧٦): «قال أبو بكر الأنباري: الودود معناه المحب لعباده، ومن قولهم: وددت الرجل أوده وُدًا وودًا وودًا، ويقال: وددت الرجل وُدادًا وودادًا ووَدادةً» ا.ه. وانظر: لسان العرب (٤٥٤/٣).

## اللاّلى البهية في شرح العقيدة الواسطية

وقوله: ﴿ بِسِمِ اللّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيدِ ﴾ [النمل: ٣٠]، وقوله: ﴿ رَبُّنَا وَسِعْتَ كُلُّ هَى وَرَحْمَةً وَعِلْمًا ﴾ [غافر: ٧]، وقوله: ﴿ وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ [الأحرزاب: ٤٦]، وقوله: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتَ كُلُّ هَي وَ يَحِيمًا ﴾ [الأعرزاف: ٢٥٦]، وقوله: ﴿ كُنَّ كَنَّ كَرَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَة ﴾ [الأنعام: ٢٥]، وقوله: ﴿ وَهُو الْفَفُورُ الرَّحِيثُ ﴾ [يونس: ٢٠١]، وقوله: ﴿ فَاللّهُ خَيْرُ حَنِفِظًا وَهُو الرَّحْمُ الرَّحِينَ ﴾ [يوسف: ٢٤].

## الشرح:

هذه الآيات التي استدل بها شيخ الإسلام وهذه البسملة الرحمة بدأها بقول الله على: ﴿ بِسَمِ اللّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِمِ ﴾ وهذه البسملة هي آية من القرآن، وليست آية من كل سورة على الصحيح، يعني: أن البسملة التي في أول السور عدا سورة براءة الصحيح من أقوال أهل العلم (۱) أنها آية من القرآن أنزلت للفصل بين السور، ولكنها ليست في العدمعدودة مع آيات كل سورة، وهي أيضًا بعض آية في سورة النمل العدمعدودة مع آيات كل سورة، وهي أيضًا بعض آية في سورة النمل

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن عطية (۱/۰۱، ٦٠)، ومجموع الفتاوى (٣٩٩/١٣)، وتفسير ابن كثير (٩/١٣)، وتفسير القرطبي (١/١٠) وما يعدها)، والإتقان في علوم القرآن (١/٠١).

وهذه الآية: ﴿ بِسِمِ اللّهِ الرَّحْنَ الرَّحِيمِ ﴾ أولها ﴿ بِسَمِ ﴾ الباء حرف جر و(اسم) مجرور بالباء، ومن المتقرر في اللغة أن الجار والمجرور لابد له من متعلق يتعلق به لأنه شبة جملة، وشبه الجملة تضعف عن أن تقوم بنفسها، فلابد أن تتعلق بمتعلق، وهذا المتعلق اختلف العلماء في تقديره وسبق لنا أن بينا شيئًا من ذلك (۱)، والصحيح فيه أنه يُقدر بما يناسب المقام، فإذا كانت القراءة قال: ﴿ بِسَمِ اللّهِ الرَّحْنَ الرَّحِيمِ ﴾ ، يعني: أقرأ بسم الله، وإذا أراد الشرب قال: بسم الله، يعني: أشرب بسم الله، إذا أراد الأكل قال: بسم الله، يعني: آكل أو أطعم بسم الله ... وهكذا.

والباء هنا للاستعانة، وهي مثل الباء في قولك: كدت أسقط فأمسكت بالشجرة. يعني: أن الشجرة استعنت بها على ذلك، وهي مع كونها للاستعانة ﴿ بِشَرِاللّهِ ﴾ يعني: أقرأ مستعينًا بكل اسم لله، ففيها معنى الإلصاق أيضًا، وهذا فيه معنى توجه القلب ولزوم القلب لمعرفة أسماء الله على وآثارها في ملكوته. وقول القائل: بسم الله، يعني: بكل اسم لله.

<sup>(</sup>۱) راجع (ص۲۱).

الشاهد من الآية قوله: ﴿ **الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ** ﴾، وهذه فيها إثبات صفة الرحمة لله ﷺ، وهكذا الآيات بعدها.

وقبل الدخول في معانى الآيات بالتفصيل نذكر أن هذه الآيات دلت على إثبات صفة الرحمة لله عجلاً، ودلت على أن من أسماء الله ﴿ ٱلرَّحْمَنِي ﴾ ، و﴿ ٱلرَّحِيمِ ﴾ ، ودلت أيضًا على أن الخلق منهم راحم كما قال: ﴿ وَهُوَارُحُمُ الرَّحِينَ ﴾ [يوسف: ٦٤]، وهذه تحتاج إلى شيء من التفصيل، وبيان ذلك أن صفة الرحمة عند أهل السنة والجماعة هي صفة قائمة بالله عَلَى ، ومعنى كونها قائمة بالله يعنى: أنها غير قائمة ببعض خلقه، وهي صفة له كلل لم يزل الله كلل متصفًا بصفة الرحمة، وهي صفة ذاتية باعتبار أنها لا تنفك عن الموصوف وهو الله عَلَّ ، وفعلية باعتبار أنها تصل إلى المخلوق؛ لهذا قال العلماء في اسم الله ﴿ ٱلرَّحْمَنِنِ ﴾ و ﴿ ٱلرَّحِيمِ ﴾: إن اسم ﴿ ٱلرَّحْمَنِنِ ﴾ للصفة المتعلقة به، و ﴿ ٱلرَّحِيمِ ﴾ للصفة المتعلقة به التي لها أثر في خلقه، فإذا ﴿ ٱلرَّحْمَيٰنِ ﴾ فيه لزوم الصفة، و﴿ ٱلرَّحِيمِ ﴾ فيه تعدي الصفة (١).

<sup>(</sup>١) قبال ابن القبيم والنائم في الفوائد (١/٢٨): «الرحمن دال على الصفة القائمة به سبحانه، والرحيم دال على تعلقها بالمرحوم، فكان الأول للوصف والثاني للفعل، فالأول دال على أن الرحمة صفته، وإذا أردت فهم هذا

أهل السنة قولهم في صفة الرحمة . كغيرها من الصفات لله ولله أنها تُثبت من غير دخول في تأويل ولا تكييف ولا تحريف ولا تعطيل يصرفها عن حقائقها اللائقة بها، فلله ولله وحمة تليق به، ورحمة الله ليست كرحمة المخلوق، فإن المخلوق له رحمة تناسبه، والخالق وليست كرحمة تليق بجلاله وعظمته، وهذا على حد القاعدة التي ذكرها الخطابي (۱)، ووافقه عليها علماء السنة في أن القول في الصفات كالقول في اللائات، يُحتذى فيه حذوه، ويُنهج فيه على منواله (۱). يعني: أنه كما أن إثبات الذات لله وقل إثبات وجود لا إثبات كيفية، فكذلك إثبات صفاته الله النات وجود مع ما اشتملت عليه من المعنى المعلوم باللسان، وليس ذلك بإثبات كيفية. هذه طريقة أهل السنة والجماعة في هذه الصفة

=

فتأمل قوله: ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴾ ، ﴿ إِنَّهُ بِهِمْ رَهُوفُ رَّحِيمٌ ﴾ ، ولم يجئ قط (رحمن بهم)، فعلم أن الرحمن هو الموصوف بالرحمة ، ورحيم هو راحم برحمته ، وهذه نكتة لا تكاد تجدها في كتاب» ا. ه.

<sup>(</sup>۱) سبقت ترجمته، راجع (ص۸۵).

<sup>(</sup>٢) انظر: معالم السنن (١٢٢/٧) مع مختصر المنذري والتهذيب، حيث ذكر كلام السلف في الإثبات والإمرار، وقد أورد الذهبي هذه القاعدة في كتابه العلو (ص٢٣٦) بالمعنى نقلاً عن الخطابي، وانظر: فتح الباري (٣٧٣/١٣)، والتدمرية (ص٤٣ ـ ٤٥)، وبيان تلبيس الجهمية (١/٣٩)، والصواعق المرسلة (٢٢٩/١).

وفي غيرها من الصفات، فالقول في الصفات كالقول في الذات، أو القول في الندات،

أما المبتدعة فقد تشعبوا في صفة الرحمة أو في أسماء الله التي تضمنت صفة الرحمة مخلوقة ؛ لأن تضمنت صفة الرحمة مخلوقة ؛ لأن أصلهم أنه ليس لله على صفات أصلاً إلا صفة الوجود المطلق ؛ لهذا فإن السم الله ﴿ الرّحين ﴾ ، واسم الله ﴿ الرّحيم ﴾ يفسرهما الجهمية بأنهما مخلوقات منفصلة ، فالرحيم عندهم فعيل وهو المرحوم ، والرحمن فعيلان وهو الذي رُحم ، فلا يجعلون الرحمن لازمًا ولا الرحيم فيه التعدي ، بل يجعلون الكل على قاعدتهم في الأسماء التي في القرآن والسنة أنها تُفسر بالمخلوقات المنفصلة ، ولهم تفاصيل تُطلب من محلها .

أما المعتزلة، فإنهم ينكرون صفة الرحمة أصلاً، ويقولون: إن الرحمة مجازعن الإنعام، فإذا أتت صفة الرحمة فسروها بالإنعام، فالرحمن المنعم عندهم، والرحيم هو المنعم أيضًا، ويقولون الرحمة مجاز. مجازعن أي شيء؟ عن أثرها ألا وهو الإنعام على العبد، والإنعام من آثار الربوبية، فأرجعوا صفة الرحمة إلى معنى الربوبية.

<sup>(</sup>١) انظر: بيان تلبيس الجهمية (ص١١٣).

أما الأشاعرة ، فعندهم أن الرحمة تفسر إما بالإنعام كما قال المعتزلة ، وإما بأنها إرادة الإنعام وإرادة الإحسان ، والسبب في ذلك أن الصفات عندهم التي لا تليق بالله عقلاً يرجعونها إلى إحدى الصفات السبع التي أثبتوها عقلاً ، ومن الصفات السبع عند الأشاعرة صفة الإرادة ، فقالوا: الرحمة إرادة الإنعام فأرجعوا صفة الرحمة إلى صفة الإرادة.

فتحصل لنا أن المخالفين من الجهمية والمعتزلة والأشعرية والماتريدية مثل الأشعرية منهم من قال بأن ثم مجاز، ومنهم من قال بالتأويل.

ولهذا نقول: هذان اللفظان يكثر تردادهما في كتب العقيدة وكتب تفسير المبتدعة، فتارة يقولون في الصفات: هذه مجاز عن كذا، أو يقولون: هذه تُأول بكذا، أو المراد بها كذا مما يخالف ظاهرها، ويرجعونها إلى إحدى الصفات السبع. والمجاز والتأويل لابد لطالب العلم أن يفرق بينهما، فإن المجاز شيء والتأويل شيء آخر، فإن الأصوليين حينما يتكلمون عن دلالات الألفاظ يجعلون من تقسيم دلالات اللفظ أن اللفظ ينقسم إلى: حقيقة، ومجاز.

وهناك تقسيم آخر بأن اللفظ ينقسم إلى: ظاهر، ومؤول.

فبحث المجاز مرتبط بالحقيقة، وبحث التأويل مرتبط بالظاهر، فما تعريف المجاز؟ المجاز عندهم هو نقل اللفظ من وضعه الأول إلى وضع

ثان لمناسبة بينهما، ماذا يعنون بالوضع الأول؟ يعنون به المعنى الذي من أجله وضعت العرب هذا الاسم لذاك المسمى، فمثلاً: لفظ الأسد، يقولون: الأسد أطلقته العرب على الحيوان المفترس، هذا وضعه الأول، ثم بعد ذلك نُقل إلى غيره. ويقولون: الرحمة أطلقتها العرب أصلاً على هذا الشعور الذي يجده الإنسان في نفسه، ثم بعد ذلك نقل إلى غيره ... وهكذا.

فإذًا عندهم المجازهو نقل اللفظ من وضع أول إلى وضع ثان للمناسبة بينهما، ومناسبات المجازكثيرة أوصلها بعضهم إلى ثلاثين مناسبة، تُذكر في المقدمات اللغوية في كتب الأصول، وكذلك فيها مصنفات مفردة، وقد تسمى العلاقة، فيقال: لمناسبة أو لعلاقة بينهما.

أما التأويل فتعريفه: هو صرف اللفظ عن ظاهره المتبادر منه إلى غيره لقرينه، فإذا التأويل ليس فيه نقل إنما فيه صرف اللفظ عن ظاهره المتبادر منه إلى غيره لقرينه، فإذا قالوا: الرحمة مجاز عن الإنعام - يعني في حق الله - فمعنى ذلك أن الرحمة لها وضع أول وأنها نقلت إلى وضع ثان وهو الإنعام للمناسبة، ما المناسبة عندهم بين رحمة الإنسان التي جُعلت الوضع الأول للرحمة والإنعام الذي سمي رحمة عندهم؟ الجواب: المناسبة أو العلاقة بينهما الأثر في المخلوق.

أما التأويل فهو إرادة كذا، فقالوا: الرحمة إرادة الإنعام والرضا، وإرادة الإحسان. فهذا تأويل؛ لأنه صرف للفظ عن ظاهره المتبادر منه، وظاهره المتبادر منه صفة الرحمة صُرف إلى صفة أخرى هي الإرادة.

فإذًا لفظ الرحمة لم يُنقل أصلاً في لغة العرب إلى الإرادة؛ ولهذا لا يسمى هذا مجازًا، ولكن قالوا: إرادة كذا. فمعنى ذلك أن الظاهر غير مراد، والمراد أن تكون الرحمة بمعنى إرادة الإنعام مثلاً.

إذا تقرر هذا فالقول بالمجاز له حالان:

الحالة الأولى: أن يُدّعى المجاز في صفات الله عظل ، وإذا ادّعى المجاز في صفات الله على ، وإذا ادّعى المجاز في صفات الله على صفات الله على صفات الله على صفات الله على المحادة لا يدخلها المجاز (۱) ، وسيأتي برهان ذلك.

الحالة الثانية: إذا قيل بأن المجاز في آيات لكن ليست من آيات الصفات، ولا من الآيات التي فيها الغيب، أو أن المجاز في حديث النبي كلكن ليس في الأحاديث التي فيها ذكر الصفات، ولا في ذكر الأمور الغيبية؛ كما فسروا قوله على : ﴿ حِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَنَى ﴾ [الكهف: ٧٧]، فقالوا: هذا مجاز، وعند قوله على : ﴿ وَاَخْفِضْ لَهُ مَا جَنَاحَ الذُّلُ مِنَ الْرَحْمَةِ ﴾ [الإسراء: ٢٤]، قالوا: هذا مجاز، وعند قول الله على :

<sup>(</sup>۱) راجع (ص۱٤۳).

﴿ وَسَعَلِ الْقَرْبِيَةَ الَّتِي كُنَافِهَا وَالْعِيرَ ﴾ ليوسف: ١٨٦، قالوا: هذا مجاز ... إلى آخره؛ لأنهم نظروا إلى الاستعارة، والحجاز هو أغلب الفن الثاني من فنون البلاغة الذي هو فن البيان، والحجاز له صور كثيرة من الاستعارة وغيرها؛ فإن ادُعي الحجاز في غير باب الصفات والغيبيات فالخلاف عندئذ يكون خلافًا أدبيًا ليس له مساس بالعقيدة.

إذا تبين هذا فنقول:

أولاً: المجاز هو نقبل للفظ من وضع أول إلى وضع ثان، هذا التعريف للمجاز لم يُعرف عن أحد من اللغويين قبل ظهور المعتزلة، فإذًا التعريف في نفسه حادث، ويلحظ فيه الحدوث من جهة أن المعرف بهذا التعريف معتقد أن اللغات أصلها اصطلاحي؛ لأنه قال: نقل اللفظ من وضعه الأول، فهو معتقد بأن اللغة أصلها اصطلاحي اصطلح الناس عليه، وهذه مسألة مختلف فيها بين أئمة اللغة المتقدمين هل اللغات أصلها اصطلاحي أم أصلها توقيفي، يعني: هل أصلها من الله أم هي مما اصطلح عليه الناس؟

وذلك التعريف للمجاز فيه تقرير لأحد القولين، وهذا غير معروف عند أئمة اللغة المتقدمين؛ لهذا صار التعريف فيه ضعف من جهة أنه أخذ بأحد القولين في أصل اللغات، وهذا غير متفق عليه، بل هناك من أهل العلم من قال: أصل اللغات توقيفي وذلك لقوله على الأسماء في ما من قال البقارة: ٣١، فادم الناسماء على على الأسماء

وهذا أصلها، ومن الأسماء التي عُلمها آدم اسم الرحمة، فهو عُلم ذلك والمعلم له هو الله على فهو عُلم ذلك أنه لا يُتّيقن في لغة العرب أن الوضع الأول - كما زعموا - أن الرحمة وُضعت للإنسان.

وللقائل أن يقول: لماذا لا تكون الرحمة مما عُلّمها آدم وعرفت؟ فتكون أولاً في وضعها الأول هي الرحمة لله ﷺ، ولكن عُلّمها آدم بما عنده من قدر الرحمة.

هذا تناقض؛ ولهذا لا تستقيم الحجة عندهم بأن الوضع الأول للرحمة في الإنسان، وهو الذي بنوا عليه دعوى المجاز في أشياء كثيرة، فمما يُستمسك به في رد المجاز في الصفات أن الوضع الأول ليس معروفًا ولا يمكن لأحد أن يجزم بأن الوضع الأول هو كذا؛ لأنه لا سبيل إلى ذلك إلا بالنقل.

واللغويون أنفسهم ذكروا في أبيات الأشعار المعروفة زيادة ونقصانًا، قالوا: هذا يصح وهذا لا يصح، وهذا منسوخ وهذا مثبت. وسبب ذلك اختلاف النقل وتصحيح بعض ذلك، فمن أين لهم أن العرب اجتمعت ووضعت لكل مسمى اسمًا، فجعلت الرحمة للإنسان بخصوصه؟ هذا ما لا سبيل إليه ؟ كما يقوله المحققون(١)، فإذًا معرفة ما

<sup>(</sup>۱) انظر كلام شيخ الإسلام ابن تيمية المنافقة في كتاب الإيمان الكبير من مجموع الفتاوى (۱)).

هو الوضع الأول حتى ننتقل منه إلى الشيء الثاني هذا لا سبيل إليه على التحقيق، وإنما هي محض احتمالات وتخرصات، ومن المعلوم أنه من استدل بمحتمل استدل بأمر غير متيقن، فلا يكون دليله دليلاً؛ لأن الدليل هو ما يستلزم المدلول، أي: ما يوجب المدلول، فإذا استدل بمحتمل لم يُسم أصلاً دليلاً.

لهذا نقول: ينبغي الانتباه لقولهم: إن المجاز نقل اللفظ من وضع أول إلى وضع ثان. فما هو الوضع الأول؟ هذا لا سبيل إلى معرفته، ومن قال إن الوضع الأول هو كذا فهذا قد تخرص؛ لهذا النقل غير مكن بين الوضع الأول والوضع الثاني؛ لهذا قال المحققون: لغة العرب كلها حقيقة ليس فيها مجاز. وهذا هو الصحيح.

سبق بيان أن من الناس من قال بالمجاز في آيات القرآن في غير آيات الصفات، وهذا خلاف أدبي لغوي، لكن ليس له مساس بالعقيدة، فمتى يكون القول بالمجاز بدعة وينكر على قائله؟ الجواب: إذا قال بالمجاز في آيات الصفات أو في الأمور الغيبية، مثل: الحوض، والميزان ... ونحو ذلك، أما إذا قال بالمجاز في غير ذلك فهذا خلاف أدبي، حتى إن من أهل السنة قال: إنه يسوغ فيه المجاز اصطلاحًا. يعني: يسمى هذا المجاز اصطلاحًا، ومنهم من يقول: بناءً على الأصل ليس في الكلام مجاز، بل المجاز ليس بصحيح أصلاً، وهو مسألة حادثة على التحقيق.

ومن ذكر المجاز من المتقدمين من أهل اللغة ـ كابن قتيبة وغيره ـ إنما قلّد من حوله، وابن قتيبة بالخصوص كان يريد نصر أهل السنة بمضاهاة ما أتى به المعتزلة، فزلق في مواضع معروفة عن ابن قتيبة وكالله، منها: أنه ذكر بعض المسائل في المجاز وهذه المسائل التي ذكرها ما نقلها عن أحد وإنما ابتدأها هو متأثرًا بما كان عليه المعتزلة في وقته.

لهذا نقول: اللغة كلها حقيقة ليس ثم مجاز فيها، فنقول: الرحمة حقيقة في الله، والرحمة حقيقة في الإنسان، والرحمة حقيقة في البهيمة الستي ترحم ولدها ... وهكذا. وهذا يدل عليه قوله ولله الحديث الصحيح: هجَعَلَ اللَّهُ ولله الرَّحْمَةَ مِائَةَ جُزْء، فَأَمْسَكَ عِنْدَهُ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ جُزْءً، وَأَنْزَلَ فِي الأَرْضِ جُزْءًا وَاحِدًا، فَمِنْ ذَلِكَ الْجُزْءِ يَتَرَاحَمُ الْخَلْقُ، حَتَّى تَرْفَعَ الْهُرَسُ حَافِرَهَا عَنْ ولَلهِ هَا خَشْيَةً أَنْ تُصِيبَهُ الْمُ وَلَلهِ هَا خَشْيَةً أَنْ تُصِيبَهُ الْمُ وَاللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَلهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاحِدًا، فَمِنْ ذَلِكَ الْجُزْءِ يَتَرَاحَمُ الْخَلْقُ، حَتَّى تَرْفَعَ الْهُرَسُ حَافِرَهَا عَنْ ولَلهِ هَا خَشْيَةً أَنْ تُصِيبَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ا

فالرحمة إذًا حقيقة فيمن أضيفت إليه، لكنها تختلف بحسب من أضيفت إليه، فرحمة المخلوق، ورحمة أضيفت إليه، فرحمة الله حقيقة وليست كرحمة المخلوق، ورحمة الإنسان حقيقة وليست كرحمة الوحش ... وهكذا، فهذا أصل مهم في دعوى المجاز بمناسبة ذكر المصنف للآيات التي فيها صفة الرحمة ؛ لأن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٠٠٠)، ومسلم (٢٧٥٢) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

أولئك المبتدعة يدندنون كثيرًا حول المجاز، ومن لا يعي الأمر على حقيقته لا يُحسن الرد عليهم، ومن المهمات في الردود أن تفهم الأصل الذي بنوا عليه، فالتعريف نفسه غلط؛ لأنه قام على مسألة مُختلف فيها، والتعاريف لا تقوم على مختلفات، فكيف تُعرف شيئًا ليكون قاعدة في اللغة وأصله مختلف فيه؟

وهذا أيضًا كما قال شيخ الإسلام: لا يُتصور أصلاً أن العرب تجتمع لتقول: نتفق على أن اسم هذا كذا واسم هذا كذا. فمن الذي جمع العرب جميعًا وعلمها أن تتفق على أن اسم ما قام بالقلب من الصفة المعينة التي هي الرحمة أنها تسمى الرحمة ، بجميع قبائلها التي في اليمن والتي في الشمال والتي في الجنوب والتي في الشرق والغرب في بلاد العرب، كيف اجتمعت على هذه التسمية؟ فهذا لاشك فيه جناية.

فمن يقول: إن المجاز هو نقل اللفظ من وضعه الأول. نقول له: أثبت أن هذا وضع أول. نعم يوجد علم في اللغة يسمى علم الوضع، لكن هذا يستفاد منه في بعض الأمور، وإن كان أصله ليس مبنيًا على كلام أئمة السنة.

أما التأويل ـ وهو كلام الأشاعرة ـ فهو ليس باطلاً بجميع أنواعه، بل من التأويل ما هو صحيح ؛ لأن التأويل هو صرف اللفظ عن ظاهره المتبادر منه إلى معنى آخر لقرينه تدل على ذلك، فإن اللفظ قد يكون متعدد المعنى ومتعدد الاحتمالات في سياقه، فإذا نظرت إليه وجدت أن

صرفه لابد منه حتى يتفق المعنى، وهو باقٍ في دائرة المعنى الأصلي، لكن حولته من المعنى الظاهر إلى غيره.

قالوا: إن الرحمة إرادة الإنعام.

لماذا قلتم إن الرحمة إرادة الإنعام مع أن ظاهر لفظ الرحمة الصفة؟

قالوا: نصرفها عن هذا الظاهر إلى المعنى الآخر الذي هو إرادة الإنعام، ونطبق التعريف للقرينة.

ما هذه القرينة ؟

قالوا: القرينة أن إثبات الرحمة يستلزم تشبيه الخالق بالمخلوق. لماذا؟

قالوا: لأن الرحمة فيها ضعف في النفس وانكسار، وهذا لا يليق بالخالق ﷺ.

نقول: تعریف التأویل صحیح، والتأویل منه ما هو حق، لکن هذه القرینة هل هی صحیحة؟ هل طبقتم التعریف؟ فالقرینة هذه ـ التی هی قرینة التشبیه ـ الواجب علیکم أن تنفوها عن کلام الله؛ لأن الله هی قرینة التشبیه ـ الواجب علیکم أن تنفوها عن کلام الله؛ لأن الله هی قرینة التشبیه ـ الواجب علیکم أن تنفوها عن کلام الله؛ لأن الله هی قرینة التشبیه ـ الواجب علیکم أن وهو الذی قال: ﴿ لَيُسَ كُونُ لِهِ مَنَى الله وصف به نفسه فقد أخذت بما قال، وهو قوله: ﴿ لَيُسَ كُونُ لِهِ مَنَى الله وصف به نفسه فقد أخذت بما قال، وهو قوله: ﴿ لَيُسَ كُونُ لِهِ مَنَى الله وصف به واما إذا نفیت عنه ما وصف به

نفسه فإنك تقع في المحظور، ومن المحظور اعتقاد المشابهة في كلام الله

لهذا يقال: ما من مُؤول إلا وهو مشبه، كيف ؟ لأنه ما أوَّل إلا بعد أن شبه، قام في قلبه التشبيه فأراد نفيه فأوَّل، وأما السني فإنه يرى ما قال الله عَلَّل حقًا، ولا ينفي شيئًا من ذلك، بل يعتقد أن صفات الله على ما يليق بجلاله وعظمته لا يقتضي إثباتها تمثيلاً بصفات المخلوقين، ولا يقتضي إثباتها النقص، بل إثباتها كمال بعد كمال.

ثم إن القرينة التي صرفوا اللفظ عن ظاهره لأجلها هي قرينة عقلية، وهذه ليست بقرينة أصلاً، وسبب ذلك أن القرينة التي ادعوها إحالة على مجهول، والقرينة لابد أن تكون ظاهرة، والإحالة على مجهول لا يصلح أن يكون قرينة.

إذا تبين ذلك فإن جميع الصفات التي ادُعي فيها الجاز أو التأويل تُطبق على هذا الأصل، فالمؤولة الذين أولوا صفة الرحمة مُحرفون للنصوص أشد تحريف؛ لأن صفة الرحمة أُثبتت في القرآن بأنواع من الإثبات:

- تارة باسم الفاعل.
- وتارة بصيغة المبالغة.
  - وتارة بالفعل.
  - وتارة بعموم أثرها.

- وتارة بسعتها.
- وتارة باشتراك الخالق مع المخلوق في أصلها ؛ كقوله : ﴿ وَهُوَأَرْحُمُ ٱلرَّحِينَ ﴾ [يوسف : ٢٤].

فتنوعت الدلائل على إثبات هذه الصفة لله ﷺ فتأويلها أو ادعاء المجاز فيها تحريف للقرآن، وهذا ظاهر والحمد لله .

ففي قوله على : ﴿ بِسُمِ اللّهِ الرّحمة في النمل: ٣٠]، ذكرنا أن الرحمن صيغة مبالغة من راحم، وهو من اتصف بصفة الرحمة والرحمن من كانت له الرحمة في الوصف اللازم، والرحيم من اتصف بالرحمة المتعدية، وبهذا قال على قسمين: ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ وَحِيمًا ﴾ ورحمة الله على قسمين:

الأولى: رحمته العامة لجميع خلق الله الله التي فيها تيسير سبل معاشهم، والتي فيها إعطاؤهم الغذاء والشراب، والتي فيها تيسير حياتهم وبذل الضروريات لهم، وتسخير كل شيء لهم، ونحو ذلك، هذه رحمة عامة تشترك فيها المخلوقات.

الثانية: رحمته الخاصة بالمؤمنين، وهي على قسمين أيضًا:

رحمة في الدنيا، فالله على يرحمهم في الدنيا ببيان الحق لهم وتوفيقه لهم، وتيسير السبيل لمعرفته واعتقاده، ثم بالتثبيت على هذا السبيل. هذه بعض آثار الرحمة بالمؤمنين، وإلا فآثارها في المؤمن لا تُحصر.

ورحمة في الآخرة، بأن يرحم الله على العبد بإدخاله الجنة وإنجائه من النار، فلن يدخل أحد الجنة إلا برحمة الله على كما قال على: «لا يُدخِلُ أَحَدًا مِنْكُمْ عَمَلُهُ الْجَنَّةَ». قِيلَ: وَلاَ أَنْتَ يَا رَسُولَ اللّهِ قَالَ: «وَلا يُدخِلُ أَحَدًا مِنْكُمْ عَمَلُهُ الْجَنَّةَ». قِيلَ: وَلاَ أَنْتَ يَا رَسُولَ اللّهِ قَالَ: «وَلا أَنَا إِلا أَنْ يَتَغَمَّدُنِي اللّهُ يرَحْمَةٍ مِنْهُ وَفَضْلٍ» (١) ؛ لأنه لو كانت المسألة بالمقابلة لقوبل ما عمله العبد وتعبد به لله على بما أنعم الله عليه به وتفضل، ويكون دخول العبد الجنة برحمة الله على التي يرحم بها عبادة المؤمنين يوم يلقونه.

وقوله على: ﴿ رَبّنا وَسِعْتَ كُلُّ مَنَ عِرَحْمَةُ وَعِلْمًا ﴾ ، هذا في سورة غافر ، قال على : ﴿ الَّذِينَ يَعِلُونَ الْعَرْضَ وَمَنْ حَوْلِهُ يُسَيِّحُونَ بِحَمَدِرَةٍ مِ وَيُوْمِنُونَ فِي اللّهِ عَلَى اللّهُ عَل

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٨١٦) من حديث أبي هريرة الله.

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير الطبري (۱۷/ ۸۹/ ۱۷)، وزاد المسير (۲۰۸/۷)، وتفسير ابن كثير (۳۱۷/۳)، وتفسير القرطبي (۲۱/۳)، والدر المنثور (۵۵/۵)، وفتح القدير (۷٤/٤)، وفتح الباري (۳۸۷/۱۳).

أخذًا من هذه الآية: ﴿ الَّذِينَ يَعِلُونَ الْعَرْسُومَنَ حُولَهُ يُسَيِّحُونَ بِمَمَدِرَةِمِمُ وَيُومَنُونَ بِهِمُ وَيَسْتَعْفُرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءِ وَتَحْمَدُ وَعِلْمًا وَيُومِنُونَ بِهِمُ وَلِحْمَدُ وَعِلْمًا وَيُومِنُونَ بِهِمُ عَذَا بَالْكُومِينَ اللهُ عَلَيْ لَهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ لَهُم ، فسموا بالكروبيين لذلك. إذًا مني عرفون هذه تسميتهم بالكروبيين هذه كلمة عارضة ؛ لأن كثيرين لا يعرفون هذه الكلمة ولا أساسها ، وهي مذكورة في كتب أهل العلم في مواضع كثير.

قال هنا: ﴿ رَبّنا وَسِعْتَ كُلّ هَنْ وَرَحْمَةُ وَعِلْمًا ﴾ فرحمة الله وسعت كل شيء؛ كما قال في الآية الأخرى: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتَكُلُّ وَسِعَتَكُلُّ مَنْ وَسِعَتَكُلُّ الله وسعت كل شيء: أنها شملت كل شيء، فكل شيء ناله من رحمة الله ما قدر الله على له من العرش إلى جميع خلقه صغيرهم وكبيرهم إلا وهو قائم برحمة الله عَلى الله عَلى الله عَلى الله عَلى الله عن العرش الى جميع خلقه صغيرهم وكبيرهم إلا

فإذًا الرحمة هنا المراد بها رحمة الله، وأيضًا المراد أثر الرحمة، فرحمة الله وسعت كل شيء يعني شملت كل شيء، وقوله: ﴿ مَنْ عُنُو ﴾ الشيء ننبه عليه؛ لأن فيه أيضًا إشكالاً عقديًا عند البعض، فإن الشيء عندنا هو ما يصح أن يُعلم أو يؤول إلى أن يُعلم، يعني: قد يكون الشيء غير موجود لكنه إذا وُجد صار يُعلم فيسمى شيئًا.

ولهذا جاء في الحديث الصحيح أن النبي قال: (لا شيء أغير أولاً) واستنكرها المبتدعة، وقالوا: كيف يُطلق على الله شيء؟ والجواب عن ذلك أن أصل معنى كلمة شيء أن الشيء هو ما يُعلم، والله قال أشرف من يعلم، فالعلم بالله هو أعظم مراتب العلم، وكذلك أصغر الأمور التي تُعلم يقال لها شيء، فكل ما يعلم يقال له شيء، قال قال : ﴿ رَبُّنَا وَسِعْتَ كُلُ ثَنَّ وَرَحْمَةً وَعِلْمًا ﴾ يعني: كل موجود؛ لأن كل موجود يصح أن يُعلم.

وذكر قول الله على: ﴿ كُتُبُكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ ﴾ [الأنعام : 20]، و(كتب) هنا بمعنى أوجب، وإيجاب الله على نفسه عند أهل السنة هو إيجاب تفضل وإنعام ليس إيجاب استحقاق، أما المعتزلة فيقولون: يجب على الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص ١٢٤).

<sup>(</sup>۱) هذا الحديث ورد بألفاظ متقاربة من حديث أبي هريرة ، رواه البخاري (٣١٩٤، ٢١٥، ٧٤٠٤، ٧٤٥٣، ومسلم (٢٧٥١)، وأخرجه أحمد بلفظ (سبقت غضبي) في مسنده (٢٥٩/٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: الفصل في الملـل والنحـل (٩٦/٤)، وشـرح الطحاويـة (ص٤٩٥)، ورسـالة في دخول الجنة لشيخ الإسلام ابن تيمية (ص١٤٥ وما بعدها)، ومجموع الفتاوى (٧٠/٨).

السنة باء مقابلة بين الله على وخلقه في جزاء الأعمال، فكل آية فيها جزاء العمل واستعملت فيها الباء فمعنى ذلك أن الباء باء السبب؛ لأن النبي على مُبَيِّن للقرآن، قال على: ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلْيَكَ الذِحْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ النبي على مُبَيِّن للقرآن، قال على: ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلْيَكَ الذِحْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ النبي على مُبَيِّنَ على النبي على الله عَلَا الله عَالَ الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله عَلَا الله قال: «وَلاَ أَنْتَ يَا رَسُولَ الله قال: «وَلاَ أَنْ يَتَعَمَّدُنِي اللّهُ يرَحْمَةٍ مِنْهُ وَفَضْل، (۱)

فقوله: «لا يُدخِلُ أَحَدًا مِنْكُمْ عَمَلُهُ الْجَنَّةَ»، يعني: أنه لا يستحق دخول الجنة بعمله، فالنبي في المقابلة والاستحقاق كما يستحق المخلوق على المخلوق، مثال ذلك: أنا عملت عندك يومًا كاملاً، فأعطيتني أجرًا، هذا الأجر استحقه بالمقابلة، أما الله في فلا يستحق عباده جزاء عملهم بالمقابلة؛ لأنهم مهما بلغت أعمالهم فهي قليلة، والله في أنعم عليهم كثيرًا، قال في المناه في المناه في السبأ: ١٣٠٤.

فإذًا تُنفى باء المقابلة والاستحقاق بالمقابلة، وتثبت باء السببية، ودخول الجنة إنما هو برحمة الله \_نسأل الله را

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٣٦٣).

المسلمين من أهلها برحمته - ثم بعد ذلك ترقيهم فيها بقدر أعمالهم، وأما أصل الدخول فهو برحمة الله على .

إذًا لفظ (كتب) في قوله و المحكم المحكم المكافق المحكم المكافق المحكم المحتمدة المحت

ختم هذا المبحث بآية سورة يوسف، وهي قوله على: ﴿ قَالَدُخَيْرُ كَوْطُأُو هُوَارُحُمُ الرَّحِينَ ﴾ [يوسف: ٦٤]، هذه الآية فيها إثبات صفة الرحمة لله على الرحمة لله على وإثبات صفة الرحمة للمخلوق؛ لأن الله على جعل رحمته أعظم من رحمة المخلوق؛ لقوله: ﴿ وَهُوارُحُمُ الرَّحِينَ ﴾ ، فامعنى ذلك أن لله على رحمة وللمخلوق رحمة ، ورحمة الله على أغظم وأغلب من رحمة المخلوق ، وهذا فيه تنصيص على أن الاشتراك في هذا الاسم بين المخلوق والخالق إنما هو اشتراك في بعض المعنى - في بعض المسمى - فالله على رحيم ، والمخلوق يكون رحيمًا ، لكن رحمة المخلوق تناسبه ، ورحمة الله على تليق بجلاله وعظمته ، وبين الصفة والصفة كما بين الذات الذات ، جل ربنا وتعاظم وتقدس.

قال على هنا: ﴿ فَاللَّهُ خَيْرُ حَافِظاً ﴾ ﴿ حَافِظاً ﴾: تمييز لخير، و(خير) أصلها (أخير)، يعني: أصلها أفعل التفضيل، لكن ما أطلقت العرب

أخير بأفعل، فأطلقت خير وشر ونحو ذلك ويريدون به التفضيل في بعض مواضعه.

قال: ﴿ خَيْرُ حَنْفِظًا ﴾ ، يعني: خير من يحفظ هو الله ﷺ؛ ولهذا من أسماء الله ﷺ (الحفيظ)، وله معانِ منها:

المعنى الأول: أن (الحفيظ) هو الذي يحفظ أعمال العباد، وهو الذي يحفظ ما يكون في ملكه على وحفظه لذلك بحفظ سابق وحفظ لاحق، أما الحفظ السابق بالقدر، وأما الحفظ اللاحق بكتابة الملائكة بما يحصل.

المعنى الثاني: أنه هو الذي يحفظ أولياءه ويحفظ المؤمنين بما يكرهه واللهم، وهذا حفظ في الدنيا وحفظ في الآخرة، والناس يتنوعون ويتفاوتون في مراتب حفظ الله على لهم، والنبي الله بين ذلك بقوله: واخفظ الله يَحفظ لله كان الله على أعظم حفظًا لله كان الله أعظم حفظًا لله كان الله عره.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۰۱٦)، وأحمد في المسند (۲۹۳/)، وأبو يعلى في مسنده (۳۱۲/۵)، وعبد بن حميد في مسنده (ص۲۱۶)، والطبراني في الأوسط (۳۱۲/۵) والكبير (۱۱۲۶۳)، وأبو نعيم في الحلية (۲۱۲/۱)، والحاكم في المستدرك (۲۲۳/۳)، وأبو نعيم في الحلية (۲۱۲/۱)، والبيهقى في شعب الإيمان (۲۱۷/۱) من حديث ابن عباس



## الشرح:

هذه الآيات فيها إثبات جملة من الصفات الاختيارية، وهي: الرضا، والغضب، والسخط، والكراهية، والمقت، فالله على يغضب ويرضى لا كأحد من الورى، فهو على في غضبه ورضاه وليك كراهية الله كمثله من المرى: ١١١، كذلك كراهية الله على وسخطه وبغضه ومقته وأسفه كل هذا على النحو الذي يليق بجلاله وعظمته، وأهل السنة والجماعة يثبتون هذه الصفات جميعًا؛ لأنها قد جاءت في الآيات والأحاديث في مواضع كثيرة، ونوع إثباتها بتنوع اللالات عليها:

- تارة بالفعل الماضي.
- وتارة بالفعل المضارع.
- وتارة بالمصدر، ونحو ذلك من الدلالات.

فإن هذه الصفات الاختيارية ثابتة لله على كما أثبتها لنفسه وكما أثبتها لنفسه وكما أثبتها لله على النفسه وكما أثبتها له رسوله على ونعني بقولنا: (الصفات الاختيارية) أي: التي تقوم بذات الله على بمشيئته وقدرته.

وهذه الصفات مما حصل فيها النزاع قديمًا، وأول من أحدث القول بأن الصفات الاختيارية لا تثبت لله على وإنما تُؤول هم الكلابية، بل قال ذلك قبلهم الجهمية والمعتزلة، فكما قال المعتزلة: إن كلام الله مخلوق. كذلك قالوا في هذه الصفات التي تقوم بمشيئة الله: هي مخلوقات منفصلة. فالغضب عندهم مخلوق منفصل، ويجعلون الغضب هو أثر الغضب، وكذلك الرضا يجعلونه مخلوقًا منفصلاً، ويقولون: هو مجاز عن الإنعام، أو الإحسان، أو نحو ذلك، يعني: أن هذه تفسر عندهم بالمخلوقات المنفصلة.

فرام ابن كلاب (۱) أن يأتي بقول يرد به قول أولئك ويثبت به ما دل الكتاب والسنة على إثباته، فأخذ طريقًا وسطًا، وقال: هذه الصفات

<sup>(</sup>۱) سبقت ترجمته، راجع (ص۱۲۹).

التي سميت بالاختيارية لا تقوم بذات الله و بشكة وقدرته، وإنما هي صفات قديمة. فعنده الغضب قديم، والرضا قديم، والكراهية قديمة، ومع ذلك فإنه يُؤول فيقول: هذه مردها إلى صفة الإرادة. ويقول مثلما يقول الأشاعرة والماتريدية: الغضب إرادة الانتقام، والرضا إرادة الإحسان، ونحو ذلك. فيرجعون الصفة القديمة إلى الإرادة، فالأشاعرة والماتريدية خالفوا أهل السنة والجماعة في هذا الباب من وجهين:

الأول: أن الصفة قديمة وليست قائمة بذات الله بمشيئته واختياره. الثانى: أن الصفة لا تليق بالله ﷺ ولهذا يؤولونها بالإرادة.

فتحصل لنا أن أولئك المخالفون للكتاب والسنة على مذاهب شتى في هذه الصفات الاختيارية، وأهل السنة والجماعة يثبتون ما دلت عليه النصوص من إثبات صفة الغضب والرضا؛ كما في قول الله على في آية سورة البينة: ﴿ رَضِي اللهُ عَنْهُم وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُ ﴾ [البينة : ٨] ، وقوله: ﴿ لَقَدَرَضِ اللهُ عَنْهُم وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُ ﴾ [البينة : ٨] ، وقوله: ﴿ لَقَدَرَضِ اللهُ عَنْهُم وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُ ﴾ [البينة : ٨] ، وقوله: ﴿ لَقَدَرَضِ اللهُ عَنْهُ أَلَمُ وَمِنِ الرضا وقت المبايعة، فقوله: ﴿ إِذَ اللهُ عَنْ اللهُ فِي الألفية : ﴿ وَلَمْ الرضا فِي الألفية : ﴿ اللهِ عَنْ يبايعونك ، و ﴿ إِذْ ﴾ ظرف زمان، وظرف الزمان يُنصب بالواقع فيه ؛ كما قال ابن مالك في الألفية : (١)

<sup>(</sup>١) انظر: ألفية ابن مالك مع شرح ابن عقيل (١٩٢/٢).

فَانصبهُ بِالوَاقِع فِيهِ مُظهِراً كِالْ فَإِلاَ فَانوهِ مُقَدَرُا وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَنِ الله عَلَىٰ اللّهُ عَنِ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَنِ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ عَنِ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَنِ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

وكذلك آية النساء التي ذكرها الشيخ : ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُوْمِنُ لَمُوْمِنُ الشَّيْعَ وَلَمَنَهُ ﴾ مُتَعَمِّدًا فَيَجَا فَيَجَا فِيهَا وَعَضِبَ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَمَنهُ ﴾ [النساء: ٩٦]، فيها إثبات صفة الغضب لله على القتل ؛ لأنه قال : ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ الْمُتَعَمِّدُا ﴾ فأوله شرط، على القتل ؛ لأنه قال : ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ الْمُتَعَمِّدُا ﴾ فأوله شرط، وما بعد الفاء هو جزاء الشرط، قال : ﴿ فَجَزَآ وُهُ جَهَنَمُ ﴾ هذا أول الجنزاء، قال : ﴿ فَجَزَآ وُهُ جَهَنَمُ مُحَلِدًا فِيهَا وَعَضِبَ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَمَن مُنْكُمُ ﴾ فإذًا وقوع اللعنة بعد القتل ؛ وكذلك وقوع اللعنة بعد القتل ؛ كما أن جهنم كانت جزاءً له بعد أن ارتكب تلك الكبيرة.

وهكذا ترى أن النصوص دلت على إثبات تلك الصفات الاختيارية بأنواع من الدلالات، وأن هذه الصفات قائمة بذات الله على الاختيارية بأنواع من الدلالات، وأن هذه الصفات قائمة بذات الله بمشيئته وقدرته؟ يعني: أنه عشيئته وقدرته، ما معنى أنها قائمة بذات الله بمشيئته وقدرته؟ يعني: أنه على غضب على المعين بعد أن لم يكن غاضبًا عليه، أو رضي عليه بعد أن لم يكن زاضيًا عنه، ودلالات القرآن ظاهرة وواضحة على

ذلك، ففي صفة الغضب قال على أن الغضب حلّ، وأولئك يقولون: هو الطه: ١٨١، وهذا يدل على أن الغضب حلّ، وأولئك يقولون: هو قديم. والله على قال: ﴿ وَمَن يَعَلِلْ عَلَيْهِ عَضَبِي فَقَدْهُ وَي الله عَلَيْ قَالَ لَمَنَا الله عَلَيْ قَالَ الله عَلَيْ الله عَلَيْهِ عَضَبِي فَقَدْهُ وَي الله عَلَيْ لَعَقَارُ لِكُن قَالَ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ أَلَا الله عَلَيْ الله عَلَي أَن الله عَلَي الله على الله

وهذا أيضًا جاء مبيّنًا في السنة في نصوص كثيرة فيها إثبات هذه الصفات، وفيها أنها قائمة بذات الله بمشيئته وقدرته يتصف الله على بها متى شاء وكيف شاء، جل ربنا وتعالى وتعاظم وتقدس، كما جاء في الحديث الذي في الصحيحين في بيان حال أهل الجنة: « إِنَّ اللَّهَ يَقُولُ الحُديث الذي في الصحيحين في بيان حال أهل الجنة: « إِنَّ اللَّهَ يَقُولُ: هَلُ لأَهْلِ الْجَنَّةِ: يَا أَهْلَ الْجَنَّةِ . يَقُولُونَ: لَبَيْكَ رَبَّنَا وَسَعُدَيْكَ . فَيَقُولُ: هَلْ لأَهْلِ الْجَنَّةِ: يَا أَهْلَ الْجَنَّةِ . يَقُولُونَ: لَبَيْكَ رَبَّنَا وَسَعُدَيْكَ . فَيَقُولُ: هَلْ خَلُهُ لَ مَنْ فَلِكَ . فَيَقُولُ: هَلُ الْمَعْدُمُ أَفْضَلَ مِنْ ذَلِكَ . قَالُوا يَا رَبِ وَأَيُّ شَيْءٍ خَلْقِكَ . فَيَقُولُ: أَجِلُ عَلَيْكُمْ رِضُوانِي فَلاَ اسْخَطُ عَلَيْكُمْ بَعْدَهُ أَبْدًا » (١)، الشاهد من هذا الحديث قوله عَلَيْكُمْ رِضُوانِي »، أبدًا » (١)، الشاهد من هذا الحديث قوله عَلَيْكَ «أُحِلُ عَلَيْكُمْ رِضُوانِي »، يعني: أن الرضوان حل عليهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٥٤٩)، ومسلم (٢٨٢٩) من حديث أبي سعيد الخدري ١٠٠٠.

وقال بعدها: ﴿ فَلاَ أَسْخَطُ عَلَيْكُمْ بَعْدَهُ أَبُدًا ﴾ (١) ، كذلك السخط يكون في وقت دون وقت ، وهذا كما جاء في حديث الشفاعة الذي رواه مسلم وغيره ، قال في في سياق ما يحصل في عرصات القيامة : ﴿ إِنَّ رَبِّى مَسلم وغيره ، قال في في سياق ما يحصل في عرصات القيامة : ﴿ إِنَّ رَبِّى قَدُ خُضِبَ الْيُومَ خُضَبًا لَمْ يَغْضَبُ قَبْلَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَعْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَعْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَعْضَبُ بَعْدَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَعْضَبُ بَعْدَهُ مِثْلَهُ وَلَنْ يَعْضَبُ الله الذي سيكون في عرصات القيامة غير وهذا يدل على أن غضب الله الذي سيكون في عرصات القيامة غير مسبوق بمثله وغير ملحوق بمثله ، فهذه صفة اتصف بها الله وكان متى شاء ، وهذه الأصول بَيِّنة واضحة جدًا بحمد الله وتوفيقه .

إذا تبين ذلك فإن أهل السنة والجماعة يعتقدون أن ما وصف الله على به نفسه يجب إثباته لله على الله أكان ذلك من الصفات الذاتية أم من الصفات اللازمة أم من الصفات اللازمة أم من الصفات اللازمة أم من الصفات اللازمة .

أوما علمت بأنه سبحانه فيقول جل جلاله هل أنتم أم كيف لا نرضى وقد أعطيتنا هل شيء غيرذا فيكون أف فيقول أفضل منه رضواني فلا انظر: النونية بشرح ابن عيسى (٥٨١/٢).

حقا يكاسم حزبسه بجنسان راضون قالوا نحن ذو رضوان ما لم ينلسه قط من إنسان ضل منه نسأله من المنان عند المنان عند المناكم سنخط من السرحمن

(٢) أخرجه البخاري (٣٣٤٠، ٤٧١٢)، ومسلم (١٩٤) من حديث أبي هريرة ١٩٤٠)

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم كالله في نونيته:

وقول الجهمية والمعتزلة في تفسير تلك الصفات بأنها مخلوقات منفصلة، هو قول باطل؛ لأن في هذا نفي للصفة، والله والله البيت لنفسه تلك الصفات، ثم إن في سبب نفيهم لتلك الصفات أن الجهمية الذين أصلوا أصول البدع في نفي الصفات وتأويلها وجحدها وتحريفها، أصلوا أصلاً ألا وهو أن الله والله الله الله المحمية واحدة ألا وهي صفة الوجود، هذا قول الجهمية، والصفات الأخرى يقولون: هذه إذا أثبتت لزم منها حلول الأعراض فيمن اتصف بها، وإذا قيل بجواز حلول الأعراض فيمن اتصف بها، وإذا قيل بجواز حلول الأعراض فيمن اتصف بها لزم منه أن يكون من حلت به جسمًا. وهذا قول باطل، فقدموا لهذا بمقدمة باطلة نتج عنها نتائج باطلة، ثم أولوا النصوص.

وهذا أصل عند الجهمية، وهو الذي به انحرف المعتزلة وانحرف الكلابية وانحرف الكلابية وانحرف الأشعرية والماتريدية وكل فرق البضلال في باب الصفات، ما هذا الأصل؟ هو ما يسميه أهل العلم بحلول الأعراض، ولا بأس أن نعرج عليه بقليل من الإيضاح؛ لأن بفهمه يُفهم لماذا نفى الجهمية الصفات، ولماذا نفى الكلابية والأشاعرة والماتريدية الصفات.

ماذا نفوها؟ الجواب: نفوها لهذا الأصل ألا وهو القول بأن إثبات وجود الله عَلَى لا يكون إلا عن طريق دليل حدوث الأعراض، فإن جهم بن صفوان قد تحير في ربه لما قال له طائفة من السُمنية(١) من أهل الهند ـ من التناسخية الذين لا يقولون بإله ولا برب خالق ولا بمعبود لهم ـ قالوا له: أثبت لنا أن هذه الأشياء مخلوقة وأن لها خالقًا؟ فتفكر مدة من الزمن، ولأن أولئك لا يقرون بالقرآن اضطر إلى أن يحتج عليهم بالدليل العقلى، ما هذا الدليل العقلى الذي قال به جهم؟ قال: لدينا أعراض لا يمكن أن تقوم بنفسها ـ يعنى لا يمكن أن نراها ليس لها هيئة ـ ما هذه الأعراض؟ قال: مثل اللون، والحرارة، والبرودة، والحركة، هذه الأشياء لا تُرى، فالحركة من حيث هي حركة لا تُرى، والمشي من حيث هو لا يُرى، وكذلك ارتفاع الشيء، يعنى: علوه وهبوطه لا يرى، فليس ثم شيء اسمه علو يُرى مجسمًا، ولا شيء اسمه مشي يُرى وحده، مثل ما يُرى البناء، ويُرى الجبل.

<sup>(</sup>۱) السُّمَنَيَّةُ بضم السين وفتح الميم نسبة إلى سومنات قرية بالهند، وهي فرقة من عبدة الأصنام تقول بقدم العالم، وإبطال النظر والاستدلال، وزعموا أنه لا معلوم إلا من جهة الحواس الخمس، وأنكر أكثرهم المعاد والبعث بعد الموت، وقال فريق منهم بتناسخ الأرواح في الصور المختلفة. انظر: الفرق بين الفرق (ص٢٥٣)، ولسان العرب (٢٢٠/١٣)، ومختار الصحاح (ص١٣٢)، والمصباح المنير (١٧٠/١)، والتعاريف للمناوي (ص٤١٥).

هذه المعاني سماها أعراضًا، وقال . وهو يُخاطب أولئك السمنية الضالين .: هذه المعاني لا يمكن أن تقوم بنفسها. قالوا: صحيح. قال لهم: إذًا إذا حلت بشيء فهذا الشيء إذًا احتاج لغيره، فليس ثم جسم إلا وفيه أعراض، فلا يقوم الجسم إلا بالأعراض، فليس ثم جسم بلا حرارة ولا برودة، فقال: حلول الأعراض في هذا الجسم معناه أن الجسم محتاج إليها، وما دام أن الجسم محتاج فهو ليس مستقلاً بإيجاد نفسه؛ لأن المحتاج إلى غيره في بعض وجوده، فبالأولى يكون محتاجًا إلى غيره في أصل الوجود، يعني: لو كانت الأجسام أوجدت نفسها لكان يمكن أن تستغني عن هذه الأعراض.

فإثبات هذه الأجسام وأنها لا يمكن أن توجد بنفسها كان عن طريق إثبات حلول الأعراض فيها، والأعراض لا يمكن أن تقوم بنفسها، فكذلك الأجسام لا يمكن أن تقوم بنفسها، إذًا فالجسم محتاج إلى غيره في وجوده.

قال: فلابد من موجد له. قالوا: هذا صحيح. فأثبت لهم أن الأشياء لابد لها من موجد، ثم قال لهم: هذا الموجد هو الله تعالى، هو الرب على هو الخالق الذي أوجد هذه الأشياء من عدم، فسلموا له بوجود الله على أن ثم قالوا له: صف لنا هذا الرب؟ فلما أراد الوصف نظر في الأوصاف التي في القرآن، فكلما أراد أن يصف بوصف وجد أن إثبات هذا الوصف ينقض الدليل الذي أقامه ولم يجد غيره على وجود

هذا الأصل الذي قعده جهم عامله الله بما يستحق - أضل الأمة ؛ لأن كل من أتى بعده من المبتدعة قال: لا يوجد دليل على إثبات وجود الله لمن لا يؤمن بكتاب ولا بسنة ولا رسالة إلا هذا الدليل، وهو دليل حلول الأعراض في الأجسام، وإذا كان كذلك فكل ما ينقض هذا الدليل فلابد من نفيه أو تأويله، فكان جهم هو أول مَنْ أصَّل هذا، وقال: ليس لله صفة إلا صفة واحدة هي الوجود المطلق، ما دام أنه خالق فلابد أن يكون موجودًا.

وهذه الصفات التي في الكتاب والسنة ماذا يقول فيها؟ قال: هذه كلها مخلوقات منفصلة، فالسميع يعني المسموعات، والبصير يعني المبصرات، وهكذا في كل الصفات سواء الذاتية أو الفعلية أو الاختيارية

<sup>(</sup>۱) انظر: مناظرة الجهم للسمنية في: الرد على الزنادقة والجهمية للإمام أحمد (ص١٩)، وشرح الطحاوية لابن أبي العز (ص٩١)، ومجموع الفتاوى (٢١٨/٤)، واجتماع الجيوش الإسلامية (ص٩١)، وبيان تلبيس الجهمية (١٩/١).

أوَّلها بمخلوقات منفصلة.

ثم أتى المعتزلة بعده وقالوا: هناك صفات عقلية، يعني: الدليل الذي أقامه جهم صحيح، وقالوا: هو دليل عقلي، والعقل الصحيح لا يطعن في العقل الصريح. يطعن في العقل الصريح. ماذا تريدون أيها المعتزلة؟

قالوا: نريد أن نقول إنه ثم صفات عقلية دل العقل على أن الخالق لابد أن يكون متصفًا بها. فأثبتوا ثلاث صفات دل عليها العقل.

ثم أتى الكلابية أتباع عبد الله بن سعيد بن كلاب، وكان لهم ميل إلى أهل الحديث، لكنهم وجدوا أن أهل الحديث لم يقيموا دليلاً عقليًا على وجود الله، وكذلك السلف لم يقيموا دليلاً عقليًا - كما يزعمون فأخذوا بطريقة خلطوا فيها بين طريقة الجهمية وطريقة أهل الحديث، فأثبتوا مع التأويل، سبع صفات عقلية، مثلما قال المعتزلة: العقل الصريح لا يناقض العقل الصريح. وقالوا: هي ليست ثلاث صفات بل هي سبع.

وتبعهم على ذلك الأشعرية والماتريدية، وزادوا صفة ثامنة هي صفة التكوين، وقالوا: هي ثمان صفات وليست سبعًا، وكلها صفات عقلة.

المقصود من هذا أن تفهم حينما يقول أحد من أئمة السلف عن بعض من يؤول الصفات: إن فلانًا جهمي ـ ولو كان أشعريًا ـ فإن بعض

الناس يستعظم هذا ويقول: لماذا يقولون عن فلان الذي أوَّل صفة إنه جهمي؟

الجواب عن ذلك: أنه ما أوَّل الصفات إلا وقد رضي أصل الجهمية الذي من أجله أوَّل، فهو تبعهم في تأصيل ما يُثبت أو ما ينفي من صفات الله رَجِّلًا من حيث التأصيل، نعم قد يكون خالفهم في بعضها لكن من حيث التأصيل رضى بتلك الطريقة.

نعود إلى الصفات التي جاءت في الآيات التي ذكرها شيخ الإسلام، وهي: صفة الغضب، والرضا، والكراهية، والمقت، والأسف، والبغض من الله على، كل هذه الصفات الاختيارية يسمونها: أعراضًا، ويقولون: لا يجوز القول بأن الله متصف بها؛ لأن معنى ذلك حلول الأعراض فيه على. وتارة يقولون: معنى ذلك حلول الحوادث فيه على وصار بذلك محلاً للحوادث.

وإذا صار محلاً للحوادث ماذا يصير عند الأشاعرة، والماتريدية، والكلابية؟ قالوا: إذا صار محلاً للحوادث معناه أنه جسم، ولهذا بعضهم يختصر هذا الطريق ويقول: نؤول. لماذا تؤول؟ قال: لأن إثبات هذه الصفات يقتضي الجسمية ... إلى آخره.

إذًا هذا التأصيل البشع الضال المضل الذي أصله جهم وتبعه عليه الذين يعتقدون في أنفسهم أنهم كانوا عقلاء، هذا كان أضر شيء على الأمة فيما يتصل باعتقادها بنصوص الصفات، فخاض غمرة ذلك أكثر

الأمة ورضوا بهذا الأصل البشع الذي أصله الكافر المضل جهم بن صفوان عليه من الله ما يستحق. فإذا أردت أن تنقض مسألة من مسائل أهل البدع تذكر هذا الأصل، لأنهم إذا كانوا حذاقًا في طريقتهم فإنهم يعلمون هذا الأصل؛ ولهذا شيخ الإسلام في «التدمرية» نقض هذا الأصل بعدد من القواعد(۱).

فهذه الآيات التي ذكرها الشيخ دلت على إثبات صفة الرضالله على، والرضاصفة لله على قائمة به، فهو الله يرضى متى شاء وكيف شاء، ومن قال: إن الرضا قديم؛ كمن يقول: رضاه عن المؤمن قديم، وغضبه على الكافر قديم، فليس هذا بمقولة للسلف، بل هي مقولة لأهل البدع، لماذا؟ لأننا نقول: إن الله على رضي عن المؤمن بعد إيمانه، فإذا كفر غضب عليه، فيكون في حق المرتد عند أهل السنة والجماعة رضى عنه لما كان مؤمنًا، وغضب عليه لما ارتد.

وأولئك ـ الأشاعرة والماتريدية وغيرهم ـ يقولون: الرضا قديم، فمن علم الله على منه أنه يوافيه بالإيمان ـ يعني يموت بالإيمان ـ فهو راض عنه ولو كان كافرًا، يعني: خالد بن الوليد عندهم في أيام معركة أحد، وهو يرمي المسلمين بالنبل، ويقتل من يقتل من المسلمين، كان إذ ذاك

<sup>(</sup>١) انظر: التدمرية (ص٠٤٠٠).

مرضيًا عنه، وأبو سفيان لما قاتل النبي في بدر، وفي أحد، كان إذ ذاك عندهم مرضيًا عنه، لماذا؟ قالوا: لأن الله علم أنه يوافيه بالإيمان، يعني: يموت على الإيمان، كذلك المؤمن إذا كان في علم الله في أنه يوت على الكفر؛ فإنه حتى في حال إيمانه عندهم مغضوب عليه.

ولاشك أن هذا يلزم منه لوازم باطلة، فمن كان في حال الإيمان مغضوب عليه ووفق إلى أعمال كثيرة، هل الله عليه وفق من هو مغضوب عليه ؟ يعني: يلزم على أقوالهم لوازم باطلة كثيرة.

إذًا هذه المسألة مهمة ؛ لأن بعض الناس قد لا يدقق فيها، وهي أن الرضا والغضب والبغض والكره والمقت والأسف من هذه الصفات التي جاءت الأدلة بها، هذه كلها متعلقة بمشيئة الله عَظِلٌ، وليست قديمة كما يقول أولئك.

ففي قوله عن المعند صفة من الصفات، وفي قوله عنه الله عنه الله عن العبد صفة من الصفات، وفي قوله عنه المناء: (وغضب الله عليه النساء: ٩٣]، الغضب صفة من الصفات أيضًا، ماذا يقول المؤولة؟ يقولون: الرضا إرادة الإنعام، والغضب إرادة الانتقام.

فإذا سألتهم عن الغضب ما هو، ولماذا قلتم: هو إرادة، ولم تقولوا: الغضب هو الغضب؟

قالوا: لأن الغضب هو ثوران دم القلب، وإثبات الغضب يقتضي إثبات الجسمية، وهذا غير لائق بالله.

وقولهم هذا مردود من وجهين:

الأول: أن الغضب صفة من الصفات يسترك فيها الخالق والمخلوق، وأنتم حددتم. في تعريف الغضب. ما عقلتموه من المخلوق؛ لأنكم فسرتم الغضب بأنه ثوران الدم في القلب، وهذا في المخلوق، لكن هل هذا هو الغضب بشكل عام في اللك، وفي الإنسان، وفي جميع المخلوقات؟

الثاني: أن ثوران دم القلب هل هو الغضب عينه أم هو أمر نشأ عن الغضب؟ فالمتأمل يرى أن ثوران الدم في القلب وامتلاء العروق بالدم ـ كما يقولون: إن هذا الغضب ـ هو في الواقع غضب أولاً ثم حصلت هذه الأشياء، فإذًا غليان دم القلب وانتفاخ العروق والأوداج وتغير لون الوجه، هذه ليست الغضب بعينه، وإنما هي أشياء نتجت عن الغضب في الإنسان، فإذًا إذا عُرِّف الغضب بذلك التعريف صار باطلاً ؟ لأنه تعريف للشيء بأثره، وهذا ليس بمستقيم عند المعرفين، وعند أهل اللغة، وعند جميع العقلاء.

إذًا فكلامهم باطل ؛ لأن من قال: إن الغضب إرادة الانتقام، والرضا إرادة الإنعام أو الإحسان. هذا نفي للصفة ؛ لأنه نفى صفة الرضا والغضب وجعل بدلها صفة الإرادة، وهذا باطل.

ثم العجب كل العجب من أصحاب هذه الفرق الضالة أنهم أحيانًا يعتزون بعقولهم، وهم في الواقع يخطئون في أساسيات، لكن

سبحان من طمس على بصائرهم، فإذا سألت أحدهم وقلت له: لماذا فسرت الغضب بالإرادة؟ قال: لأن الغضب لا يليق بالله، لأنه من آثار الأجسام. فإن قلت له: عرف الإرادة، هل الله له إرادة والمخلوق ليس له إرادة؟ قال: المخلوق له إرادة. لأنه لا يستطيع أن ينفي الإرادة عن المخلوق، وإذا كان للمخلوق إرادة فمعنى ذلك أن التشبيه قد حصل، فإذًا صار المخلوق له إرادة، ومعنى ذلك أن الإرادة هذه من صفات فإذًا صار المخلوق له إرادة، ومعنى ذلك أن الإرادة هذه من صفات الأجسام على تقسيمكم، فكيف وصفتم الله على الله على تقسيمكم، فكيف وصفتم الله على الله الله على الله على الله على الله على اله على الله على اله على الله على اله على الله على اله على الله على اله على الله على اله على اله على اله على اله على اله ع

قالوا: دل الدليل العقلى على وجوب الاتصاف بالإرادة.

نقول: ولماذا لم يدل دليل على أن الإرادة في الله تثبت الجسمية ؛ كما أن الإرادة في المخلوق تثبت الجسمية؟

قالوا: لا، الإرادتان مشتركان في اللفظ لكن مختلفتان في الحقيقة، إرادة المخلوق تناسبه وإرادة الله ﷺ تناسبه.

فإذا قالوا ذلك . كما قال شيخ الإسلام في التدمرية . فقد طعنوا أنفسهم، ولهذا يقول شيخ الإسلام: «كل واحد من النفاة لِمَا أخبر به الرسول على من الصفات لا ينفي شيئًا فرارًا مما هو محذور إلا وقد أثبت ما يلزمه فيه نظير ما فر منه، فلا بد في آخر الأمر من أن يُثبت موجودًا واجبًا قديًا متصفًا بصفات تميزه عن غيره، ولا يكون فيها مماثلا

خلقه...» (1)، فإذا ناظرت الجهمي فاطعنه بهذه الصفة التي أثبتها، وقل له: المخلوق متصف بالوجود أم غير متصف؟ سيقول: متصف بالوجود. فتقول له: إذًا اقتضى التماثل والتشبيه والتجسيم على قولكم لأنهما اشتركا في صفة. فيلزمه فيما بقى ما لم يثبته، كذلك الكلابية أو المعتزلة أو الأشعرية أو الماتريدية .. إلى آخره، يلزمهم ذلك.

إذًا لا فرار عند أي ناف للصفات أن يثبت ولو صفة واحدة، فإذا أثبت صفة فقل له: ما معنى هذه الصفة؟

فإن قال: معناها كذا. قل: والمخلوق فيه هذه الصفة، فإذًا اقتضى التجسيم أو التشبيه، فإذا قال: لا، هذه تناسب الخالق وهذه تناسب المخلوق. فقل: قبل أيضًا ذلك في كل الصفات؛ إذ القول في بعض الصفات كالقول في بعض الصفات كالقول في بعض الصفات كالقول في البعض الآخر، وكذلك القول في بعض الصفات كالقول في النات يُحتذى فيه حذوه وينهج فيه منهاجه.

إذًا لاشك أن قولهم بنفي الصفات أو تأويلها واضح البطلان، لكن احتاج الأمر إلى شيء من التفصيل؛ لأن كثيرًا ممن يتعرضون للتفسير، وخاصة بعض الذين يُدرَّسُون في الكليات . أو أحيانًا في الثانوي . قد يأتي بعضهم إلى هذه النقاط ويخوض في بعض أقوال

<sup>(</sup>١) انظر: التدمرية (ص٤٣).

المبتدعة، ويأتي طالب العلم ولا يحسن الرد ولا إقامة الحجة فلا يقيم الحجة، وحجج أهل السنة والجماعة ـ بحمد لله ـ هي من أوضح الحجج في النقليات ولله الحمد والمنة.

ثم إن هذه الصفات التي ذكرها الشيخ كَلِّالْكَ فيما استدل به عليها من الآيات فيها ثم صفات مشتركة في الأصل مثل صفة البغض، وصفة الغضب، فقول الله على: ﴿ فَكُمَّا مَاسَفُونَا أَنْكَمَّنَا مِنْهُمْ ﴾ [الزخرف : ٥٥]، هنا الأسف يُطلق على شدة الغضب، ويُطلق أيضًا على شدة الحزن والحسرة . يعني: في اللغة فيقول: أسفت وآسفني فلان إذا أغضبه أو أحزنه، فهنا الأسف هو من جنس الغضب، فينبغى الانتباه إلى أن الصفة قد يكون لها أصل، وبعض الصفات تكون متنوعة اللفظ ولكنها مشتركة في الأصل، فالغضب منه الأسف وقد يكون منه أشياء أخرى، كذلك البغض، فقد استدل الشيخ على إثبات البغض لله على بقوله على : ﴿ وَلَكِن كَرِهَ اللَّهُ الْبِعَاثَهُمْ فَتَبَّطُهُمْ ﴾ [التوبة: ٤٦]، : ١٣]، والمقت هو أشد البغض، إذًا البغض جنس منه الكراهية ومنه المقت .. إلى آخره، فإثبات أصل الصفة لا يعنى أن الصفات الأخر مردها إلى هذا الأصل، يعنى لا نقول المقت هو البغض أو الكراهية ؟ لأن كل صفة من صفات الله عَلَى تُثبت على ما دل عليه النص، لكن لها أصل ولها جنس، فالمقت من جنس البغض؛ ولذلك فسروه بأنه أشد

البغض، أي: ليس هو البغض فقط بل البغض الشديد، والبغض له مراتب متعددة.

إذًا الخلاصة في هذا الأمر: أن هذه الصفات وإن كانت عند التفسير قد يقرب بعضها من بعض لكن لا يُقال: إن معنى صفة أثبتها الله لنفسه هو معنى صفة أخرى بالترادف المطلق. لكن يقال: هي من جنسها. مثل ما تكلم الأئمة - كشيخ الإسلام وغيره - في الصفات التي هي من جنس الحركة ؟ كالإتيان، والمجيء، والنزول، والعلو ... إلى آخره.

فإذًا اللعن طرد وإبعاد من رحمة الله، وهو دائم بالنسبة للكافر ومؤقت بالنسبة للمسلم الذي فعل كبيرة استحق عليها اللعن أو مات على ذلك ولم يتب(١).

كيف يحصل اللعن من الله رهجال ؟

قال شيخ الإسلام على الله وائمة السنة (٢): يحصل اللعن من الله بالقول وليس بالمعنى فقط؛ كأن يقول الله على العن فلائا، أو لعنت فلائا، أو نحوه، فإذَا قوله عنا: ﴿ وَعَضِبَ الله عَلَيْهِ وَلَمَنَهُ ﴾ فلائا، أو نحوه، فإذَا جاء في النص: لعن الله كذَا، يعني: أن الله عنه بقوله عنى، فإذا جاء في النص: لعن الله كذَا، يعني: أن الله عني لعنه بالقول. وقوله عن ﴿ أُولَتُهِكَ جَزَازُهُمُ أَنَّ عَلَيْهِمُ لَعَنَكَ اللّهِ وَاللّهُ عَلَيْهِمُ لَعَنَكَ اللّهِ وَاللّهُ يلعنه قولاً، وَاللّهُ يلعنه قولاً، وَاللّهُ يلعنه قولاً، وأما الملائكة والناس فهم يدعون بأن يكون أولئك من الملعونين.

<sup>(</sup>١) انظر: الصارم المسلول على شاتم الرسول (٨٧/٢).

<sup>(</sup>۲) انظر: مجموع الفتاوى (۱۵/۱۵، ۳٦٦)، ودقائق التفسير (٤٥٨/٢) وتيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد (ص١٥٧).

## الشرح:

هذه الآيات فيها ذِكْر صفات من جنس واحد، وهي: صفة الإتيان، والمجيء، والنزول لله رحق ، وشيخ الإسلام كالله ذكر هذه الآيات كمثال، وإلا فالآيات والأحاديث التي فيها ذكر مجيء الله كالآيات وذكر إتيانه وذكر نزوله كثيرة بحيث يُقطع معها بأن المراد بتلك الصفات حقائقها التي دلت عليها ظواهر الألفاظ (۱).

والله مَا احتمالَ الحجيءُ سِوَى مَجِي وَالله مَا احتمالَ الحجيءُ سِوَى مَجِي وِن الله أولِي المعقُولِ إن مِن فوقِنَا أو تَحتِنَا وأمَامِنَا

ءِ السِدَّاتِ بَعسدَ تَبَسيُّنِ البُرهَسانِ كُنستُم ذُوِي عَقسلٍ مَسعَ العِرفَسانِ أو عَسن أيمسن أيمسانِ

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم ﴿ اللَّهُ فِي نُونِيتُهُ:

ففي قوله على: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ اللّهُ فِي ظُلُلٍ مِّنَ الْفَكَامِ وَالْمَكُمُ اللّهُ فَي فَلُلُلٍ مِّنَ الْفَكَامِ وَالْمَلَتُ اللّهُ عَلَيْ الْمُكُمُ اللّهُ عَلَيْ يَعْنَى الْمُكُمُ اللّهُ عَلَيْ يَعْنَى اللّهِ عَلَى العباد، وفي هذه الآية وصف الله عَلَى نفسه بصفة الإتيان، وكذلك في الآية الثانية بقوله: ﴿ أَوْ يَأْتِكُ بَعْضُ مَايَتِ رَبِّكَ ﴾ الإتيان، وكذلك في الآية الثانية بقوله: ﴿ أَوْ يَأْتِكُ بَعْضُ مَايَتِ رَبِّكَ ﴾ فقوله: ﴿ أَوْ يَأْتِكُ بَعْضُ مَايَتِ رَبِّكَ ﴾ فقوله: ﴿ أَوْ يَأْتِكُ بَعْضُ مَايَتِ رَبِّكَ ﴾ فقوله: ﴿ أَوْ يَأْتِكُ بَعْضُ مَايَتِ رَبِّكَ ﴾ .

> والله لاَ يَسَـاتِيهُمُ مِـن تَحَـتِهِمَ أَبَـكُ كُـلاَّ وَلاَ مِـن خَلفِهِـم وَأَمَــامِهِم وَ والله لاَ يَــاتِيهُم إلاَّ مِــنَ ال عُـ انظر: النونية بشرح ابن عيسى (١٤/١) ، ٥١٥).

أَبَّ لَهُ أَنَّ الله ذُو السَّلْطَانِ وَعَرْ اللهِ اللهِ دُو السَّلْطَانِ وَعَرْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَعَرْ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

وقال القحطاني في نونيته (ص١٧):

مَسعَ أَنْسهُ فِي كُسلٌ وقسته دانسي وَيَعيسبُ وَصفَ اللَسهِ بالإِتيسانِ يسأتي يغسيرِ تَنَقُسلٍ وتَسدانِ مقدمة ذلك النزول؛ كما بينت ذلك السنة، وكما دل عليه قوله على الله السنة، وكما دل عليه قوله على الله المؤلفة في المؤردة المؤردة

كذلك السنة فيها إتيان الله عَلَى يوم القيامة للفصل بين العباد، وكذلك فيها إثبات نزوله عَلَى .

وهذه الصفات ـ في هذه الآيات ـ ذكرت بصيغة الفعل، فقال على: ﴿ مَلَ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ ﴾، وقال على: ﴿ مَلَ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ ﴾، وقال على: ﴿ وَجَاءَ رَبُّك ﴾، وقال على: ﴿ وَجَاءَ رَبُّك ﴾، وقال على: ﴿ وَجَاءَ رَبُّك ﴾، وقال على: ﴿ وَيَوْمُ تَنْفَقُنُ اللهُ الله الله على: ﴿ وَجَاءَ ربك أو وأتى الله ، والتعبير بالفعل ـ كما هو معروف ـ مشتمل على شيئين: مشتمل على زمن وحدث، والحدث هو مصدر لذلك الفعل، فإذًا في قوله: ﴿ مَلْ يَظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِبَهُمُ الله ﴾ فيها زمن ذلك الفعل وهو المستقبل، وفيها الحدث الذي هو الإتيان، كذلك قوله: ﴿ وَجَاءَ رَبُّك ﴾ فيه الزمن وفيه المجيء الذي هو المصدر، وهكذا في غيرها من الآيات.

خَدِعُهُمْ ﴾ [النساء: ١٤٢]، وقوله ﷺ: ﴿ يُخَدِعُونَ اللهَ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَمَا يَخْدُعُونَ إِلَّا النَّسَهُمْ ﴾ [البقرة: ٩]، ونحو ذلك مما فيه الفعل، فهذا منقسم، فكل فعل يُطلق لاشك أنه مشتمل على الحدث، والحدث وصف، وما قالوه من أن باب الأفعال أوسع يعنون به أنه ليس كل فعل أضيف إلى الله ﷺ يكون فيه إثبات الصفة على وجه الإطلاق، بل قد يُطلق الفعل ويُراد به إثبات الصفة على وجه التقييد.

لا شك أن باب الأفعال أوسع من باب الصفات، فربما يُطلق الفعل ويكون عند إثبات الصفة مقيدًا كما تقول: يمكر الله عَلَى بمن مكر به، أو تقول: الله عَلَى من صفاته الاستهزاء بمن استهزأ به، ومن صفاته خداع من خادعه، ومن صفاته كيد من كاده ومن كاد أولياءه، ونحو ذلك.

قوله على : ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ اللَّهُ ﴾ ، وفي الآية الأخرى: ﴿ أَوَ يَأْتِهُ مُ اللَّهُ ﴾ ، وفي الآية الأخرى: ﴿ أَوَ يَأْتُ رَبُّكَ وَالْمَلُكُ صَفًّا صَفًا ﴾ ، ونحو ذلك ، هذه الصفات هي من جنس واحد ، وهي: الإتيان ، والجيء ، والنزول ، ومثلها صفة الهرولة ، ونحو ذلك من الصفات التي هي . كما يقول شيخ الإسلام وغيره (1) ـ من جنس الحركة ، وهذه الصفات جنس واحد

<sup>(</sup>١) انظر: مجموع الفتاوى (٤٣٦/٥)، (٤٥٨)، (١٥٦/٦)، وأقاويل الثقات (٦٣، ٢٠٠).

ودلالتها متقاربة، ففيها إثبات صفة الإتيان، وإثبات صفة المجيء، والمجيء يكون عن إتيان، والإتيان يكون بمجيء، كذلك فيها إثبات صفة النزول.

أما لفظ الحركة فهو لفظ لم يرد لا في الكتاب ولا في السنة إثباته لله على، وأما استعمال لفظ الحركة؛ كما جاء في رد عثمان بن سعيد الدارمي على بشر المريسي<sup>(۱)</sup>، وكما جاء في أقوال بعض أصحاب أحمد، وكما استعمله شيخ الإسلام<sup>(۲)</sup>، قالوا: الحركة يُراد بها معناها في اللغة، وهو: الانتقال بالفعل من شيء إلى شيء هذا أصل الحركة، وقد تكون حركة نفس، وقد تكون حركة ذات، وقد تكون حركة فعل، وقد تكون حركة صفة، هذا في اللغة، يعنى: بابها فيه سعة؛

<sup>(</sup>١) انظر كلام الإمام عثمان بن سعيد الدارمي في رده على بشر المريسي (١/٥١١).

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية بخلف في مجموع الفتاوى (٢٠/٨): «القول الثالث: إثبات الفعلين اللازم والمعتدى كما دل عليه القرآن ... وقد صرح أئمة هذا القول بأنه يتحرك؛ كما ذكر ذلك حرب الكرمانى عن أهل السنة والجماعة، وسمى منهم: أحمد ابن حنبل، وسعيد بن منصور، وإسحاق بن إبراهيم، وغيرهم، وكذلك ذكره عثمان بن سعيد الدارمي عن أهل السنة، وجعل نفي الحركة عن الله والله عن أقوال الجهمية التي أنكرها السلف، وقال: كل حي متحرك ومالا يتحرك فليس بحي، وقال بعضهم: إذا قال لك الجهمي: أنا كافر برب يتحرك، فقل: أنا مؤمن برب يفعل ما يشاء» ا. ه. وانظر: درء تعارض العقل والنقل (٢/١٥)، وبيان تلبيس الجهمية (٢/٥٠١).

ولهذا لم تُستعمل في الكتاب ولا في السنة لله على بلفظ الحركة، أما أفرادها فكثيرة، منها: وصف الله على بصفة الإتيان، والجيء، والنزول، والتقرب، والهرولة، ونحو ذلك.

أما المبتدعة فهم يَدَّعون المجاز في هذه الصفات الفعلية، والمجاز معناه عندهم: أن ثم حذف في الكلام، فقوله على الله عناية عناية عناية أن يأتيهم عذاب الله أن يأتيهم ألله عني الله عني إلا أن يأتيهم أمر الله، أو إلا أن يأتيهم عذاب الله في فلكل مِن الفكام في كذلك قوله: ﴿ وَجَاءَ رَبُّك ﴾ يقولون: وجاء أمر ربك، أو وجاء مُلك ربك. وهذا ونحوه يسمونه مجاز الحذف، يعني أنه حُذف بعد الفعل كلمة هي فاعل الفعل، أو هي التي يضاف إليها الفعل، أما الله على عندهم فليس بمتصف بمجيء ولا إتيان ولا نزول ولا غير ذلك، فكل موضع فيه إثبات تلك الصفات لله على يحرفونه بالمجاز، ويقولون: ثم مجاز حذف.

ومن أصول الرد عليهم: أن المجاز ـ كما سبق بيانه ـ فيه ترك للمعنى الأول لأجل المعنى الثاني لعلاقة بينهما، وهذا لا يُصار إليه إلا إذا امتنع الأول، أو لم يُناسب، وهذا على كلامهم، يعني: نتنزل معهم في إثبات المجاز، فعلى قاعدة المجاز عندهم: أنه لا يقال بالمجاز بنقل اللفظ من المعنى الأول إلى المعنى الثاني لعلاقة ـ إلا إذا لم يناسب المقام أو لم يصح الكلام؛ كما قالوا في قوله على: ﴿ وَمَعَلِ ٱلْقَرْدِيَةُ ٱلَّتِي

حُنّا فِيها ﴾ [يوسف: ١٨٦، قالوا: هنا فيه مجاز حذف يعني وأسأل أهل القرية لأن القرية لا تُسأل في نفسها وإنما يسأل أهلها، وقوله: ﴿ وَٱلْعِيرَ الْقَرِيةَ لَا تُسأل في نفسها وإنما يسأل أهلها، وقوله: ﴿ وَٱلْعِيرَ، اللَّي اللَّهِ اللَّهِ على هذا النحو أيضًا، يعني: وأسال أصحاب العير، وهكذا في كل موضع فيه مجاز حذف كما ادعوه.

نقول: إن قيل به - وقد سبق بحث مفصل في المجاز وإبطاله وأن المجاز ليس بصحيح ـ فليس المقام مقامًا واحدًا؛ لأن مجاز الحذف يُصار إليه إذا كان الكلام مشكلاً ولا يمكن إلا بإثبات مجاز الحذف، وهذا إذا قيل به في ﴿ وَمُثَلِ ٱلْقَرْبِيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِيَّ أَقَلَنَا فِيهَا ﴾ ونحو ذلك، فذلك للإشكال الواقع في أن القرية لا تُسأل، وأما قوله على ا ﴿ مَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ ٱللَّهُ ﴾ فلو كان الإتيان الذي أثبته الله على لنفسه في موضع واحد جاء في موضع واحد فقط هو ونظائره مثل المجيء والنزول ... إلى آخره، فربما كان لهم وجه في التعلق، لكن النصوص متكاثرة في إثبات الإتيان وفي إثبات المجيء، ومحال أن يكون الكلام كله على هذا ذاهب إلى الحذف في كل موضع ؛ لأن معنى ذلك أن الصفات الفعلية كلها فيها مجاز حذف، وهذا معناه نفى كل صفة فعليه لله عَلِيَّا ، وهذا يؤول إلى تعطيل الله عن صفاته الفعلية، ولاشك أن هذا باطل. أيضًا هذه الآيات فيها إثبات الحقيقة، ولا يمكن أن يُقال: إن الآيات لا تدل على حقيقة ما جاء فيها من الصفات ؛ إذ إن هذه الآيات

إذًا ما ادعوه من هذا يبطل بأوجه:

**الأول:** رد المجاز من أصله.

الثاني: التنزل معهم وإبطال ما ادعوه من أن هذه الآيات فيها مجاز بنفي دعوى المجاز فيها بخصوصها.

إذا تقرر هذا؛ فإن الإتيان والمجيء ونحوه ورد في النصوص على جهتين:

**الأولى:** أنه يَرد مطلقًا.

**الثانية:** أن يَرد مقيدًا<sup>(١)</sup>.

ونعنى بالمطلق أنه لا يتعدى، ونعني بالمقيد أن يكون متعديًا، ومثال المطلق ﴿ وَجَامَةُ رَبُّكَ ﴾ هنا المجيء لم يتعد إلى شيء، ومثاله ﴿ إِلَّا

<sup>(</sup>١) انظر: مختصر الصواعق المرسلة (ص٣٦٩).

أَن يَأْتِهُمُ اللهُ ﴾ يعني: يأتي الله أولئك، وهذا معناه أنه تعدى من جهة المفعول، لكن ليس من جهة كون الله على أتاهم، فقوله: ﴿ إِلّا أَن يَأْتِهُمُ اللهُ ﴾ فيه أن الإتيان هنا صفة لله على، وهذا من قسم المطلق؛ لأن التعدي هنا ليس تعديًا بالفعل، يعني: بالصفة، وإن كان في اللغة قد تعدى الفعل إلى المفعول.

فالمطلق ما فيه الوصف، وأما المقيد فهو ما يكون مُعدى إلى شيء بحرف أو بمفعول وتكون التعدية هذه ليس ظاهرًا فيها الصفة، مثاله: قوله على الله المتعدية هذه ليس ظاهرًا فيها الصفة، مثاله توله على أن على ألله بمن القواعد، فدلت الآية على أن صفة الإتيان هنا هي إتيان عذابه.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٣٩١٩)، وابن أبي شيبة في مصنفه (٣١٠/٥)، وابن قانع في معجم الصحابة (٢٥٢/٢)، والبيهقي في الكبرى الصحابة (٢٥٥٠)، والبيهقي في الكبرى (١٣٩/٨)، وفي شعب الإيمان (٦٣/٢) من حديث عروة بن عامر .

مقيدًا، ويكون المراد الإتيان بالصفات: إما عذاب الله، وإما رحمته، أو الإتيان ببعض خلقه؛ كملائكته ونحو ذلك.

أما المطلق فهذا فيه إثبات الصفة، وهذا ظاهر من نحو الأمثلة التي ذكرنا؛ كقوله على الله المنظر ولا المكان المكن الله الله الله المكن المنظر والمنظر والمنظر والنظر والنظر والنظر والنظر والنظر والنظر المعنى الانتظار، ومن ضوابطه أن الستعمالات، ومنها أن يكون النظر بمعنى الانتظار، ومن ضوابطه أن يكون بعد النظر (إلا) وقبله استفهام، وقد يكون النظر بمعنى الرؤية إذا عُدي به (إلى)، أو إذا ذكر محل النظر وهو الوجه، فيكون رؤية العين، فإذًا يأتى النظر فيكون:

- بمعنى الانتظار، وهذا له ضابط.
- بمعنى الرؤية، إذ عُدي بـ (إلى) أو ذكر محله وهو الوجه.
- محستملاً الانتظار أو الرؤية إذا عُدي إلى المفعول بنفسه ؛ كما تقول: (نظرت محمدًا)، فيحتمل أن يكون المعنى رأيته.

وقوله هنا ﴿ مَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا ﴾ بمعنى هل ينتظرون، ويأتي بحث ذلك مفصلاً ـ إن شاء الله ـ في بحث رؤية الله ﷺ.

قوله: ﴿ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ اللَّهُ فِي ظُلَلٍ مِّنَ ٱلْعَكَامِ ﴾ الظُلَل جمع ظُلَّة، والظُلَّة هي ما يُظل المرء أو يظل الشيء، وقد تكون بالغمام، وقد تكون بغيره مما يُظل، لهذا قال بعدها: ﴿ مِنَ ٱلْفَكَامِ ﴾ والغمام هو: السحاب الأبيض، الرقيق، الناصع البياض، الخفيف، الجميل، وهذا يسبق نزول الله عَجَلًا لفصل القضاء بين العباد يوم القيامة، وهذا كما قال عَجَلَّا في آية الفرقان: ﴿ وَيَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَاهُ وِالْفَكَيْمِ وَنُزِّلُ ٱلْمُلَتَهِكُهُ تَنزِيلًا ﴾ [الفرقان: ٢٥]، والملائكة ينزلون أيضًا ويكونون صفوفًا؛ كما دل على ذلك قوله الفجر: ﴿ وَجَاةَ رَبُّكُ وَٱلْمَلُكُ صَفًّا صَفًا ﴾ [الفجر: ٢٢]، وهل يحيطون بأهل الفيل المحشر، أو يحيطون بالأرض من أطرافها؟ فهذا فيه قولان، والأظهر أنهم يكونون صفوفًا يحيطون بأهل المحشر من الجن والإنس؛ وذلك بحسب ما يكونون عليه من الأرض، والملائكة تنزل وتحدق بالإنس والجن وتكون من ورائهم صفوفًا ؛ صفًا بعد صف.

الشمس من مغربها إذا حصل آمن الناس بالله أجمعون وسلموا، وهذا لا ينفعهم لأنهم قد رأوا آيات الله على العظام، وطلوع الشمس من مغربها هي بعض الآيات في تفسير عامة السلف<sup>(۱)</sup> في قوله على: ﴿ أَوَ يَأْتِ كَبَعْنُ عَلَيْتِ رَبِّكَ ﴾، وذلك لأن النبي على فسرها بذلك<sup>(۲)</sup>، والآيات العظام يُعني بها: أشراط الساعة العظام، وهي عشر آيات مرتبة ـ كما جاءت في الأحاديث<sup>(۳)</sup> ـ وهي: خروج المسيح الدجال، ثم نزول عيسى ابن مريم الكلى ، ثم خروج يأجوج ومأجوج، ثم خسف بالمشرق، ثم

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير عبد الرزاق (۲۲۲/۲)، وتفسير الطبري (۹٦/۸)، وزاد المسير (۱٥٦/۳)، ۱۵۷)، والدر المنثور (۳/۳۸ ـ ۳۹۸).

<sup>(</sup>۲) أخرج الترمذي (۳۰۷۱)، وأحمد في المسند (۳۱/۳، ۹۸)، وعبد بن حميد في مسنده (۳۸۳)، وأبو يعلسي في مسنده (۵۰۰/۳)، وابس أبسي شبيبة في مصنفه (۵۰۲/۷)، والطبري في تفسيره (۹۷/۸)، من حديث أبي سبعيد الخدري على عن النبي في قول الله والطبري في تفسيره (۹۷/۸)، من حديث أبي سبعيد الخدري من مغريها، قال أبو عيسى: ( الله عن من من من عرب ، ورواه بعضهم ولم يرفعه » ا.هـ . وجاء من حديث أبي هريرة، وابن مسعود

<sup>(</sup>٣) أخرج مسلم (٢٩٠١) من حديث حذيفة بن أسيد الغفاري ﴿ قَالَ: ﴿ اطَّلَعَ النَّبِيُ ﷺ عَلَيْنَا وَنَحْنُ نَتَدَاكُرُ فَقَالَ: ﴿ مَا تَذَاكُرُ وَنَ؟ ﴾. قَالُوا: نَلْاكُرُ السَّاعَةَ. قَالَ: ﴿ إِنَّهَا لَنْ تَقُومَ حَتَّى عَلَيْنَا وَنَحْنُ نَتَدَاكُرُ فَقَالَ: ﴿ مِنَا تَذَاكُرُ وَنَ؟ ﴾. قَالُوا: نَلْاكُرُ السَّاعَةَ. قَالَ: ﴿ إِنَّهَا لَنْ تَقُومَ حَتَّى تَرُونَ قَبْلُهَا عَشْرَ آيَاتٍ ﴾. فَذَكَرَ الدُّخَانَ وَالدَّجَّالَ وَالدَّابَّةَ وَطُلُوعَ الشَّمْسِ مِنْ مَغْرِيهَا وَتُزُولَ عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ﷺ وَيَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ وَلَلاَئَةَ خُسُونُ خَسْفٌ بِالْمَشْرِقِ وَخَسْفٌ بِالْمَغْرِبِ وَخَسْفٌ بِالْمَعْرِبِ وَخَسْفٌ بِالْمَشْرِقِ وَخَسْفٌ بِالْمَعْرِبِ وَاخْرُهُ مِنَ الْيَمَنِ تَطُرُدُهُ النَّاسَ إِلَى مَحْشَرِهِمْ ﴾.

خسف بالمغرب، ثم خسف بجزيرة العرب، ثم الدخان، ثم طلوع الشمس من مغربها، ثم خروج الدابة على الناس ضحى، ثم النار تحشر الناس إلى أرض محشرهم.

هذه هي الآيات العشر العظام (١) ؛ ولهذا قال هنا في آية الأنعام : ﴿ أَوْ يَأْفِ بَعْضُ مَايِئتِ رَبِكَ ﴾ يعني : بعض الآيات العشر العظام التي هي دليل على الإيذان للكفار بالهلاك والعذاب السرمدي الذي لا يفتر عنهم وهم فيه مبلسون.

وفي قوله على : ﴿ كُلَّا إِذَا دُكُتِ ٱلْأَرْضُ دُكَّا دُكَّا اللهُ وَالْمَلُكُ وَٱلْمَلُكُ مَا مُعَالَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى ال

(١) وقد نظم السفاريني ﷺ هذه الآيات العشر بقوله:

وما أتى في السنص من أشراط فكله حمنها الإمام الخساتم الفسصيح محمدا وأنسه يقتسل للسدجال ببساب أسوامسر يساجوج اثبت فإنسه وأمسر يساجوج ومساجوج اثبت فإنسه وانسه يا السدخان وأنسه يطلوع شمس الأفق من دبور كلات أجوا وأخسر الآيسات حسشر النسار كمسا أته فكلسها صحت بهسا الأخبسار وسسطره فكلسها صحت بهسا الأخبسار وسسطره النرة المضية في عقد أهل الفرقة المرضية (ص٧٥، ٧٦).

فكله حسق بسلا شطاط عمد المهددي والمسيح بباب لُدخل عدن الجدال فإنه حسق كهدم الكعبة وأنسه يسلمان كهندم الكعبة وأنسه يسلمب بسالقرآن كمنات أجياد على المشهور كمنا أتسى في محكم الأخسار وسطرت آثارها الأخيار

﴿ وَٱلْمَلُكُ ﴾ المراد الملائكة، فهم يأتون صفًا ، صفًا على النحو الذي سبق بيانه، ويكون مجيء الملائكة قبل مجيء الله على يعني: ينزلون في صفوف يحدقون بالناس قبل مجيء الله على للفصل بين العالمين.

إذا تقرر هذا فقد نبه ابن القيم وكالله في كتابه «الصواعق المرسلة» (۱) على أن ما ورد مقيدًا من هذه الصفات التي ذكرنا مما لا يُراد به الصفة وإنما يراد به مجيء العذاب والإتيان بالملائكة والإتيان بالرحمة ونحو ذلك ؛ كقوله و المناب الله المناب الله المناب الله المناب وغو ذلك ، قال : وهذا المقيد يُفسر بأنه الإتيان بعذاب الله ، أو في موضع آخر الإتيان برحمته ، أو إتيان الملائكة ، قال : ولا يمتنع أن يكون إتيان الله المناب الله مع ذلك حقيقيًا ، ويكون كدنوه المناب وجعل إعمال لكل المواضع مع أنه هو الذي قسمها إلى مطلق ومقيد ، وجعل المقيد لا يُراد به الصفة ، ولكن قال : لا يمتنع أن يُراد به عدمع ذلك ـ أن يأتي الله منا بذاته ويكون ذلك كدنوه من أهل عرفة ، وكما ينزل كل

<sup>(</sup>١) انظر: مختصر الصواعق المرسلة (ص٣٦٩)، وعبارة المختصر: «وكان في هذا السياق ما يدل على المراد، على أنه لا يمتنع في الآيتين أن يكون الإتيان على حقيقته، ويكون ذلك دنوًا ممن يريد إهلاكهم بغضبه، وانتقامه ؛ كما يدنو عشية عرفة من الحجاج برحمته وفضله، ولا يلزم من هذا الدنو والإتيان الملاصقة والمخالطة ...» ا. ه.

ليلة إلى سماء الدنيا، فيكون في ذلك الإتيان الدنو، مع أن المراد بالإتيان إتيانه عن الله المراد بالإتيان المناه المن

ويكون الدليل على أن هذه الآية يُراد بها نزول الله كلّ أن التشقق إيذان بنزول الله كلّ ، وإلا فيكون إيراد شيخ الإسلام لهذه الآية في هذا الموطن ليس له وجه مناسبة ؛ لأن الكلام على مجيء الله وإتيانه ونزوله فما معنى إيراده لقول الله كل : ﴿ وَيَوْمَ تَشَقَّقُ النّمَاءُ وَالْعَمَمُ وَأُولُ الْكَاكِمُكُمُ فَمَا معنى إيراده لقول الله كل : ﴿ وَيَوْمَ تَشَقَّقُ النّمَاءُ وَالْعَمَمُ وَأُولُ الْكَاكُمُ كُونُولُ اللّهُ عَلَى مُعنى إيراده لقول الله ونزوله يوم القيامة لفصل القضاء؟ تغييلاً ﴾ وما مناسبتها لإتيان الله ونزوله يوم القيامة لفصل القضاء؟ الجواب: مناسبتها أن التشقق إيذان بالنزول، وقالوا: الإيذان بالشيء يدل عليه، فإذا كنت تعلم أن مصاحبة فلان لفلان دائمة لا ينفك أحدهما عن الآخر، فإنك إذا رأيت أحدهما استدللت على مجيء الآخر

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۲۲۷/۲ ـ ۳۳۱)، (۲/۱۹)، وتفسير ابن أبي حاتم (۲٦٨٢/٨)، والدر المنثور (۲٤٨/٦، ۲٤٩)، تفسير السعدي (ص٥٨١).

قبل أن تراه، كذلك الأشياء المتلازمة مثل سماع الصوت مع مجيء الشخص، ومثل الرعد والبرق مع المطر، ونحو ذلك من الأشياء.

المقصود: وجه دلالة الآية أن فيها إيذان بنزول الله، وذلك دال على نزوله فتكون الآية من آيات الصفات بهذا المعنى.

**الأول:** بين النفختين.

والثاني: للنزول لفصل القضاء بين العباد.

أما نزول الله رها إلى سماء الدنيا كل ليلة ، أو نزول عشية عرفة ، فهذا كله ليس معه تشقق ؛ لأن هذا إتيان وهذا نزول.

وقول : ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ ﴾ [الــرحمن: ٢٧]، وقوله: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَهُ ﴾ [القصص: ٨٨].

## الشرح:

هذه الآيات فيها ذكر صفة من صفات الله على الني تكاثرت الأدلة على إثباتها في الكتاب والسنة، ويجب الإيمان بها وإثباتها لله على ودحض ومنع التأويلات التي تخرجها عن حقائقها في الكيفية، ونفي التمثيل والمشابهة بين صفات الله على وصفات خلقه، فذكر صفة الوجه لله على، وذكر عليها من الأدلة قوله على : ﴿ كُلُّ مَنْ مَلَيُهَا فَانِ اللهُ عَنْ وَبَهُ لَكُ مَنْ مَلَيُهَا فَانِ اللهُ عَنْ وَبَهُ وَلِيهُ لِللهُ عَلَيْهِا من الأدلة قوله على الرحمن: ٢٦، ٢٧]، وقوله: ﴿ كُلُّ مَنْ مَلَيْهَا فَانِ اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَيْهُ وَدَكر جملة من الأدلة على إلا وجهه من الأدلة على إلا وجهه من الأدلة على إثباتها مما سيأتي.

وصفة الوجه لله على من الصفات الذاتية، والله على أثبت لنفسه سائر لنفسه وجهًا (١) ؛ كما أثبت لنفسه يدين، وكما أثبت لنفسه سائر

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم ﴿ اللَّهُ فِي نُونِيتُهُ:

والله مسا في هسده السدنيا ألسد وكسذلك رؤيسة وجهسه سسبحانه

الصفات الذاتية كالسمع والبصر ونحو ذلك، وكما أثبت لـ نبيه ﷺ عينين، فصفة الوجه من جنس تلك الصفات التي وصف الله عَلَى بها نفسه، وهذه الآيات التي فيها الصفات يجب أن يُصدق بها وأن يؤمن بها ؛ لأن باب الصفات باب واحد لا فرق فيه بين صفة وصفه ؛ فكما أننا نثبت صفة السمع وصفة البصر وصفة الكلام وصفة الحياة وصفة الإرادة ـ إلى آخر تلك الصفات التي يثبتها المبتدعة ويثبتها أهل السنة ـ نثبت أيضًا الصفات الذاتية ؛ كصفة الوجه وصفه اليدين وغير ذلك من الصفات، فباب الصفات باب واحد، وهذا أصل وقاعدة عظيمة في ذلك، فإن أهل السنة لم يفرقوا بين صفة وصفة، بل أجروا الجميع مجرى واحدًا، وكل ما كان صفة لله عَلَى أثبتوه ومنعوا تحريفه وآمنوا به على الوجه اللائق به ﷺ، ومن ذلك صفة الوجه لله ﷺ.

والوجه جاء إثباته في نصوص كثيرة من الكتاب والسنة، منها: قـول الله ﷺ: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ اللَّ وَيَبْغَىٰ وَجَهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾، فقوله: ﴿ وَيَبْغَىٰ وَجَهُ رَبِّكَ ﴾ فيه إثبات صفة الوجه ؛ لأنه أضاف الوجه

لكنما الجهمسى ينكسر ذا وذا تبسا لـــه المخــدوع أنكــر وج انظر: النونية بشرح ابن عيسى (٢/٥٨٠).

والوجه أيضاً خيشية الحدثان هـــه ولقـاءه ومحبـة الـــديان

إلى الرب عَلَىٰ ثم نعت الوجه بقوله: ﴿ ذُو اَلْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ ﴾ ، كذلك قوله عَلَىٰ : ﴿ كُلُ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَهُ ﴾ هنا أضاف الوجه ـ الذي هو صفة ـ لنفسه ، وفي هذا إثبات كونه صفة لله عَلَىٰ .

أما الآية الأولى وهي قوله: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ وَبَبْقَى وَبَبْهُ رَبِّكَ ذُو الْمَامِ مِن أَمْمة السّابِعِين (١): إذا قرأت: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ فيلا تسكت حتى تقرأ: التابعين (٢): إذا قرأت: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ فيلا تسكت حتى تقرأ: ﴿ وَبَبْعَىٰ وَبَبْهُ رَبِّكَ ذُو الْمُلْكِلُ وَالْإِكْرَامِ ﴾ (١). أي: تصل بين الآية الأولى والآية الثانية؛ لأن فناء الأشياء ليس مما يُمدح، وإنما أريد بالآية ما هو حمدٌ وثناء على الله عَلَيْ بكون كل شيء يفنى ويبقى وجه الله عَلَيْ ذو الجلال والإكرام، قال عَلَيْ : ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ يعني: كل من عليها الجلال والإكرام، قال عَلَيْ ذُو الْمُلَكِلُ وَالْإِكْرَامِ ﴾ ففي ذلك إثبات أن الأشياء هالك ﴿ وَبَبْعَىٰ وَبَهُ وَيِكَ ذُو الْمُلَكِلُ وَالْإِكْرَامِ ﴾

<sup>(</sup>۱) أبو عمرو عامر بن شراحيل الشعبي من شعب همدان، ولد لست سنين خلت من خلافة عمر بن الخطاب في، ومات سنة أربع ومائة، وقيل سنة سبع ومائة، كان علامة أهل الكوفة إمامًا حافظًا ذا فنون. انظر: الطبقات الكبرى لابن سعد (۲٤٦/٦)، وتاريخ بغداد (۲۲۷/۱۲)، وتاريخ دمشق (۳۳٥/۲۵)، وحلية الأولياء (۲۱۰/۲)، ووفيات الأعيان (۲۲/۲۱)، وسير أعلام النبلاء (۲۹٤/۶)، والبداية والنهاية (۲۳۰/۹).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن كثير (٢٧٣/٤)، والإتقان في علىوم القرآن (٢٢٢/١)، والـدر المنثـور (٦٩٨/٧).

هالكة فانية، وأن الذي يبقى هو الله عَجْك، وهنا ذكر البقاء لوجه الله عَجْك، وذلك مقتضى لتشريفه وتعظيمه.

كذلك قوله على : ﴿ كُلُّ مَنَ مُ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَهُ ﴾ كل شيء من المخلوقات يفنى ويذهب وليس موصوفًا باستحقاق البقاء، وإنما الذي يبقى هو وجه الله على ، والله على يبقى كما جاء في آية سورة غافر: ﴿ لِمَنِ الْمُلَكُ الْيُومُ لِلّهِ الْمُوَحِدِ الْقَهَارِ ﴾ [غافر: ١٦]، فبعد أن يفنى كل شيء يقول على : ﴿ لِمَنِ الْمُلْكُ الْيُومُ ﴾ ، ثم يجيب على نفسه العظيمة بقوله: ﴿ لِلّهِ الْوَحِدِ الْقَهَارِ ﴾ ، ثم يجيب على نفسه العظيمة بقوله: ﴿ لِلّهِ الْوَحِدِ الْقَهَارِ ﴾ .

إذا تبين ذلك فالكلية في الآية الأولى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا قَانِ ﴾ وكذلك الكلية في الآية الثانية: ﴿ كُلُّ مَنَ مِ هَالِكُ ﴾ على هذا التفسير الذي قدمت وهـو أن المـراد الإفناء والإهـلاك للـذوات، الكليـة هنا يدخلها التخصيص؛ وذلك أن (كل) من ألفاظ الظهور في العموم قد يُستثنى منها أشياء، ويُعبر عنها كثير من أهل العلم بقولهم: عموم (كل) في كل مقام بحسبه (۱).

لهذا قال عَلَى في وصف الريح: ﴿ تُكَمِّرُكُلُ شَيْمٍ مِأْمَرِرَبِهَا فَأَصْبَحُوا لَا يُرَيِّ إِلَّا مَسَكِنْهُمْ ﴾ [الأحقاف: ٢٥]، بقيت المساكن مع أنه عَلَى قال:

<sup>(</sup>١) انظر: الإحكام للآمدي (٣٠١/٢، ٣٠٢).

﴿ تُكَوِّمُوكُكُلُ مَعْنِم ﴾ ، وذلك أن ﴿ كُلُّ مَعْنِم ﴾ يعني: ما أتت عليه الريح ، فهو عموم مخصوص ؛ ولهذا قال على الآية الأخرى: ﴿ مَا لَذَرُ مِن مَنْ مَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

فإذًا عموم (كل) فيه الظهور، وهذا يقبل الاستثناء، أو نقول: إن العموم في كل مقام بحسبه، وقد يأتي بعد العموم استثناء؛ كما في قوله العموم في كل مقام بحسبه، وقد يأتي بعد العموم استثناء؛ كما في قوله في: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ إِلّا مَن شَآءَ ٱلله ﴾ [الزمر: ٢٨] وهنا استثناء أن يصعق كل شيء ويفني كل شيء إلا من شاء الله، وهذا على أحد التفسيرين، وأما التفسير الثاني لهاتين الآيتين: أن قوله في: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلّا وَجَهَهُ ﴾، وقوله: ﴿ كُلُّ مَنَ عَلَيْهَا فَانِ الله وَعَلَى وَجَهُ رَبِّكَ ذُو ٱلجُلَكِ وَٱلإِكْرَامِ ﴾ المراد به الأعمال التي عَلَيْها فان الله على هذا جمع من السلف في تفسير آية القصص ﴿ كُلُّ مَنَ عَمَل ، وعلى هذا جمع من السلف في تفسير آية القصص ﴿ كُلُّ مَنَ عَمَل المَا عَمَالُ الله مَن الأعمالُ إلا وَجَهَهُ مُنهُ مَن الأعمالُ إلا الله عن الأعمالُ الله عن الأعمالُ الله الله عن الأعمالُ الله الله عن الأعمالُ الله الله عن الأعمالُ الله المَنْ المَنْ الله عن الأعمالُ الله الله عن الأعمالُ الله الله عن الأعمالُ الله الله عن المَنْ الله عن الأعمالُ الله الله الله عن الأعمالُ الله الله عن الأعمالُ الله الله عن الأعمالُ الله الله عن المُنْ الله عن المُنْ الله عن الأعمالُ الله الله الله عن الأعمالُ الله الله الله عن الأعمالُ الله الله عن الأعمالُ الله الله عن الله عن الله عن الله عن المُنْ الله عن اله عن الله عن الله

ما أريد به وجهه على (١). فالأعمال المخلصة التي أخلص فيها أصحابها هي التي تبقى لهم، أما أعمال المشركين فهي هالكة ويفنيها الله على الله على كما قال على : ﴿ مَّنَلُ اللَّهِ مِنْ كَفَرُوا بِرَبِهِمْ أَعْمَالُهُمْ كُرُمَامِ الشّعَدُتُ بِهِ كما قال على : ﴿ مَّنَلُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

وأما الآية الأخرى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ وَبَبْعَى وَجَهُ رَبِّكَ ذُو الْمُلَكِلِ وَأَلْإِكْرَامِ ﴾ هل تحتمل هذين التفسيرين؟ هذا فيه نظر، فإن منهم من جعل هذه الآية من جنس آية القصص، فقال: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ يعني: من الأعمال. لكن هذا ليس بوجيه لجيء (من) فيها، وقوله: ﴿ وَبَبْعَىٰ وَبَهُ رَبِّكَ ذُو الْمُلكِلِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ ، لكن آية القصص فيها نص من

<sup>(</sup>۱) قال البخاري في صحيحه ـ كتاب التفسير ـ قبل حديث رقم (٤٧٧٢): «سورة القصص ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَبَحْهَمُ ﴾ إلا ملكه، ويقال: إلا ما أُريد به وجه الله» ا. هـ . وانظر: تفسير ابن كثير (٤٠٤٣)، وتفسير القرطبي (٣٢٢/١٣)، والدر المنثور (٤٤٧٦، ٤٤٨)، وفتح القدير (١٩٠/٤)، وتفسير القرطبي (٣٢٢/١٣).

السلف على أن طائفة منهم فسروها بأن المراد: كل شيء هالك إلا ما أريد به وجهه.

إذا تقرر ذلك فما معنى كون البقاء لوجه الله، وأن الأشياء تهلك إلا وجه الله ؟ ما فائدة التخصيص هنا لقوله: ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ﴾ ؟ الجواب: هذا يستفاد منه:

ثانيًا: أن يُقال هنا خصص الوجه لجلاله وإكرامه وعظمته وتشريفه بذلك لكون المخلوقات تقصد وجه العظيم، فيكون هذا أبلغ في نفس المخلوق.

إذا تقرر ذلك ووضح المراد من وجه الاستدلال بهذا، ومعنى الآيتين، فإن المخالفين في هذه الصفة منهم من أوَّل الوجه وقال: الوجه هنا مجاز والمراد به الذات، والله تَجَلَّلُ ليس له وجه ـ تعالى الله عن قولهم

علوًا كبيرًا ـ ومنهم من قال: الوجه يراد به الثواب، فيكون معنى الآية: ويبقى ثواب ربك.

ولاشك أن هذين من جنس التحريفات التي يقولونها في الصفات، فالله على قال: ﴿ وَيَبْعَى وَجَهُ رَبِّكَ ﴾ ، وفي الآية الثانية قال: ﴿ وَيَبْعَى وَجَهُ رَبِّكَ ﴾ ، وفي الآية الثانية قال: ﴿ كُلُ مَنَ مَ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَهُ ﴾ ، والقاعدة في صفات الله على أن الأشياء التي تضاف إلى الله على قسمين (١):

(۱) قال ابن القيم مَثَلِقَة في الروح (١٥٤): «ينبغي أن يُعلم أن المضاف إلى الله سبحانه نوعان: صفات لا تقوم بأنفسها؛ كالعلم، والقدرة، والكلام، والسمع، والبصر، فهذه إضافة صفة إلى الموصوف بها، فعلمه، وكلامه، وإرادته، وقدرته، وحياته، صفات له غير مخلوقة، وكذلك وجهه ويده سبحانه، والثاني: إضافة أعيان منفصلة عنه؛ كالبيت، والناقة، والعبد، والرسول، والروح، فهذه إضافة مخلوق إلى خالقه ومصنوع إلى صانعه، لكنها إضافة تقتضي تخصيصًا وتشريفًا يتميز به المضاف عن غيره» ا.ه.

وقال في نونيته:

وَالله أخبَ رَفِ ي الْكِتَ ابِ بِاللّهِ عَيِنَ وَوَصِفَ قَالمٌ بِالْعَينِ فَاللّه عَينٌ وَوَصِفٌ قَالمٌ بِالعَينِ فَاللّ والوَصِفُ بِالْجُرُورِ قَامَ الأَنْفِ وَنَظِيرُ وَا أَيْضًا اللّهِ وَالْحَامُ الأَنْفِ وَنَظِيرُ وَا أَيْضًا اللّهِ وَالْحَامُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَصَافِ تَالِيتُ قَلْمُ لَلْ فَاللّهُ اللّهِ وَعِلْمِ وَاللّهِ وَعِلْمِ وَاللّهِ وَعِلْمِ وَاللّهِ وَعِلْمِ وَاللّهِ وَعِلْمِ وَاللّهِ وَعِلْمِ وَاللّهِ وَعِلْمِ وَعِلْمِ وَعِلْمِ وَاللّهِ وَعِلْمِ وَعِلْمِ وَعِلْمِ وَاللّهِ وَعِلْمِ وَاللّهِ وَعِلْمِ وَاللّهِ وَعِلْمِ وَاللّهِ وَعِلْمِ وَاللّهِ وَعِلْمِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

مِنه وَمِهرورٌ يمِن نُوعَانِ الْعَيَانُ خَلَقُ الخَالِقِ السرَّحمَنِ الْعَيَانُ خَلَقُ الخَالِقِ السرَّحمَنِ الْوَلَى يهِ فشي عُرف كُلُّ لِسمَانِ فَ اللهِ مِن صِفَةٍ وَمِن أعيانِ فَ اللهِ مِن صِفَةٍ وَمِن أعيانِ قَامَست يسهِ كارادةِ السرَّحمنِ مُلكًا وخَلقًا مَا هُمَا سِيَّانِ مُلكًا وخَلقًا مَا هُمَا سِيَّانِ لَمَّالًا أَضِيفًا كَيْفَ وَهَا يَفْتَرِقَانِ الْمُسا الْضِيفًا كَيْفَ وَهَا يَفْتَرِقَانِ الْمُسَا الْمُسَانِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

القسم الأول: الأعيان: يعني ذوات؛ كما قال على : ﴿ فَاقَدُ اللهِ وَكُو ذَلك ، وَسُقِيكُهَا ﴾ [الشمس: ١٣]، وقول: بيت الله، وكعبة الله، ونحو ذلك، فهذه الإضافة إضافة مخلوق إلى خالقه؛ مملوك إلى مالكه، وهذه تقتضي أن يكون لمن أضيف إلى الله مزيد تشريف؛ لأنه خُص بالإضافة. كذلك وصف النبي على بأنه عبد الله؛ لأنه مخصوص بهذه الصفة؛ كما في قوله عبد الله؛ لأنه مخصوص بهذه الصفة؛ كما في قوله إضافة الذوات ـ الأعيان ـ إلى الله على هذه إضافة تكريم وتشريف، وفيها مخصيصها لمزيد بيان فضل هذه الأشياء.

القسم الثاني: إضافة صفات، وإضافة الصفات أيضًا على قسمين:

الأول: إضافة صفات مستحقة لله على، وهذه يأتي بعدها لام الاستحقاق؛ كقوله على : ﴿ الْمُتَكُنَّ رَبِّكَ ﴾ وقوله: ﴿ سُبُكُن رَبِّكَ ﴾

فِي هلي الإِضافَة إذ هُمَا وَصفَانِ فَي هلي الإِضافَة إذ هُمَا وَصفَانِ فَكَعَبِدِهِ أَيسِظًا هُمَا ذَاتَانِ حَقُ الْمُرقَانِ حَقُ الْمُرقَانِ وَالرسحُ الفُرقَانِ والسهبعُ لاَحَ لِمَان لَه عَينَانِ والسهبعُ لاَحَ لِمَان لَه عَينَان

وكلاً مُسه كحيات وكعلم وكعلم وكلم المنافق الكران المنافق المن

فسبحان ليس من صفات الله، لكن سبحان يعني تسبيح، وهذا مستحق لله، والحمد لله يعني لله يعني لله يعني مستحق لله، وصلاتي ونسكي لله يعني مستحقه لله، أو تكون مملوكه لله الكاتي.

الثاني: إضافة صفات يتصف الله والنوع، ولا يقال: هو مستحق لذلك؛ لأن العبد ليس له فعل في هذا النوع، مثل قوله والمؤخر وَبَعَى وَجَهُ رَبِكَ فَهُ ، هنا أضاف صفة الوجه إلى الله، والوجه صفة ليس بعين، يعني: ليس بذات تقوم بنفسها، والصفة هنا ليست مستحقة لله بأن يفعلها العبد ويتوجه بها إلى الله، وإنما هي صفة من الصفات التي يستحقها الله والله الله والله من هذا الجنس، وسمع الله، وقدرة الله، وقوة الله، وكلام الله، ورحمة الله، سلام الله. كلها من هذا الجنس هي إضافة صفات إلى متصف بها.

وإذا كان كذلك فهذا الذي في هذه الآيات وفي غيرها من هذا الباب، فالإضافة تقتضي رد قول من أوَّل أو قال: إن في الآية مجازًا. لأنهم أولوا قوله على: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ اللهُ وَبَعْ وَبَعْ رَبِّكَ ﴾ وقالوا: يعني ويبقى ربك، والوجه هنا المراد به الذات، يعني: ويبقى ذات ربك، أو قالوا: ويبقى ثواب ربك، ونحو ذلك.

نقول: هنا الوجه صفة من صفات الله عَظِن ؛ لأنه أضافه إلى نفسه. وهو منطبق على ما ذكرنا من القاعدة الثانية: أن قوله: ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ

ذو الجلال وذو الإكرام فذو العبد الوجه بأنه ذو الجلال والإكرام، فذو نعت للوجه، ولو أراد أن النعت للرب على لقال: ذي الجلال والإكرام؛ كما جاء في آخر سورة الرحمن: ﴿ نَبُرُكُ النَّمُ رَبِّكَ ذِى الْجَلالِ وَالإكرام ﴾ الرحمن: ﴿ نَبُرُكُ النَّمُ رَبِّكَ ذِى الْجَلالِ وَالإكرام ﴾ الرحمن: منقسمة كما سيأتي، فإذًا الجلال والإكرام هاتان صفتان لوجه الله على ذو الجلال وذو الإكرام، وهذا ظاهر وواضح من حيث العربية ومن حيث العربية ومن حيث القواعد في الصفات.

مِن المنتسبين للأشاعرة أو الذين جروا على طريقتهم - وإن كانوا أخف طبقات الأشاعرة - مَنْ يُفرق في الصفات بين صفات الذات وصفات الفعل، مثل الخطابي والبيهقي (١)، والبيهقي له تأويلات من جنس الأشاعرة، لكنه هو والخطابي ومن على شاكلتهم أخف الأشاعرة؛ لأنهم لم يتابعوهم في كل أصولهم، وإنما في الصفات حرفوا

<sup>(</sup>۱) هو الحافظ أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي الخسروجردي الشافعي، الفقيه في الأصول، الورع، الزاهد، تتبع نصوص الشافعي وجمع كتابًا فيها سماه (المبسوط)، وله تصانيف كثيرة مشهورة وموجودة في أيدي الناس، ومنها كتاب (الأسماء والصفات) مطبوع في مجلدين، وهذا الكتاب فيه تأويلات على مذهب الأشاعرة مخالفة لمذهب أهل السنة، فينبغي على طالب العلم الحذر من ذلك، ولد سنة أربع وثمانين وثلاثمائة، وتوفي سنة ثمان وخمسين وأربعمائة بنيسابور. انظر: طبقات الفقهاء لأبي إسحاق الشيرازي (١/٣٣٣)، والأنساب (١/٤٣٣)، وشذرات الذهب (٣٠٤/٣).

على أصولهم، مثل من جعلهم شيخ الإسلام في أخف طبقات الأشاعرة أو الذين تأثروا بالأشاعرة.

فالبيهقي والمسلم والمسلم والمسلم والمسلم في أبواب المسلم، ولم يجر فيها على طريقة أئمة السنة المتقدمين، فقسم الصفات إلى صفات ذات وإلى صفات فعل، فما كان من صفات الذّات وجاء نصه في القرآن يعقد له الأبواب لإثباته، وما كان من صفات الفعل في بعضها في في يقول مثلا: في بعضها فإنه يتأوله، ويعقد الباب لذكر ما جاء فيه، يقول مثلا: باب ما جاء في المرولة، فهو يُفرق بين هذه وهذه فيثبت البعض ويخالف في إثبات الأخريات.

والجواب عن ذلك: أن الباب باب واحد، فكل من أثبت بعضًا ونفى بعضًا فهو متناقض فيما فرق فيه.

قوله على هنا: ﴿ وَيَبَعَىٰ وَجَهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ ﴾ ذو بمعنى صاحب، يعني: صاحب الجلال يعني الموصوف بالجلال والإكرام، فإذا الجلال والإكرام صفة للوجه، وهو صفة لله على كما في آخر

السورة: ﴿ نَبُرُكَ أَتُمُ رَبِكَ ذِى لَلْكُلُلِ وَالْإِكْرُامِ ﴾ ، والجلال هو التعظيم والهيبة. وأسماء الله راكة وصفاته منقسمة إلى قسمين في أحد الاعتبارات(١):

- صفات جلال، وأسماء جلال.
- وصفات جمال، وأسماء جمال.

لهذا فإن ختمة القرآن المنسوبة لشيخ الإسلام ابن تيمية فيها هذا التفريق، حيث قال في أولها: (صدق الله العظيم المتوحد في الجلال بكمال الجمال). وهذه من الألفاظ التي أشعرت كثيرًا من أهل العلم بصحة نسبة تلك الختمة لشيخ الإسلام ابن تيمية. المقصود أن أسماء الله على وصفاته منقسمة إلى: جلال وجمال، ومعنى الجلال أي: الأسماء والصفات التي تورث العظمة والهيبة والخوف، مثل: القوي، والعزيز، والجبار، والقهار، القدير ... إلى آخر هذه الأسماء والصفات، وأما صفات وأسماء الجمال فهي التي ينبعث عنها المحبة والرغب، فكل صفة ينشأ عنها المحبة يُقال لها: صفة جمال. فمن صفات الله على أنه جميل، وهذه من صفات الجمال، الله على المودود ونحو ذلك من صفات الجمال، والمؤمن والودود ونحو ذلك من صفات الجمال، والأسماء والصفات التي هي من تفريعات ربوبية الله على على

<sup>(</sup>١) انظر: الفوائد (ص٦٩، ٧٠)، وآيات الأسماء والصفات للشنقيطي (ص٢٧. ٢٤).

خلقه، هي من قسم الجمال، وهي التي تُورث حسن التوكل على الله على الله على الله

وتقسيم الأسماء والصفات على هذا النحو يحتاج إلى مزيد إيضاح، لكن المقصود ما يناسب قوله والله والمحلق المحكولة والمحكولة والمحكو

قال بعض أهل العلم (۱): المراد بـ ﴿ ذُو ٱلْجَالَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ يعني: أهل لأن يُجَل وأهل لأن يُكرم؛ كما قال في آية المدثر: ﴿ هُو ٱهْلُ النَّقَوَىٰ وَأَهْلُ النَّغُوٰىٰ وَأَهْلُ اللَّهُوٰوَ ﴾ [المدثر: ٥٦]، يعني أهل لأن يُتَقى وأهل لأن يغفر. وقولهم: أهل لأن يُجَل يعني: يُعظم التعظيم اللائق به رَجَالًا، ويُكرم يعني: يتوجه إليه بالعبادة الكاملة، ومن قال: إنه هو المستحق للإجلال

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير أسماء الله الحسني للزجاج (ص٦٢)، ومجموع الفتاوي (١٦/٢٩٦).

والمستحق للإكرام، فإن معنى ذلك أنه يوهم أن الأول منفي؛ وذلك لأن صفة الجلال والإكرام أثبتت لله ﷺ فلا يريد أن يثبتها للوجه بخصوصه، لكن هذا ليس بسديد.

هذا بعض ما يتصل بالكلام على هاتين الآيتين، فالواجب إذًا الإيمان بنصوص الصفات والتسليم بها، وإثبات ما أثبت الله على لنفسه، وعدم الخوض في ذلك بما يصرفه عن حقائقها اللائقة بالله على فباب الصفات باب واحد ومن فرق فيه بين صفة وصفة فقد أبطل وتناقض.

## اللاّلئ البهية في شرح العقيدة الواسطية

وقوله: ﴿ مَامَنَعَكَ أَن نَسَجُدَ لِمَاخَلَقْتُ بِيَدَى ﴾ [ص: ٧٥]، وقوله: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُيَدُ ٱللّهِ مَغْلُولَةً غُلَتَ ٱيَدِيهِمْ وَلُعِنُواْهِا قَالُوا ۗ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاهُ ﴾ [المائدة : ٦٤].

## الشرح:

وهذه الصفة النصوص فيها كثيرة في الكتاب والسنة، وأجمع عليها السلف، والله على الله الله على الله الله متصف فيهما بصفة الكمال. (١)

وَلَسهُ يَسدانِ كَمَسا يَقسولُ إِلَهُنا وَيَمينُسهُ جَلَّست عَسنِ الأَيمسانِ

<sup>(</sup>١) قال القحطاني في نونيته:

والمؤولة أوّلوا اليدين إلى أنواع من التأويل، قالوا: اليد بمعنى القدرة، أو اليد بمعنى النعمة.

وهذا القول لا يناسبه عند ذوي العقول أن يكون مثنى ؛ لأن القدرة والنعمة جنس، وأما قوله: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [المائدة: ٦٤]، فلا يناسبه أن تكون بمعنى القدرة أو النعمة ؛ ولهذا الدارمي في رده على بشر المريسي كان مما رد به أن قال: «أنعمتان من أنعمه فقط مبسوطتان؟! فإن أنعمه أكثر من أن تحصى (۱). والنصوص التي جاء فيها إثبات صفة اليد لله ﷺ جاءت على ثلاثة أنحاء منها:

أولاً: إثبات صفة اليد مفردة ؛ كقوله عَلَى : ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَعْلُولَةً ﴾ [المائدة: ٦٤].

كِلت ايك يكري ربّ ي يمين وصفها وهُما على التَّقلَينِ مُنفِقت انِ انظر نونية القحطاني (ص٤٧).

<sup>(</sup>١) انظر: نقض الإمام أبي سعيد عثمان بن سعيد (ص٢٨٥).

ثالثًا: أن تكون مجموعة ؛ كما قال على: ﴿ أَوَلَمْ يَرُوا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِّمًا عَمِلَتَ أَيْدِينَا أَنْعَكُمُ الْهُمْ لَهُ كَامَا لِكُونَ ﴾ [يس: ٧١].

فإذًا وردت على الإفراد والتثنية والجمع ؛ ولهذا نظر أهل السنة في ذلك وقالوا: التثنية هذا نص، والجمع ﴿ أَيْدِينَا ﴾ لا يمنع التثنية، والإفراد لا يمنع التثنية ؛ ذلك أن الإفراد للجنس، فمن له أكثر من شيء قد يُطلق مفردًا ويُراد الجنس.

أما الجمع فإن له قاعدة في النحو؛ وذلك أن المثنى إذا أضيف إلى ضمير تثنية أو ضمير جمع فإنه يجوز فيه أن يُجمع ـ يعنى المثنى تخفيفًا ـ وهذا أفصح، ويجوز فيه أن يبقى على تثنيته، وهذا أقل في الاستعمال، يعنى أقول: يد محمد، ويد محمد وخالد، ويدا محمد وخالد، ثم أقول: يد محمد وخالد ويداهما. هذا ضمير تثنية ، فهذا يصح ، وأيضًا يصح في اللغة أن أقول: يد محمد وخالد وأيديهما ؛ لأن القاعدة: أن المثنى إذا أضيف إلى ضمير التثنية أو ضمير جمع جاز جمعه، وهو الأفصح. ويدل عليه في القرآن قول الله عَلَى : ﴿ إِن نَنُوباً إِلَى اللَّهِ فَقَدْ صَعَتَ قُلُوبُكُما ﴾ [التحريم: ٤]، فخاطب الله عَجَلَق عائشة وحفصة عَلَيْكُ بقوله: ﴿ إِن نَوْمًا إِلَى اللهِ ﴾، وعائشة عليه الله الله واحد، وحفصة عليه الله واحد، والمجموع قلبان، فقال: ﴿ صَغَتْ قُلُوبُكُمًا ﴾، فلماذا جمع؟ لأنه أراد الإضافة إلى ضمير التثنية.

لهذا نقول: ما ورد مثبتًا بصيغة الجمع؛ كقوله: ﴿ عَمِلَتُ أَيْدِينَا ﴾ ونحوها من الآيات، فهذا فيه إثبات التثنية؛ لأن التثنية نُص عليها بخصوصها، والتثنية لا تُحمل إلا على التثنية، يعني: أن المثنى نص في المثنى، أما الجمع فليس نصًا عند الأصوليين فيما زاد عن الاثنين، كذلك المفرد ليس نصًا عند الأصوليين في الواحد، بل يحتمل أن يكون المراد أكثر من واحد (١)؛ لهذا نقول: المفرد في قوله: ﴿ يَدُاللّهِ ﴾ [المائدة : ١٦٤] هذا يُفسر باليدين؛ لأن المراد الجنس، والجمع في قوله: ﴿ عَمِلَتُ اللّهِ لَيْ نَا المراد يدينا، لكنه أضاف المثنى إلى ضمير الجمع، فجمع المثنى تخفيفًا على الأفصح في لسان العرب.

إذا تبين ذلك فمن الباطل أن يُقال: إن الله عَلَى له أيد، أو إن الله عَلَى له أعين؛ كما قاله بعض من لم يفقه، فهذا فيه غلو في الإثبات، وعدم فقه بلسان العرب، والله عَلَى موصوف بأن له يدين وهي نص فيها، وأما الجمع فيرجع به إلى نص اليدين، ولهذا جاء في السنة ما يبين هذا التنصيص بقوله: «اخْتَرْتُ يَمِينَ رَبِّي، وَكِلْتَا يَدَيُ رَبِّي

<sup>(</sup>۱) انظر: الإبهاج (۱۰۲/۲، ۱۰۲، ۳۵۵)، والقواعد والفوائد الأصولية (ص۲۰۰)، والإنصاف للمرداوي (۲۲۲/۷)، وفتح الباري (۲۷۷۸)، والبحر الرائق (۲۷۷/۲)، وإرشاد الفحول (ص۲۱۰).

يَمِينَ مُبَارَكَةً اللهِ النتان. فنص على أنهما اثنتان.

أما الذين تأولوا فمنهم من ذهب إلى المجاز بنفي اليد وقال: إنها مجاز عن القدرة، أو مجاز عن الإنعام.

ومنهم من قال: إن ذلك يؤول، والمراد لازم ذلك. ومما استدلوا به أن العرب تقول: لفلان على يد، يعنى: نعمة لفضل.

فنقول: هذا الكلام صحيح، فإن العرب تقول: لفلان علي يد وتريد النعمة، يعني: له علي نعمة، لكن العرب لا تستعمل ذلك إذا أرادت النعمة إلا على وجه واحد فقط ألا وهو القطع عن الإضافة، ما تقول: يد فلان علي ، أو يد محمد علي ، إذا صار لمحمد فضل عليك، بل قول: يد محمد علي ، هذا لحن ولم تستعمله العرب قط، وإنما تقول: لمحمد علي يد بالقطع عن الإضافة ؛ لأنه بالقطع خرجت إرادة صفة يد هنا، فكانت اليد بمعنى النعمة. فنقول: لفلان عليك يد، يعني: لفلان عليك نعمة ؛ لأن الإضافة قُطعت، ولا يجوز أن تقول: يد محمد على ، بمعنى نعمة محمد على .

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (٣٣٦٨)، وأبو يعلى في مسنده (٢١/١٥)، وأبن حبان في صحيحه (١٤ / ٤٥٠)، وابن أبي عاصم في السنة (١/١٩)، والحاكم في المستدرك (١٣٢/١)، والجاكم في المستدرك (١٣٢/١)، والبيهقي في الأسماء والصفات (٦/٢٥) من حديث أبي هريرة الله قال الحاكم: «هذا حديث صحيح على شرط مسلم ... وله شاهد صحيح» ا. ه.

فإذًا استعمال يد بمعنى النعمة صحيح في لسان العرب، والشواهد عليه معروفة، ولكن هذا جاء على نحو واحد وهو أن يُقطع عن الإضافة، أما إذا أضيفت اليد إلى الذات فإنه يراد الذات المتصفة باليد.

ومما اعتُرض به على أهل السنة ـ ولكنه اعتراض باطل ـ هو أن الله وعلى اليد: ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْنِهِ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ [الـذاريات: ١٤٧]، قالوا: (أيد) هنا بمعنى القوة، وأيد هذه أصلها أيدي، لكن لما جُرَّت هنا حُلَوفَت الياء، يعني: أصلها (والسماء بنيناها بأيدي)، هكذا قالوا. والجواب: أن هذا ليس بصحيح؛ وذلك أن الأيد في لغة العرب بمعنى القوة (أ)، وليس ثم علاقة بين الأيد واليد، وذلك أن الهمزة في (أيد) أصلية: آد يئيد أيدًا، والأيد القوة، ولها معان أخر، فالهمزة هنا ليست للجمع، ولكنها همزة أصلية في الكلمة، ومعناها القوة.

فإذًا هذه الآية: ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنْيَنَهَا بِأَيْنُو ﴾ ليست هنا جمع يد، بل معناها: والسماء بنيناها بقوة وإنا لموسعون، ويدل عليه قوله ﴿ وَانْكُرُ عَبْدُنَا دَالْاَيْدُ إِنَّهُ مُؤَالُ ﴾ [ص: ١٧]، هنا ﴿ ذَا الْأَيْدُ ﴾ يصفه

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير البغوي (۳۷۹/۷)، وتفسير ابن كثير (۲۲۱/۱۳)، وتفسير القرطبي (٤٨/١٧)، وانظر في معنى (٤٨/١٧)، والتنوير لابن عاشور (١٦/١٣)، (١٦/٢٣/١)، وانظر في معنى «أيد» وأصلها: معجم مقاييس اللغة (ص٨٣)، والقاموس المحيط (٢٧٣/١)، ومختار الصحاح (ص٣٥).

عَلَىٰ بَا لَه يَشْتَرُكُ فيه مع غيره، فمن جهة اليدين كل إنسان له يدان، لكن الله عَلَىٰ يصفه بما ليس في غيره وهو أنه ذو القوة التي خصه الله عَلَىٰ بها. فقال: ﴿ ذَا الْأَيْدُ ﴾ وصارت عندنا (ال) التعريف مع كلمة أيد التي هي القوة، وكذلك (أيد) هذه الثانية التي في سورة الذارايات: ﴿ وَالسَّمَانَ بَنْيَنَهُ اللَّهِ لِي يعني: بقوة، وذا الأيد يعني ذا القوة، ونحو ذلك، وهذا باب معروف والحمد لله.

وقول ه : ﴿ وَأَصْبِرُلِهُ كُمْ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْدُنِنَا ﴾ [الط ور: ٤٨]، وقول ه : ﴿ وَحَمَلْنَهُ عَلَى ذَاتِ أَلَوْج وَدُسُرِ ﴿ الْقَمْرِ : ١٣ ، ﴿ وَخَمَلْنَهُ عَلَى ذَاتِ أَلْوَج وَدُسُرِ ﴿ الْقَمْرِ : ١٣ ، وقوله : ﴿ وَأَلْقَبْتُ عَلَيْتَكَ مَحَبَّةً مِّنِي وَلِنُصْنَعَ عَلَى عَيْنِ ﴾ [طه: ٣٩].

## الشرح:

ذكر المؤلف عَلَيْكَ هذه الآيات التي فيها إثبات صفة العينين لله عَلَى، وهذا كله داخل في جملة أركان الإيمان؛ لأن أركان الإيمان منها الإيمان بالله عَلَى .

وقد سبق أن الإيمان بالله على هو الإيمان بربوبيته وإلوهيته وأسمائه وصفاته، وهذه النصوص التي ساقها شيخ الإسلام بطالقه من أول الكتاب إلى هذا الموضع وإلى ما بعده هي تبع لقوله بطالقه : (وَمِنَ الإيمانِ بِاللهِ: الإيمانُ بِمَا وَصَفَ بِهِ نَفْسَهُ فِي كِتِابِهِ، وَبِمَا وَصَفَهُ بِهِ رَسُولُهُ الإيمانِ بِاللهِ: الإيمانُ بِمَا وَصَفَ بِهِ نَفْسَهُ فِي كِتِابِهِ، وَبِمَا وَصَفَهُ بِهِ رَسُولُهُ الإيمانِ باللهِ: الإيمانُ بِمَا وصَفَ بِهِ نَفْسَهُ فِي كِتِابِهِ، وَبِمَا وَصَفَهُ بِهِ رَسُولُهُ اللهِ عَلَى الله عَلَى اللهُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم ﷺ في نونيته:

ومصرح أيصطا بسأن لرينسا سيبحانه عينسان ناظرتسان انظرت انظر: النونية بشرح ابن عيسى (٤١٦/٢).

وقوله على: ﴿ وَحَمَلْتُنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ ٱلْوَبِحِ وَدُسُمِ اللهِ عَلَيْ اَعَيُنِنَا جَزَاءُ لِمَن كَانَ كُفِرَ ﴾ ، وقوله عَلَىٰ: ﴿ وَٱلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةُ مِنِي وَلِنُصْنَعَ عَلَىٰعَيْنِيٓ ﴾

والنصوص من الكتاب والسنة كثيرة تدل على إثبات هذه الصفة ، فيجب أن يُصدق خبر الله على ؛ إذ لا يصف الله على أحد أعلم به من نفسه ، فالإيمان بها واجب ، وتأويلها وردها هو من جملة التحريف الذي هو كفر بالصفات ؛ كما قال على : ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالرَّحَنِ قُلَ هُو للذي هو كفر بالصفات ؛ كما قال على : ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالرَّحَنِ قُلَ هُو للذي هو كفر الرحمن لله على وقالوا: لا نعرف إلا رحمان اليمامة (۱) ، فكل من أنكر صفة من صفات الله على فهو كافر بها. وفي هذه الآيات ذكرت العين مفردة مضافة إلى المفرد في قوله على: ﴿ وَلَنْ مَنْ مَنْ الله عَلَى الله عَلَى قوله عَلى المفرد في قوله على المفرد قوله ؛ ﴿ وَلَمْ مِنْ لِمُكُمْ رَبِّكُ وَإِنْكُ بِأَعْيُنِنَا ﴾ ، وكذلك قوله : ﴿ وَلَمْ مِنْ لِمُكُمْ رَبِّكُ وَإِنْكُ بِأَعْيُنِنَا ﴾ ، وكذلك قوله : ﴿ وَلَمْ مِنْ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى هذا أهل المفرد في قوله على هذا أهل

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۲۹/۱۹)، وتفسير ابن أبي حماتم (۲۷۱۵/۸)، وتفسير ابن كثير (۲۲/۱)، وفتح الباري (۵۷۱/۱۰)، والدر المنثور (۳۷۲، ۳۷۷).

السنة والجماعة قاطبة (١). وجاء في السنة بيان أن لله على عينين، وذلك في مثل حديث ابن عمر على المتفق عليه بين البخاري ومسلم، وخرجه جمع كثير، وهو العمدة في الباب، قال على : « إِنَّ اللَّهُ ليس بِأَعُورَ ألا إِنَّ اللَّهُ ليس بِأَعُورَ ألا إِنَّ النَّهَ ليس بِأَعُورَ ألا إِنَّ النَّهَ ليس بِأَعُورَ ألا المسيح الدَّجَّال أَعُورُ الْعَيْنِ الْيُمْنَى كَأَنَّ عَيْنَهُ عِنْبَةً طَافِيَةً (٢)، وكذلك جاء في حديث أنس على وغيره أن النبي على قال: «ما بَعَث الله من نَبِي إلا أَنْدَرَ قَوْمَهُ الْأَعُورَ الْكَدَّابَ إِنه أَعْوَرُ وَإِنْ رَبَّكُمْ ليس مِن نَبِي إلا أَنْدَرَ قَوْمَهُ الْأَعُورَ الْكَدَّابَ إِنه أَعْوَرُ وَإِنْ رَبَّكُمْ ليس مِا عَوْرَ) (١)

(۱) قال ابن القيم على الصواعق المرسلة (۲۰۲۱ - ۲۰۸۱): «وقد نطق القرآن والسنة بذكر اليد مضافة إليه سبحانه مفردة ومثناة ومجموعة، وبلفظ العين مضافة إليه مفردة ومجموعة، وبلفظ العين مضافة إليه مفردة ومجموعة، ونطقت السنة بإضافتها إليه مثناة؛ كما قال عطاء عن أبي هريرة عن النبي ويهي المنه إذا أمّا ألم في الصّلاق فَإِنّهُ بَيْنَ عَيْنِي الرَّحْمانِ فَإِذَا الْتَفَتَ قَالَ لَهُ الرّبُ: يَا ابْنَ آدَمَ إلى مَنْ تَلْتَفِتُ ؟ إلى خَيْرِ مِني؟، وقول النبي في والله عن ذلك علواً كبيرًا، وهل المراد إثبات عين واحدة ليس إلا؛ فإن ذلك عور ظاهر تعالى الله عن ذلك علواً كبيرًا، وهل يفهم من قول الداعي: اللهم احرسنا بعينك التي لا تنام. أنها عين واحدة ليس إلا، إلا ذهن أقلف وقلب أغلف؟!» ا.ه. .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٤٣٧)، ومسلم (١٦٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٧١٣١)، ومسلم (٢٩٣٣) من حديث أنس ، وفي الباب من حديث أنس ، وفي الباب من حديث أبي هريرة، وجابر بن عبد الله، وابن عباس، وسعد، وحذيفة، وأبي بكرة، وعائشة، وأسماء،

قال أهل اللغة: إن الأعور هو من فقد إحدى عينيه (1). وذلك لأن مخلوقات الله المعروفة لدى العرب ـ الإنسان وكذلك الحيوان ـ كلها لها عينان، فوضعت العرب هذا الاسم (الأعور) لمن فقد إحدى عينيه، فهو خاص بذلك، وليس العور هو ذهاب البصر؛ لهذا دل هذا الحديث فإن رَبّكُمْ ليس يأعُورَ)

على إثبات صفة العينين لله عَلَى بدلالة الوضع اللغوي من أن العور في اللغة عند العرب هو فقد أحد العينين.

إذا تبين ذلك فأهل السنة والجماعة يفهمون النصوص الواردة في صفة العينين لله ﴿ وَالْقَيْتُ عَلَى المحدة بل قد يدل على الكثرة المعلوم أن المفرد المضاف لا يدل على الوحدة بل قد يدل على الكثرة وهو الغالب؛ كما في قوله مثلاً: ﴿ وَإِنْ تَعَدُواْنِعَ مَدَ اللّهِ لا يُحْمُوماً ﴾ والمنحل: ﴿ وَإِنْ تَعَدُّواْنِعَ مَدَ اللّهِ لا يُحْمُوماً ﴾ وهو الغالب؛ كما في قوله مثلاً: ﴿ وَإِنْ تَعَدُّواْنِعَ مَدَ اللّهِ لا يُحْمُوماً ﴾ وهو الغالب؛ كما في قوله مثلاً: ﴿ وَإِنْ تَعَدُّواْنِعَ مَدَ اللّهُ لا يُحْمُ اللّهُ لا يُحْمُوماً ﴾ وهو الغالب؛ كما في قوله مثلاً: ﴿ وَإِنْ تَعَدُّواْنِعَ مَدَ النّعِم وإنما أراد وهذا متقرر في العربية أن المفرد إذا أضيف فإنه قد يفيد الكثرة (٢)

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (٢١٢/٤ ـ ٦١٢).

<sup>(</sup>٢) راجع (ص٤٢٣).

- وهذا هو الغالب - وقد يفيد الوحدة ؛ كما تقول: هذا كتاب فلان. يعني: الكتاب واحد، ولذلك هنا الإفراد لا ينافي الجمع الذي جاء في الآيتين الأخريين اللتين ساقهما شيخ الإسلام، ولا ينافي التثنية التي جاءت في الحديث ؛ وذلك لأن المفرد يدل على أكثر من الواحد إذا أضيف.

كذلك قوله رضي المرابح من المرابح من الطور: ١٤٨ هذا جمع فقال: أعين، ثم أضافها إلى ضمير العظمة وهو الموافق للجمع، فقال: بأعيننا. والأعين جمع، والجمع يصدق على الاثنين فما زاد عند كثير من أهل العلم، أو على الثلاثة فما زاد بإجماع أهل العلم من أهل العربية وأهل الأصول (١).

والسنة فيها إثبات العينين لله على فكيف نفهم الجمع؟ مرت معنا القاعدة في ذلك في العربية في بحث يدي الله على، وتبين لنا أن المثنى إذا أضيف إلى ضمير تثنية أو جمع صار جمعًا على الأفصح ؛ كما قال

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية المنافقة في مجموع الفتاوى (۳۰۱/۳۱): «وسائر جميع ألفاظ الجمع قد يُعنى به الجنس من غير قصد القدر منه، فيتناول الاثنين فصاعدًا، وقد يُعنى به الثلاثة فصاعدًا» ا. ه. وانظر: المعتمد (۲۲۹/۱)، والمبدع لابن مفلح (۲۱۵۸۱)، ولسان الثلاثة فصاعدًا»)، ومختار الصحاح (ص۲۱۷)، والتقرير والتحبير (۲۲۲/۱)، والبحر الرائق العرب (۷۱/۵)،

وَاللّهُ عَزِيرُ حَكِيدٌ ﴾ [المائدة: ٣٨]، فالسارق تقطع منه يد واحدة، والسارقة تقطع منها يد واحدة، والسارقة تقطع منها يد واحدة، وصار المجموع يدين، والله والله والمحت والمحت المحت ا

كــذلك قولــه و إن نَوْباً إلى الله فقد صغت قُلُوبكما إلى التحريم: ١٤، والمرأتان لكل واحدة منهما قلب، فعائشة لها قلب، وحفصة لها قلب، فصار لهما قلبان، وإذا أضيف إلى ضمير التثنية جمع، فقال: ﴿ فَقَد صغت قُلُوبُكُما ﴾، وهكذا النصوص التي جاءت في اليدين أو جاءت في العينين لله و هي على هذا الأصل.

قال على : ﴿ وَأَصْبِرَلْ مُكُورَيِكَ فَإِنَّكَ بِأَعَيْنِنَا ﴾ [الطور: ٤٨] هذا الأعين يعني: العينين، فليس لله على أكثر من عينين، بل له عينان على هذا معتقد أهل السنة لدلالة السنة على ذلك وموافقتها للسان العربي الشريف.

كذلك قوله الآية الثانية: ﴿ وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلَوْجَ وَدُمْرِ اللَّهِ الْعَلَيْمُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلَوْجَ وَدُمْرِ اللَّهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلَوْجَ وَدُمْرِ اللَّهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلَوْجَ وَدُمْرِ اللَّهُ عَلَىٰ خَمْدِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى اللّهُ عَلَى

إذًا تبين لنا وجوب الإيمان بأن الله على متصف بأن له عينين، فهما صفتان ذاتيتان من صفات الذات الى لا تنفك عنه على مثل: الوجه، واليدين، وغيرها من الصفات، وهذا هو معتقد أهل السنة والجماعة.

والأشاعرة تناقضوا وأثبتوا صفة البصر لله على ذلك، ونفوا صفة العينين.

وأما أهل السنة فقد أعملوا النصوص وأثبتوا البصر لله على، وأثبتوا العينين لله على وأبو الحسن الأشعري بطائقه في كتابه والإبانة، وأثبت صفة العينين لله على (١)، ولاشك أن في هذا مخالفة لقول المعتزلة، وكذلك قول الكلابية، وكذلك قول الأشعرية أصحاب أبى الحسن.

إذا تبين ذلك فقول الله على: ﴿ وَأَصَبِرَ لِمُكَرِّرَ بِلِكَ فَإِنَّكَ بِأَعَيْنِنَا ﴾ [الطور: ٤٨] فيه إثبات صفة العينين لله على، وذلك بدلالة السنة ؛ لأن السنة مُفسرة ومُبيِّنة للقرآن، فهنا قال: (أعين)، والسنة بينت أنهما (عينان)(٢)،

<sup>(</sup>١) انظر: الإبانة (ص ١٨).

<sup>(</sup>٢) راجع (ص٤٣٢).

فنقول: في الآية إثبات صفة العينين لله على الأن السنة مفسرة ومبينة للقرآن.

فما معنى قوله: ﴿ وَأَصْبِرُ الْحَكْرُرَيِكُ فَإِنَّكُ بِأَعْيُنَا ﴾ ؟ يعني: فإنك بمرأى منا وبصر وعناية ورعاية وكلاءة وحفظ، وهذا التفسير هو تفسير السلف لذلك (١) ؛ وذلك لأن النبي الله التي هي صفته، وإنما هو الله في عين الله الذي هو أثر اتصافه بالعينين ؛ ولهذا أهل السنة حين يفسرون بهذا يعدون هذا من باب التضمن، والتضمن أحد دلالات اللفظ، لأن اللفظ له دلالة بالمطابقة، ودلالة بالتضمن، ودلالات باللزوم (٢).

فهذا اللفظ بالمطابقة إثبات صفة العين لله على الله المحلمة الله الله الله الله الله الله الله التضمن، فقالوا: معناه أن النبي الله على وبصر وكلاءة ورعاية وحفظ من الله على ؛ وذلك لأنه مضمون قوله على : ﴿ وَأَعَيْنِنَا ﴾ [الطور: ٤٨] ، وهذا ليس من باب التأويل ـ كما زعمه من لم يفقه ـ بل

<sup>(</sup>۱) انظر: زاد المسير (۲۰/۸)، وتفسير ابن كثير (۲٤٦/٤)، وتفسير البغوي (۲٤٣/٤)، وتفسير القرطبي (۷۸/۱۷).

<sup>(</sup>٢) قال السبكي في الإبهاج (٢٠٤/١): «دلالة اللفظ على تمام مسماه مطابقة، وعلى جزئه تضمن، وعلى لازمه الذهني التزام» ا. ه. وانظر: الإحكام للآمدي (٣٦/١)، والتقرير والتحبير (١/١٣٠).

هذا من باب التضمن، والتضمن دلالة عربية واضحة من اللفظ، وقد قال السلف هذا مع إثبات صفة العينين، فإن السلف قد يفسرون بالتضمن وقد يفسرون باللازم، ويظن الظان أن هذا من التأويل، وهذا غلط، فإن التضمن واللزوم هذا من دلالات اللفظ على المعنى، أما التأويل فهو صرف اللفظ عن معناه.

إذا تبين هذا فإن قول الله و الصبر في اللغة (١) هو الحبس، قتل هو أمر لنبيه و الحبس، قتل فلان صبرًا أي حبسًا، صَبَرَ فلانٌ مَالَهُ أي حَبَسهُ وكَنَنزَهُ، وأما في فلان صبرًا أي حبسًا، صَبَرَ فلانٌ مَالَهُ أي حَبَسهُ وكَنَنزَهُ، وأما في الشرع (٢) فالصبر هو حبس اللسان عن التشكي، وحبس القلب عن الجزع، وحبس الجوارح عن لطم الخدود وشق الجيوب، ونحو ذلك، يعني: في خصوص أقدار الله المؤلمة.

ويتضح من قول الله عَلَى : ﴿ وَأَصْبِرُ لِمُكَرِّرَتِكِ ﴾ أن الصبر أمر به، ومعنى ذلك أنه واجب، وهذا هو الصحيح، فإن من أهل العلم من قال: إنه مستحب. وهذا غلط، والصواب أنه واجب للأمر به في آيات

<sup>(</sup>١) انظر: النهاية في غريب الأثر (٧/٣، ٨)، ولسان العرب (٤٣٨/٤، ٤٣٩)، ومختار الصحاح (ص١٤٩).

<sup>(</sup>۲) انظر: أحكام القرآن لابن العربي (۲/ ۹۹۹)، وفتح الباري (۱۱/۱۰)، (۲) انظر: أحكام القرائي (۲۱/۱۰)، والتعاريف للمناوي (٤٤٧).

كثيرة (١)، قال الإمام أحمد كالله : أمر بالصبر في القرآن في أكثر من تسعين موضعًا .

قال: ﴿ لِمُكْرِرَيِّكَ ﴾ وسبق أن قررنا أن الحكم نوعان:

- حكم كوني قدري.
- وحكم شرعي ديني.

والنبي القدري وما فيه مما يسر النفس أو مما يؤلمها، وأمر بالصبر على الكوني القدري وما فيه مما يسر النفس أو مما يؤلمها، وأمر بالصبر على المصائب، وعلى معاندة المشركين، وابتلاء الله كال نبيه بذلك، فيحتاج إلى صبر. كذلك الصبر على الحكم الشرعي وهو الصبر على الطاعات، والصبر عن المعاصي، فإذًا صار الصبر على حكم الله الكوني وحكم الله الشرعي تضمن أنواع الصبر الثلاثة، فإن الصبر على حكم الله الكوني فيه الصبر على أقدار الله المؤلمة، والصبر على حكم الله الشرعي فيه الصبر على الطاعة والصبر عن المعصية، فجمعت هذه الآية أنواع الصبر الثلاثة:

- صبر على الطاعات.
- وصبرعن المعاصي.

<sup>(</sup>١) انظر: الآداب الشرعية لابن مفلح (٢٩/١).

# وصبر على أقدار الله المؤلمة.

قال على: ﴿ وَالْمِاء تَفْيد الإلصاق الذي يفيد معنى الملازمة فقال: ﴿ وَالْمِاء تَفْيد الإلصاق الذي يفيد معنى الملازمة والدوام، يعني: فإنك دائمًا بمرأى منا وببصرنا وفي كلاءتنا ورعايتنا، وهذا من دلالة الباء اللفظية، أما في الآية الأخرى قال على: ﴿ وَلِنُصْنَعُ وَهَذَا مِن دلالة الباء اللفظية، أما في الآية كلاءة مني ورعاية وحفظ، فما الفرق بين الباء، وعلى؟

الجواب: هذا تنويع لأجل دلالة الحال، فإن موسى الطّيّل كان يُستخفى به كحال أطفال بني إسرائيل، قال عَلَى هنته على موسى: فو النّقيّتُ عَلَيْكُم عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله على ما يفيد ظهوره وعلوه؛ لأن على تفيد الاستعلاء، وأن أطفال بني إسرائيل كانوا يُستخفى بهم في السنين التي كان فرعون يُقتّلهم فيها، والله عَلَى عن على موسى بأنه صنعه على عينه؛ لأن في ذلك الاستعلاء والظهور لشأن موسى بكلاءة الله وحفظه ورعايته، هذا هو الفرق بين الباء وعلى، وليس ثم فروق أخرى كما يدعيه بعض المؤولة.

قال على القرير القرير المرابع وَهُ مُر الله والما القمر القرير القمر القرير القرير القرير القرير القرير القرير الله والما تجري بحفظه وكلاءته ورعايته، فهو الذي حفظ السفينة ومن فيها من كل الآفات، فقوله على:

﴿ وَحَمَلْتُهُ ﴾ يعني: حلمنا نوحًا ﴿ عَلَى ذَاتِ ٱلْوَجِ وَدُمْرٍ ﴾ يعني: على السفينة ذات ألواح، والدسر هي المسامير التي تربط بها الألواح وتشد بها، ثم قال: ﴿ مَجْرِي وَأَعْيُونَا ﴾ يعني: أن النصر سيكون له وأن غير هذه السفينة سيكون هالكًا؛ لأن الرعاية والحفظ كان لها ولمن فيها، وتفاسير السلف دائرة على أنها تجري بحفظ الله وكلاءته ورعايته (١)، وهذا تفسير تضمن.

قال على الآية الأخيرة: ﴿ وَالْقَيْتُ عَلَيْكَ مَعَبَّهُ مِنْ ﴾ [طه: ٣٩]، يعني: يحبه آل فرعون، ويحبه بنو إسرائيل، وكذلك يحب موسى الطلقة كل مؤمن بالله؛ لأن المؤمنين بالله على يحبون الرسل مَنْ عرفوا منهم وَمَنْ لَمْ يُشاهدوهم، فنوح الطلقة ومَنْ لَمْ يُشاهدوهم، فنوح الطلقة وأتباعه يحبون كل أنبياء الله على ورسله، مع أن نوحًا هو أول الرسل، كذلك من بعده يونس، وإبراهيم، وعيسى المشالقة وكذلك كل أتباع الرسل يؤمنون بجميع الرسل، ويحبون جميع الرسل الذين بُعثوا إليهم، وكذلك الذين بعثوا إلى غيرهم ممن لم يعرفوهم.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۲۷/۲۷)، وزاد المسير (۹۳/۸)، وتفسير ابن كثير (۲٦٥/٤)، وتفسير البغوي (۲٦٠/٤)، وتفسير القرطبي (۱۳۳/۱۷)، وفتح الباري (۱۳/۹۲۷).

والمحبة عامة، ومن كُذّب برسول فقد كذب بجميع المرسلين؛ كما قال على المرسلين المرسلين؛ الأنهم كذبوا رسولاً واحدًا، فمن جحد رسالة رسول فقد جحد برسالة جميع الرسل، ومن تنقص رسولاً فقد تنقص جميع الرسل؛ الأن الله على أوجب محبتهم وطاعتهم، كل يُطاع بحسب أمر الله المرسل؛ الأن الله على أوجب محبتهم وطاعتهم، كل يُطاع بحسب أمر الله المرسل المر

إذًا هذه الآيات التي أوردها شيخ الإسلام عَلَاكَ فيها إثبات صفة العينين لله عَجَك، والسنة موضحة لذلك.

#### اللالئ البهية في شرح العقيدة الواسطية

وقوله: ﴿ قَدْسَمِعَ اللّهُ قَوْلَ الّتِي بَجُدِلُك فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِيّ إِلَى اللّمِوَاللّهُ يَسْمَعُ عَاوَرُكُمّا إِنَّ اللّهَ سَمِعُ اللّهُ قَوْلَ اللّهِ الْجَادلة: ١١، وقوله: ﴿ لَقَدْسَمِعَ اللّهُ قَوْلَ الّذِينَ عَالَهُ اللّهُ عَمِوانَ: ١٨١، وقوله: ﴿ أَمْيَصَّبُونَ اللّهُ اللّهُ عَمِوانَ اللّهُ اللّهُ عَمَا اللّهُ وَقُولُه: ﴿ أَمْيَصَّبُونَ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا أَمْنِهُ مَا فَيْوَرُهُ لَمْ اللّهُ الدّيْمِ مَا يَكُنُبُونَ ﴾ [الزخرف: ١٨٠، وقوله: ﴿ إِنّنِي مَعَكُمُ السّمَعُ وَأَرْكَ ﴾ [طه: ٢٤]، وقوله: ﴿ أَلْوَيْمُ إِنَّ اللّهُ بَرَى ﴾ (العلق: ١٤٤]، وقوله: ﴿ وَقُلِ السّمِدِينَ ﴿ اللّهُ عَلَى السّمِدِينَ ﴿ اللّهُ عَلَى السّمِدِينَ ﴿ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى السّمَا اللّهُ عَلَى السّمِدِينَ ﴿ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى السّمِدِينَ ﴿ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى السّمِدِينَ ﴿ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى السّمِدِينَ ﴿ اللّهُ اللّهُ عَلَى السّمِدِينَ ﴿ اللّهُ عَلَى السّمِدِينَ ﴿ اللّهُ اللّهُ عَلَى السّمِدِينَ ﴿ وَقُلِ السّمِدِينَ ﴿ اللّهُ اللّهُ عَلَى السّمِدِينَ اللّهُ اللّهُ عَلَى السّمِدِينَ ﴿ اللّهُ اللّهُ عَلَى السّمِدِينَ ﴿ وَقُلِ الْمُعُولُولُونَ ﴾ [العلق: ١٤]، وقوله: ﴿ وَقُلِ المّمَلُوا فَسَيْرَى اللّهُ اللّهُ عَلَى السّمِدِينَ ﴿ وَقُلُ السّمِدِينَ اللّهُ اللّهُ عَلَى السّمِولَ اللّهُ اللّهُ عَلَى السّمِدِينَ اللّهُ اللّهُ عَلَى السّمِدُولُ اللّهُ عَلَى السّمِولَ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

### الشرح:

هذه الآيات في إثبات صفة السمع لله وكالله المعتزلة، وأما أهل السنة فيثبتون السمع لله بدلالة النصوص، وكذلك الأشاعرة والماتريدية والكلابية يثبتون ذلك بدلالة النصوص، وتنوعت الأدلة في إثبات هذه الصفة، ففيها الإخبار بلفظ الماضي؛ كما في قوله: ﴿ قَدْسَمِعَ اللّهُ قُولَ الّذِيكَ قَالُوا إِنَّ اللّهَ فَقِيرٌ وقوله: ﴿ لَقَدْ سَمِعَ اللّهُ قُولَ الّذِيكَ قَالُوا إِنَّ اللّهَ فَقِيرٌ وَقُوله اللّه مِن الآيات التي فيها المضارع وفيها الماضي،

ولما نزل قوله والله والمحمدة المنافعة الأصوات، (١) فجاءت بالصفة ، والله والمحمد لله الله والمحمد لله الله والمحمد لله والله والمحمد لله والمحمد المسم بصيغة المبالغة التي هي من اسم الفاعل ، فقال والله والمحمد المسم بصيغة المبالغة التي هي من اسم الفاعل ، فقال والمحمد والمسميع المحمد والمسميع المحمد والمسمع والمجادلة : ١١ ، فتنوعت الدلالات في النصوص على إثبات صفة السمع ، ولذلك فإن إنكارها أبشع ما يكون ، فقد جاءت بلفظ الماضي والمضارع واسم الفاعل والصفة ، وتحريفها أو نفي دلالتها هذا من المحال إلا بنوع هوى ، وتنويع الدلالة على الصفة لا شك يُقوي إثباتها ، فيكون ذلك أوضح عند النظر في هذه الصفة المذكورة في هذه الآيات ، وهي صفة اسمع الله والله والمحالة المنافعة المنافعة

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۳ /۳۷۳ مع الفتح) معلقًا في كتاب التوحيد ـ باب قول الله تعالى: ﴿ وَكَانَ اللهُ سَمِيعًا بَصِيعًا بَصِيعًا بَصِيعًا بَصِيعًا بَصِيعًا بَصِيعًا بَصِيعًا بَصِيعًا بَصِيعًا ﴾، وأخرجه مسندًا موصولاً النسائي في الكبرى (۲۲۲/۱)، وعبد وابن ماجه (۱۸۸)، وأحمد في المسند (۲۲۲/۱)، وابن ماجه (۱۸۸)، وأحمد في المسند (س۲۲۸/۱)، وابن أبي عاصم في السنة (۲۷۸/۱)، والبيهقي في الكبرى (۳۸۲/۷).

ولهذا فإننا نجد في النصوص لفظ الماضي ولفظ المضارع، فإثبات السمع القديم والبصر القديم دون البصر والسمع والكلام الحادث فيه نفي لدلالات النصوص وتكذيب لها، وفي قوله على: ﴿ وَاللّهُ يَسَمّعُ اللّهُ يَعَاوُرُكُما أَ ﴾ هذا فعل مضارع دلالته على الحال، يعني: يسمع تحاوركما الآن، وقد قالت عائشة على المال الذي وسع سَمْعُهُ الأَصْوات لقد جَاءَتِ الْمُجَادِلَةُ إلى النبي صلى الله عليه وسلم تُكلّمهُ وأنا في ناحِيةِ النبي ما أسمعُ ما تَقُولُ فَأَنْزَلَ الله عَلَى: ﴿ وَدَسَمِعَ اللّهُ قُولُ الّتِي اللهُ عَلَيهُ وَمِنهُ اللّهُ عَلَيهُ وَمَنهُ اللّهُ عَلَيهُ وَمَنهُ اللّهُ عَلَيهُ وَمَنهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَانا في ناحِيةِ النبي ما أَسْمَعُ ما تَقُولُ فَأَنْزَلَ الله عَليه والله عليه وسلم تُكلّمهُ وأنا في ناحِيةِ النبي ما أسمعُ ما تَقُولُ فَأَنْزَلَ الله عَليهُ واللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلّهُ اللّهُ عَلْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْهُ وَاللّهُ عَلّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلّهُ اللّهُ عَلّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلّهُ اللّ

وهذه الصفة يجب الإيمان بها كما وردت في النصوص بدلالاتها، فالسمع من حيث هو فعل أتى في القرآن والسنة على أربعة أنحاء لا خامس لها:

الأول: سَمْعٌ متعلق بالمسموعات، يعني: بالأصوات؛ كقوله وَ الله الله الله وَ الله وَالله وَاله وَالله و

<sup>(</sup>۱) راجع (ص۳۰۳).

فليس المنفي هنا سماع الأصوات، بل المنفي سمع الإدراك والفهم والعقل، وقال على الم المنفي سمع الإدراك والفهم والعقل، وقال الحكان الم المنفي الم المنفي المنافق ا

الثالث: سَمِعَ بمعنى أجاب، وهذا متعلق بالسؤال، وهذا كما في قولنا في الصلاة: (سمع الله لمن حمده)، يعني أجاب الله سؤال من حمده، أو أجاب الله حمد من حمده، والإجابة هنا تكون بالثواب أو بالعطاء.

الرابع: سَمْعٌ بمعنى الانقياد، سمع فلان لفلان بمعنى انقاد له، وهـذا كما قال على : ﴿ وَفِيكُو سَمَّنعُونَ لَكُمْ ﴾ [التوبة: ١٤٧]، يعني منقادون لهم. وكذلك قوله: ﴿ يَمَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَعُولُوا رَعِنَ الله مَعْمُونَ لَهُمْ ﴾ [البقرة: ١٠٤]، يعني انقادوا واتبعوا وأطيعوا، وكذلك قوله: ﴿ سَمَّنعُونَ لِلسَّحْتِ ﴾ [المائدة: ٤٢]، سماعون للكذب يعني سمع الانقياد.

إذا تبين لك ذلك فهي مرتبة على هذا الترتيب، فقد يسمع السامع الأصوات ولا يفهم؛ كما في قوله رابع الله المحلق الأصوات ولا يفهم الكلام على وجهه، وقد يكون سمع المعوا الأصوات ولم يفهموا الكلام على وجهه، وقد يكون سمع

عقل وفهم ولا يكون إجابة لسؤال ؛ كأن يسأل فيسمع الأصوات ويفهم ويعقل معنى السؤال ولكن لا يجيب، أما سمع الإجابة فهو متضمن للإجابة وللفهم ولسمع الصوت، وسمع الانقياد متضمن للجميع.

والأوجه الثلاثة الأولى مثبتة لله على وجه الكمال، أما سمع الانقياد والطاعة فهذا خاطب الله على بها المخلوق، والمخلوق لا يتصف من تلك الصفات إلا بأقلها، فله سمع يناسب ذاته الحقيرة لسمع للأصوات وإذا فهم فإنه يفهم الفهم الذي يناسب عقله وذاته، وإذا أجاب فإنما يجيب بما يقدر عليه من الأشياء الحقيرة التي في يديه، وإذا انقاد فإنه ينقاد على وجه النقص أيضًا، حاشا الكُمَّل من خلق الله على وهم الرسل، فإن انقيادهم لله على وطاعتهم كاملة، ومع ذلك يستغفرون الله على.

إذا تبين ذلك فيظهر لك عظم صفه السمع لله على واسم الله السميع، فإن الله على يسمع الأصوات، ويعلم على معاني كلام الخلق على اختلاف لغاتهم وعلى تفنن حاجاتهم، فيخاطبه العربي، والعجمي، ويخاطبه صاحب كل لسان، والله على هو الذي خلق اللغات والألسنة، والله على يسمع ذلك ويجيب ويثيب ويحاسب تبارك وتعالى، هذا ملخص الكلام على صفه السمع لله على .

الآيات هنا: هي صفة رؤية الله على العباده، يعني: أن الله على يرى عباده ويبصر ما هم عليه ونحو هذا.

قال عَلَى: ﴿ وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيْرَى اللهُ عَلَكُمْ وَرَسُولُهُ، وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَتُرَدُّونَ إِلَى عَلِمِ ٱلْفَيْتِ وَٱلشَّهَاكُو فَيُنْبَعُكُم بِمَاكُنتُم تَمْمَلُونَ ﴾ [التوبة: ١٠٥]، ومثله قوله عَلَى: ﴿ النَّذِي عَرَينَكَ حِينَ تَقُومُ ﴿ فَا وَتَقَلُّبُكَ فِالسَّاجِدِينَ ﴾ [الــــشعراء: ٢١٨، ٢١٩]، ففي هذه الآيات إثبات أن الله عَظَلٌ يرى خلقه جميعًا ويبصر تصرفاتهم وأحوالهم وما هم عليه، فهو رفي الله على يدى كل شيء، ومتعلق الرؤية هـ و متعلـ ق البصر لله عَجَلًا، فكما أن سمع الله عَجَلًّا متعلـ ق بكـ ل مسموع كذلك الرؤية متعلقها كل مرئى، فالله عَلَى يرى كل مرئى يعنى يرى كل موجود، فكل شيء يراه رجي على ما هو عليه، سواء كان ذلك الشيء صغيرًا أم كبيرًا، خفيًا أم غير خفى، ظاهرًا أم باطنًا، يراه كلك إذا كان من الذوات التي تُرى. فهو ﷺ لا تغيب عنه غائبة في السماء ولا في الأرض، ولا تخفى عليه خافية، بل هو ﷺ يعلم كل شيء، ويرى كل شيء، ويسمع كل الأصوات على الأصوات

قال ﷺ لموسى وهارون: ﴿ قَالَ لَا تَخَافَأُ إِنَّنِي مَعَكُمَا آسَمَعُ وَأَرَكُ ﴾ هذه الآية فيها إثبات ثلاث صفات لله ﷺ:

الأولى: المعية.

الثانية: السمع.

### الثالثة: الرؤية.

وهذه الرؤية هي رؤية الله على لخلقه، وهي غير صفة الرؤية التي هي رؤية العباد ربهم واقعة في هي رؤية العباد ربهم قلل في الآخرة، فإن رؤية العباد ربهم واقعة في الآخرة، أما هذا المقام فالمراد به وصف الله على بأنه يرى كل شيء، فهو الرائي على ، وفي تلك الصفة هو المرئي على ، ففرق بين البحثين وفرق بين المقامين.

وقوله: ﴿ إِنِّنِي مَعَكُما ﴾ يعنى: بالنصر والتأييد والتوفيق والإعانة والدفاع عنكم، وهذا هو الذي فسرها به المحققون من أهل التفسير (۱)، (معكما) التي هي المعية الخاصة معية النصر والتأييد والتوفيق؛ وذلك لأنها جاءت في مقابلة خوفهم ﴿ قَالَ لَا تَعَافًا اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ ولم عون وملته، فلا يخافا من موسى وهارون لما أرسلهما الله على الله على فرعون وملته، فلا يخافا من بطشه وإيذائه؛ لأنه على معهم بنصره، ولا يخافا من حججه؛ لأنه عَلَيْ بعن الحجج وما يُرد به عليه؛ ولهذا كلام موسى العَيْنُ فهي الذي حَجَّ به فرعون من الحجج والبينات التي أوتيها من الله عَلَيْ ، فهي من آثار معية الله عَلَيْ لموسى ولأخيه هارون ، فلما قال فرعون لموسى من آثار معية الله عَلَيْ لموسى ولأخيه هارون ، فلما قال فرعون لموسى

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (١٦/١٦)، وتفسير ابن كثير (١٥٥/٣)، وفتح القدير (٩٥/٤).

وهارون: ﴿ قَالَ فَمَن زَّيُّكُمَا يَنعُوسَن ﴾ [طه: ٤٩]، أجابه موسى التَلْكِيُّن فقال: ﴿ قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِي أَعْطَىٰ كُلُّ شَيْءٍ خَلْقَدُهُمُّ هَدَىٰ ﴾ [طه: ٥٠]، فسأله فرعون: ﴿ قَالَ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَى ﴾ [طه: ٥١، فأجاب بقوله: ﴿ قَالَ عِلْمُهَا عِندَرَتِي فِي كِتنَبُّ لَا يَضِلُّ رَبِّي وَلَا يَسَى ﴾ [طه: ٥٦]، وهذا توفيق من الله لهذه الأجوبة العظيمة، وكذلك ما جاء في سورة الشعراء من أجوبة موسى على فرعون حيث قال له فرعون: ﴿ وَمَا رَبُّ ٱلْعَكْمِينَ ﴾ [السعراء: ٢٣]، قال موسى: ﴿ رَبُّ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِن كُنتُم مُوقِينِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٤]، إلى آخر ما جاء في أجوبة موسى على فرعون. هذا كله من آثار معية الله عَجَلًا لموسى، فإن معية الله الخاصة لعبادة المؤمنين - مثل الرسل وأهل الصلاح وأهل العلم - هذه المعية الخاصة معناها التوفيق والتأييد والإعانة والنصرة على أعدائهم؛ ولهذا قال ﴿ لَهُلَّا في سورة براءة حينما أخبر عن هجرة النبي الله وما كان من شأنه في الغسار: ﴿ إِلَّا نَنْهُ رُوهُ فَعَدْ نَصَكُرُهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَجُهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِي أَثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِ ٱلْفَارِ إِذْ يَكُولُ لِصَلَحِيهِ. لَا تَحْدَزُنْ إِنَ أَلَلُهُ ﴾ [التوبة: ٤٠] يعني معنا بنصره وتأييده وتوفيقه، ومن كان الله معه فالخوف منه بعيد، وكذلك الأذى بعيد عنه بمراحل.

إذًا فالمعية معيتان:

معية عامة: وهي العلم.

ومعية خاصة: وهي خاصة بالرسل والأنبياء والعلماء المستقيمين وبالصالحين من العباد، هذه معية توفيق ونصرة وتأييد.

<sup>(</sup>۱) انظر: خلق أفعال العباد (ص۳۲)، وتفسير الطبري (۲۱٦/۲۷)، وتفسير ابن كثير (۱) انظر: خلق أفعال العباد (ص۳۲)، وتفسير النيووي على صحيح مسلم (۲/۱۷)، وقستح الباري (۵۰۰/۱۳)، والدر المنثور (۵۸/۸).

قوله: ﴿إِنِّنِي مَعَكُمّا أَسْمَعُ وَأَرَكُ ﴾ ، يعني: أسمعا ما يقوله فرعون وألهمكما الجواب عليه، وأرى مكانه ومكانكما، وأرى عمله وعملكما، وأرى ما يخفيه عنكما محا قد يكيدكما به أو قد يؤذيكما به فأخبركما به حتى تكونا في أمان من ذلك، فلا تخافا؛ لأن جهات الخوف متنوعة، فقد يكون الخوف من الحجج التي يدلي بها فرعون، ومما يمكر به، ومن إيذائه، ومن تحذيره ونحو ذلك، لكن الله كالله موسى موسى ومع فرعون يسمع كلامه وكلامهما، فيلهم الله كال موسى بالحجة والبيان، ففي هذه الآية إثبات الرؤية لله كال قوله كالمؤنى المحتفية وأركك ﴾

وكذلك قولم الله المنافعة المنافعة المنافعة المنافعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنافعة المن

وكذلك قوله على : ﴿ وَقُلِ اعْمَلُواْ فَسَيَرَى اللَّهُ عَلَكُم وَرَسُولُهُ ﴾ هذه فيها إثبات الرؤية لله عجل .

إذا تبين ذلك فهذه الآيات وغيرها من الآيات التي فيها إثبات هذه الصفة لله على نعتقد ما دلت عليه من أن الله على يرى عباده ويبصرهم بعينيه، وأنها ليست رؤية وإبصار علم - كما يقوله المبتدعة - بل هي رؤية

وإبصار بعينه عَلَى ؛ لأن الله عَلَى أخبر بأن له عينين الله عَن الله عن الله عن الله عن الله عن الما تكون الرؤية وبها يكون البصر (١).

أما المبتدعة فيتأولون الرؤية والبصر، فالأشاعرة والماتريدية يشبتونها ويقولون: هي رؤية وبصر سبيلها العلم. يعني: هو يرى ليس بعينيه على الأنهم لا يثبتون العينين لله على الكنها رؤية وسمع وبصر بإدراك تلك الأشياء عن طريق العلم، أي: إدراك المبصرات بالعلم، وإدراك المسموعات بالعلم، وإدراك المرئيات بالعلم.

وأما المعتزلة فهم ينفون ذلك كله ولا يثبتون رؤية ولا بصرًا ولا سمعًا، وكذلك لا يثبتون علمًا، وإنما يقولون هو عليم بلا علم.

في قول الله عَلَى: ﴿ وَقُلِ أَعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمُ وَرَسُولُهُ. ﴾ لمفسري السلف فيها وجهان (٢٠):

الأول: منهم من يقول هذا إخبار بأن العمل سيراه الجميع.

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم والمنافقة في السواعق المرسلة (۱۰۱۸/۳): «ومن المعلوم بالضرورة أن ما يُرى أكمل ممن لا يمكن أن يرى؛ فإنه إما معدوم، وإما عرض، والمرئي أكمل منهما، وما يتكلم أكمل ممن لا يتكلم؛ فإنه إما جماد، وإما عرض، وإما معدوم، والمتكلم أكمل من ذلك، وما له سمع وبصر ووجه ويدان أكمل من الفاقد لذلك بالضرورة، وهكذا سائر الصفات» ا. ه.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطبري (١١/١١)، وتفسير ابن أبي حاتم (١٨٧٧/١)، وفتح الباري (١٩١/٥)، والدر المنثور (٢٨٣/٤).

الثاني: منهم من يقول هذا تهديد وتخويف للذين يعصون الله كلّ فقوله: ﴿ وَقُلِ اعْمَلُوا ﴾ كما فسرها ابن جرير كلله يعني: وقل اعملوا من الطاعات ما تشاؤون، وقل اعموا من الخيرات ما تشاؤون، واعملوا ما يقربكم إلى الله كل ما تحبون، ومن ذلك التوبة ؛ لأنها سيقت بعد الكلام عن التائبين ووعدهم بأنه سيرى عملهم.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (٢٠/١١)، وتفسير ابن كثير (٣٨٣/٢)، وفتح القدير (٢٠٢/٢).

عَلَكُو ﴾ يعني: إذا فعلتموه فإن الله على يراه، وهذا فيه البشرى للعبد؛ لأنه إذا عمل العبد العمل ويعلم أن الله على يراه، وأنه مطلع على عمله، فإنه ينشرح صدره لذلك ويقبل على العبادة أكثر لما في قلبه من تعظيم الله على الله على العبادة أكثر لما في قلبه من تعظيم الله على الله على العبادة أكثر الله على العبادة المدر الله على العبادة الله على العبادة أكثر الله على العبادة العبادة الله على العبادة الله على العبادة الله على العبادة العبادة الله على العبادة العبادة العبادة العبادة العبادة الله على العبادة ال

وهذا القول الثاني أوجه؛ وذلك لأن قوله: ﴿ فَسَيِّرَى ﴾ فيه أن الرؤية تكون بعد وقوع المرئي، وليس سبيلها سبيل العلم في نحو قوله ر إلا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ ٱلرَّسُولَ مِتَن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ ﴾ [البقرة: ١٤٣]، والعلم يختلف لأن الله عَظَلًا يعلم الأشياء قبل وقوعها ؛ ولذلك فُسر قوله: ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمُ ﴾ أي: إلا ليظهر علمنا بمن اتبع الرسول ممن انقلب على عقبيه ، أما قوله: ﴿ فَسَيِّرَى اللَّهُ عَلَكُو ﴾ فإن رؤية الله را الله عند أهل السنة تكون بعد حصول المرئي ؛ ولهذا يكون هذا التفسير أوجه وأحسن، فيكون ﴿ فَسَيْرَى ﴾ يعني: بعد حصول العمل، فإن الله يرى ذلك بعد حصول العمل، وفي هذا من البشرى والاطمئنان لأهل الإيمان إذا عملوا الصالحات، وكذلك فيه التهديد والوعيد لمن عمل عملاً من الأعمال التي لا يحبها الله على الله على الله على الله عَلَكُم ورسُولُه، وَٱلْمُؤْمِثُونَ ﴾ أي: سيراه رسوله وسيراه المؤمنون، ولاشك أن العبد يُخفي عمله القبيح ولا يحب أن يظهر، ففي هذا من التهديد والوعيد لمن عملوا بالمعاصي والآثام وما لا يرضي الله عَلِنَّ في الخلوات، ووجه

مناسبة ذلك أنه ذكره بعد أن ذكر التائبين حيث قال الله على قبلها: ﴿ وَمَاخُرُونَ اَعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُوا عَمَلًا صَلِحًا وَمَاخُرُ سَيِعًا عَسَى اللّه أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [التوبة: ٢٠١]، وقال على المدها: ﴿ وَمَاخُرُونَ مَعْمَ اللهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [التوبة: ٢٠١]، فهي مُرْجَونَ لِأَمْنِ اللّه إِمّا يُعَدِّبُهُمْ وَإِمّا يَتُوبُ عَلَيْهِمٌ وَاللّهُ عَلِيمٌ ﴾ [التوبة: ٢٠١]، فهي في التائبين الذين خلطوا هذا وهذا وهم مرجون لأمر الله، فيناسب هنا أن تكون الآية فيها البشرى لمن عمل عملاً صالحًا، وفيها التهديد والوعيد لمن عمل غير ذلك.

أما قوله عَلَى في آية البقرة: ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ ﴾ [البقرة: ١٤٣]، هذه فيها أوجه من التفسير، نذكر من ذلك وجه ين : أحدهما لابن جرير والآخر للمحققين كشيخ الإسلام ابن تيمية وغيره.

الوجه الأول: قال ابن جرير (۱) عَلَاللَكُهُ في قول الله عَلَى: ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ الرَّسُولَ ﴾: أضاف الله عَلَى العلم لنفسه؛ وذلك لأنه أراد: إلا ليعلم رسولي وأوليائي والمؤمنون. وذلك أن الله عَلَى جمع هنا ونسب العظيم الشيء لنفسه وإن لم يباشره، ومَثَل عليه العلم لنفسه كما ينسب العظيم الشيء لنفسه وإن لم يباشره، ومَثَل عليه

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبرى (١٣/٢ ـ ١٦).

بقول القائل: فتح عمر بن الخطاب سواد العراق وجبى خراجها، وإنما فعل ذلك أصحابه عن سبب كان منه في ذلك.

واستشهد لذلك واستدل عليه بالحديث الذي رواه مسلم أن النبي على : «إِنَّ اللَّهَ عَلَى يَقُولُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ: يَا ابْنَ آدَمَ مَرضْتُ فَلَمْ تَعُلْنِي. قَالَ: يَا رَبِّ كَيْفَ أَعُودُكَ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالَمِينَ؟ قَالَ: أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ عَبْدِي فُلانَا مَرِضَ فَلَمْ تَعُدْهُ؟ أَمَا عَلِمْتَ أَنَّكَ لَوْ عُدْتَهُ لَوَجَدْتَنِي عِنْدَهُ؟ يَا ابْنَ آدَمَ اسْتَطْعَمْتُكَ فَلَمْ تُطْعِمْنِي. قَالَ: يَا رَبِّ وَكَيْفَ أَطْعِمُكَ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالَمِينَ؟ قَالَ: أَمَا عَلِمْتَ أَنَّهُ اسْتَطْعَمَكَ عَبْدِي فُلاَنَّ فَلَمْ تُطْعِمْهُ؟ أَمَا عَلِمْتَ أَنَّكَ لَوْ أَطْعَمْتَهُ لَوَجَدْتَ ذَلِكَ عِنْدِي؟ يَا ابْنَ آدَمَ اسْتَسْقَيْتُكَ فَلَمْ تَسْقِنِي. قَالَ: يَا رَبِّ كَيْفَ أَسْقِيكَ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالَمِينَ؟ قَالَ: اسْتَسْقَاكَ عَبْدِي فُلاَنَّ فَلَمْ تَسْقِهِ أَمَا إِنَّكَ لَوْ سَقَيْتَهُ وَجَدْتَ ذَلِكَ عِنْدِي؟»(١)، ساق ابن جرير هذا الحديث بنحو هذا اللفظ، وقال: هذا فيه أن الله عَظِلًا أضاف الفعل لنفسه، فقال: «مرضت فلم تعدني» والذي مرض هو عبده، فيكون المعني في قوله: ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ ٱلرَّسُولَ ﴾ أي: إلا ليعلم رسولي وأوليائي والمؤمنون من يتبع الرسول ممن ينقلب على عقبيه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٥٦٩) من حديث أبي هريرة رهيد.

## الوجه الثاني: أن العلم قسمان:

- علم باطن.
- وعلم ظاهر.

والله على علم الأشياء قبل وقوعها ، ولكن علمه بالأشياء قبل وقوعها لا يحاسب عليه العباد، ولا يذم العباد به، وإنما يحاسب العباد فيجزيهم على أعمالهم، فيثيب المحسن ويعاقب المسيء إذا عملوا ذلك ظاهرًا، وصار علمه ظاهرًا، لأنه ليس من العدل أن يحاسبهم على شيء لم يعملوه؛ ولهذا قال عَجْكُ هنا: ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمُ ﴾، قال المحققون: يعني إلا ليظهر ما علمناه، فيترتب على ظهور العلم المحاسبة لهم، وجزاء المحسن الذي اتبع الرسول، وجزاء المذنب المسيء المنافق الذي انقلب على عقبيه. وهذا هو قول جمع من المحققين كشيخ الإسلام وغيره(١)، فالعلم هنا بمعنى ظهور العلم، ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمُ ﴾ يعني: إلا ليظهر علمنا في هؤلاء، ويكون هذا في القرآن في المواضع التي فيها إضافة العلم إلى الله عَلَّى، فليس المراد أنه لا يعلم الأشياء إلا بعد وقوعها، بل هو عَلَى يعلم ما كان وما سيكون وما لم يكن لو كان كيف كان يكون، وإنما المراد

<sup>(</sup>۱) انظر: أحكام القرآن للشافعي (۲۷/۱)، ورسالة في تحقيق مسألة علم الله لشيخ الإسلام ابن تيمية على الله الفتاوى (٤٩٤/٨)، وتفسير ابن كثير (١٩٢/١).

بقوله: ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمَ ﴾ ونظائر ذلك في القرآن: إلا ليظهر علمنا فيهم ذلك الظهور الذي يكون عليه المحاسبة والجزاء على ما عملوا.

هذا بعض ما يتصل بهذه الآيات التي استدل بها شيخ الإسلام على صفة رؤية الله على لعباده، التي هي معنى البصر، والله على البصير، وهو يبصر ويرى عباده لا يخفى عليه خافية، لكن لم يأت من أسماء الله على الرائي، يعني: الذي يرى هو الله على ولم يشتق من هذه الصفة اسم الرائي؛ لأنه لم يرد في النصوص.

وقوله: ﴿ وَهُوَ شَدِيدُ اَلِمُحَالِ ﴾ [الرعد: ١٣]، وقوله: ﴿ وَمَكُرُوا وَمَكُرُوا وَمَكُرُوا وَمَكُرُوا وَمَكَرُاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَكُرُوا عمران: ١٥٤، وقوله: ﴿ وَمَكُرُوا مَكُرُا مَكُرُا مَكُرُا مَكُرُا وَمُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [النمل: ٥٥]، وقوله: ﴿ إِنَّهُمْ يَكِدُونَ كُذَا الله وَ وَلَه الله وَ الله وَالله و

### الشرح:

هذه الآيات في ذكر صفة الكيد والمكر بمن كاد ومكر بأولياء الله هذه الآيات تدل على ذلك، فقوله هي السنة والجماعة مقيدة مختصة، وهذه الآيات تدل على ذلك، فقوله هي الخياد في وهو شديد الكيد والمكر بعدي وهو شديد الكيد والمكر بعده تفسيرات (۱) منها: الكيد والمكر، يعني: وهو شديد الكيد والمكر بمن كاد أولياءه أو مكر بأولياءه، أو بمن كاد دينه أو مكر بدينه وفسرت الحال في قوله: ﴿ وَهُو شَدِيدُ الْحَالِ ﴾ بأنه شديد القوة، وشديد الرد والدفع لمن عاداه، أو عادى رسله، أو عادى دينه؛ لهذا أوردها شيخ الإسلام هنا مع آيات إثبات الكيد والمكر لله هي الأن من أهل العلم من فسر المحال بالكيد والمكر.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير عبد الرزاق (٣٣٣/٢)، وتفسير الطبري (١٢٧/١٣)، وتفسير ابـن كـثير (١٠٨/٢)، وفتح الباري (٣٧٢/٨)، والدر المنثور (٢٧/٤، ٦٢٨).

فإذًا قوله على: ﴿ وَهُو شَرِيدُ ٱلْكَالِ ﴾ يعني: وهو شديد الكيد والمكر، وهو على خير الماكرين، يمكر بمن مكر بأوليائه، وهذا كله جنس واحد، وهي من الصفات التي مر معنا نظائر لها، وهي الصفات الصفات الاختيارية التي تقوم بالله على بمشيئته وقدرته واختياره متى شاء، فهو على يتصف بهذه الصفات متى شاء أن يتصف بها.

وهذه الصفات ـ الكيد والمكر ومن جنسها المخادعة والاستهزاء ـ لا يثبتها أهل السنة مطلقًا بدون قيد، بل يثبت أهل السنة والجماعة هذه الصفات مقيدة كما جاءت في النصوص، ويقولون: إن الله ولله يكيد من كاد أولياءه أو كاد رسله أو كاد دينه، ويمكر بمن مكر برسله أو مكر بأوليائه أو مكر بالمؤمنين.

وهذا كما قال عَلَى : ﴿ وَمَكُرُوا وَمَكُرُالَهُ ﴾ يعني مكروا بعيسى التَّلِيُّةُ حيث أرادوا قتله في القصة المعروفة (١) ـ ومكر الله حيث ألقى شبه عيسى على غيره، وهو يهوذا الذي دل اليهود عليه لكي يقتلوه، فدخل يهوذا البيت الذي دخله عيسى التَّلِيُّةُ ليبحث هل هو فيه أم لا، وعيسى قد دخل هذا البيت، ويهوذا قد رآه دخل البيت، ولكن

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۲۸۸/۳، ۲۸۹)، وتاريخ دمشق (٤٧٤/٤٧)، وتفسير ابن كثير (٣٦٦/١).

الله على رفع عيسى العليم من ذلك البيت، فأتى جبريل وحمل عيسى العليم فخرج يهوذا على اليهود ليقول لهم: ليس عيسى في البيت، وهم ينظرون يهوذا وهو عيسى - يعني: أُلقي عليه شبه عيسى شبها - فأخذ اليهود يهوذا فصلبوه وقتلوه وهم يظنون أنهم قتلوا عيسى، فمكر أولئك بعيسى ومكر الله على بهم، قال في المرابعة في ذلك، وألطفهم يعني: هو على أنفذ الماكرين لما يريد، وأسرعهم في ذلك، وألطفهم وأخفاهم على مكرًا، فاليهود أرادوا شيئًا وأراد الله على خلافه، وعوقب من أراد قتل عيسى العليم.

قال هنا: ﴿ وَمَكُرُوا وَمَكُرُاللَهُ ﴾، وقال في آية النمل: ﴿ وَمَكُرُوا وَمَكُرُاللَهُ ﴾، وقال في آية النمل: ﴿ وَمَكُرُوا مَكُرُا مَكُرُا مَكُرُا ﴾ [النمل: ٥٠]، فما معنى المكر في الآيتين؟

الجواب: فُسِّر المكرُ بتفسيرات للسلف متقاربة (١):

منهم من قال: المكر هو الاستدراج. وقال الله على: ﴿ وَالَّذِينَ كُذُهُواْ بِعَايَانِنَا سَنَسْتَدْرِجُهُم مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَعُونَ ﴿ وَالَّذِينَ كَيْدِى

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (١/١٣٢ - ١٣٤)، (٢٨٩/٣)، والنهايسة في غريب الأثر (٣٤٩/٤)، ولسان العرب (١٨٣/٥)، وتفسير ابن كثير (٥٢/١).

مَتِينُ ﴾ الأعراف: ١٨٢، ١٨٣]، فالمكر والكيد متقاربان وهما بمعنى الاستدراج، وهذا قول معروف للسلف.

وقال آخرون: المكر هو إيصال المراد على وجه الخفاء، والذي يُوصل إليه ذلك الشيء لا يظنه في ظاهره، فهذا يسمى مكرًا، وبعضهم عبَّر بقوله: إيصال العقوبة على وجه الخفاء. وهذا لا شك ينقسم إلى قسمين ؛ لأنه قد يمكر ويوصل المراد الذي هو العقوبة بمن يستحق ذلك، وقد يمكر وتوصل العقوبة بمن لا يستحق ذلك، فاليهود مكروا بأن أرادوا إيصال ما يريدونه لعيسى على وجه الخفاء، وهذا الذي يريدونه لا يستحقه عيسي السَّلِينِ ، بل هو ظلم منهم وطغيان وتعدي، فصار مكرًا مذمومًا، ومكر الله على بأن أوصل العقوبة بمن يستحقها، وهو من دل على مكان عيسى ليقتله اليهود، والله على خير الماكرين.

فإذًا المكر ينقسم إلى قسمين(١):

- مكر محمود.
- مكر مذموم.

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم المنافقة في إعلام الموقعين (۲۱۸/۳): «المكر: إيصال الشيء إلى الغير بطريق خفي، وكذلك الكيد والمخادعة، ولكنه نوعان: قبيح: وهو إيصال ذلك لمن لا يستحقه، وحسن: وهو إيصاله إلى مستحقه عقوبة له، فالأول مذموم، والثاني ممدوح، والرب تعالى إنما يفعل من ذلك ما يُحمد عليه عدلاً منه وحكمة» ا. ه.

وإذا كان كذلك لم يجز أن يُجعل في صفات الله على وجه الإطلاق دون التقييد، بل لابد أن يكون على وجه التقييد والتخصيص؛ لأننا إذا قلنا: (المكر)، فإنه يشمل المكر السيء ويشمل المكر الحسن، والله على متصف بالمكر الحسن، وهو إيصال ما يريد على لمن يستحقه على وجه الخفاء واللطف بحيث لا يشعر به من يُوصل إليه ذلك.

ولهذا فسر المكر من فسره من السلف بالاستدراج ؛ لأن الاستدراج أن يرى المرء الشيء حسنًا وهو في الحقيقة يجره ويتدرج به إلى ما لا يكون حسنًا فيه ؛ لهذا جاء في الحديث الصحيح الذي رواه الإمام أحمد وغيره ، أن النبي على قال : ﴿ إِذَا رَأَيْتَ اللّهُ يُعْطِي الْعَبْدُ مَا يُحِبُ وَهُو مُقِيمٌ عَلَى مَعَاصِيهِ ، فَإِنّمَا ذَلِكَ لَهُ مِنْهُ اسْتِدْرَاجٌ » (۱) ؛ لأنه يجعله يتنقل بلطف إلى أمر يُراد به وهو لا يشعر بذلك ، وهو يستحق ذلك لأنه مقيم على المعصية ولا يحدث توبة ولا يستغفر ولا ينيب ، كذلك الكيد إذا كان على وجه الاستحقاق كان محمودًا على وجه المقابلة بمن فعل ذلك. وهذا هو قول أهل السنة والجماعة ، فيقولون : يوصف الله على ذلك. وهذا هو قول أهل السنة والجماعة ، فيقولون : يوصف الله على ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في المسند (١٤٥/٤)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٢٩٠/٤)، والطبراني في الأوسط (١٢٨/٤)، والكبير (٩١٣)، والبيهقي في شعب الإيمان (١٢٨/٤) من حديث عقبة بن عامر الجهني .

بأنه يمكر بمن مكر بأوليائه أو مكر بدينه، وأنه يكيد من كاده أو كاد أولياءه أو كاد دينه. وهذا معنى المكر والكيد المحمود الذي يوصف الله على به.

أما من أطلق القول بأن من صفات الله عجل المكر، ومن صفات الله الكيد، ومن صفات الله الكيد، ومن صفات الله المخادعة، ومن صفات الله الاستهزاء، فهذا ليس بصحيح، فلا يُطلق هذا بل لابد من التقييد لانقسام تلك الصفات إلى ممدوح ومذموم، فلما كانت منقسمة لم يكن من أسماء الله عجل الماكر والكائد والمخادع والمستهزئ؛ لأن هذه توهم نقصًا لاشتمالها على النوعين.

ومن المتقرر في علم العربية وفي أصول الفقه أيضًا أن (ال) إذا دخلت على اسم الفاعل فإنها تفيد استغراق المعنى، فإذا قيل: الماكر. يعني: الذي استغرق معاني المكر، وهذا يشمل الممدوح والمذموم، وهذا في حق الله باطل، كذلك إذا قيل: المستهزئ. فهذا يشمل الاستهزاء الممدوح والاستهزاء المذموم؛ ولهذا يُطلق على الله وَ الله الصفة مقيدة ولا يطلق عليه الاسم؛ لأن الاسم يشمل جميع المعنى، وجميع المعنى ليس لله والماله منه المحمود (۱).

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم والله في مدارج السالكين (٢٥/٣): «أطلق الله على نفسه أفعالاً لم يتسم منها بأسماء الفاعل؛ كأراد، وشاء، وأحدث، ولم يُسم بالمريد، والشائي، والمحدث؛

كذلك المريد والشائي والقديم والصانع ونحو ذلك مما هو من اسم الفاعل، فإنه لا يثبت لله راك الأن تلك الأشياء منقسمة، و(ال) إذا دخلت على اسم الفاعل تفيد عموم المعنى الذي دخلت عليه، وهذا ليس لله راك الله الكالى الكالى الله الكالى الله الكالى الله الكالى الكالى

وقوله على: ﴿ خَيْرُ الْمَكِرِينَ ﴾ هـل فيه إثبات الماكر؛ كما أثبته بعض الذين كتبوا في الأسماء الحسنى كالقرطبي وغيره؟ الجواب: ليس هذا صحيحًا؛ لأن الله على قال: ﴿ وَالله خَيْرُ الْمَكِرِينَ ﴾ وأما الماكر بمفرده فلا يفيد الخيرية، والله على قال: إنه على خير الماكرين، يعني: الذين كان مكرهم مكرًا محمودًا، وأما الماكر بدون كلمة خير فهذه تفيد المعنيين المحمود والمذموم، وهذا ليس لله؛ لأن (خير) لما أضيفت إلى (الماكرين) وهو الله عَيْن.

=

كما لم يُسم نفسه بالصانع، والفاعل، والمتقن، وغير ذلك من الأسماء التي أطلق أفعالها على نفسه، فباب الأفعال أوسع من باب الأسماء، وقد أخطأ أقبح خطأ من اشتق له من كل فعل اسمًا وبلغ بأسمائه زيادة على الألف، فسماه الماكر، والمخادع، والفاتن، والكائد، ونحو ذلك، وكذلك باب الإخبار عنه بالاسم أوسع من تسميته به؛ فإنه يُخبر عنه بأنه شيء، وموجود، ومذكور، ومعلوم، ومراد، ولا يُسمى بذلك» ا. ه.

ولهذا لا يصح الاسم ، ولا يصح ذكر الصفة مطلقة غير مقيدة ، وكما هي القاعدة المقررة ـ التي مرت معنا في أول الشرح ـ أن أسماء الله وكما هي القاعدة المقررة لا يسوغ اشتقاق الاسم من الصفة أو الفعل إلا إذا ورد الاسم في النصوص ، فباب الأفعال أوسع من باب الصفات ، وباب الصفات أوسع من ذلك كله ، الصفات أوسع من واحدة الأخرى ، هذا قول أهل السنة والجماعة مفصلاً.

وأما قول أهل البدع فإنهم ينفون هذه الصفات، بل هم نفوا الصفات التي هي ظاهرة في الكمال مثل: صفة الوجه، وصفة اليدين، وصفة العينين، وصفة القدَم لله على وصفة الأصابع، ونحو ذلك، فهم ينفون هذه المنقسمة من باب أولى.

إذًا كيف يفسرونها ؟

الجواب: يفسرون الصفة بأثرها، فيفسرونها بالمجازات، فيقولون: قوله: ﴿ وَمَكُرُوا وَمَكُرالله ﴾ يعني: جازاهم على مكرهم، وقوله: ﴿ إِنَّمْ يَكِدُونَ كَدُا ﴿ وَاللَّهُ ﴾ يعني: جازاهم على مكرهم، وقوله: ﴿ إِنَّمْ يَكِدُونَ كَذَا ﴿ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا مِنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ وَاللَّا اللّهُ وَاللّهُ الل

A.F.

وقوله: ﴿ إِن ثُبَدُوا خَيْرًا أَوْ ثُخَفُوهُ أَوْ تَعَفُواْ عَن سُوَهِ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُوًّا وَلَيَعْفُواْ وَلَيَعْفُواْ وَلَيَصْفَحُواْ أَلَا يُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ اللَّهُ فَدِيرًا ﴾ النساء: ١٤٩، وقوله: ﴿ وَلِيَعْفُواْ وَلَيْصَفَحُواْ أَلَا يُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ النسور: ٢٢، وقوله: ﴿ وَلِللَّهِ ٱلْمِدَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ اللذافقون: ١٨، وقوله عن إبليس: ﴿ قَالَ فَبِعِزَّ لِكَ لَأُغُوبِنَتُهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ اص

## الشرح:

هذه صلة لبيان ما يثبت لله على من الصفات الذاتية الملازمة لله على التي لا تنفك عنه الله والصفات الفعلية التي يتصف بها في حال دون حال بمشيئته وقدرته.

وهذه الآيات فيها إثبات جملة من هذه الصفات، ففيها إثبات صفة العفو لله عَلَا (١)، وإثبات صفة العزة

وَهُ ـوَ العَفُ ـوُ فَعَف وَهُ وَسِعَ الـوَرَى وَفِي قوله:

ون غَيرِ شِراء بَسل ون العِصيانِ سُن العِصيانِ سُن العُفرانِ سُن العُفرانِ سُن العُفرانِ

لَــولاً أُخَـار الأرضُ بالـستُكّان

وَهُـــوَ الغَفُــورُ فَلَــو أَتِــي يَقُرَايِهَــا وَ لأتَـــاهُ بِـــالغُفرَانِ مِـــلءَ قُرَايِهَـــا سَا انظر: النونية بشرح ابن عيسى (٢٢٧/٢ ـ ٢٣١).

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم كَثَالِكُهُ في نونيته:

لله على، وفيها أن الله على يتسمى بالأسماء الحسنى المتضمنة للعَلَمِيَّة وللصفات، والله على عرفه عباده بصفاته وبأسمائه الحسنى بما يخاطبهم به من الأوامر والنواهي، وأهل السنة والجماعة في هذا الباب يثبتون هذه جميعًا لله على فما أثبته الله على لنفسه من الصفات أثبتوه وما نفاه نفوه، وما سمى نفسه به من الأسماء الحسنى سموه به على وما نفاه عن نفسه نفوه، فالباب عندهم باب واحد في الصفات لا يفرقون فيه بين نفسه نفوه، ولا بين نص ونص، فإذا ثبت أن الآية من آيات الصفات، أو ثبت أن الحديث من أحاديث الصفات، فإنهم يجرون على هذه النصوص قاعدة الإثبات لما تتضمن من الأسماء والصفات والأفعال.

فالآية الأولي فيها إثبات صفة العفو لله على، قال على: ﴿ إِن لَبُدُوا حَيْرًا اللهِ اللهِ عَلَى الله الله الحسنى العفو، وكذلك قال: ﴿ وَلَذِيرًا ﴾ ومن أسماء الله الحسنى القدير، فهو على قدير وعفو، وعفوه عَلَى لا عن ضعف ولكن عن قدرة وعظمة وجلال.

وقوله هنا: ﴿ أَو تَعَفُوا عَن سُورِ ﴾ يعني: ألا تؤاخذوا من أتى بالسوء في حقكم، ولا ترتبوا أثر السوء الذي أصابكم على من أتى به،

بل تعفون عن ذلك ولا تعاقبوا من أتى به، وهذه هي صفة العفو؛ لأن العفو معناه: عدم المؤاخذة بالفعل (١)، وهذا إنما يكون لمن يملك المؤاخذة، فالعفو صفة من صفات الجمال لله كلله، ويكون العفو كمالاً إذا كان عن غير عجز، أي: كان عن قدرة وعن استطاعة في إنفاذ العقوبة، فيكون كمالاً إذا كان عن عزة، وقد يعفو الضعيف فيكون عفوه عن ضعف لا عن قدرة.

والله على العلا والأسماء الحسنى، فله صفة العفو فلا يؤاخذ المذنب بجريرته على ما دلت عليه النصوص من قيود وشروط في ذلك، بل يمحو ذلك عنه ولا يعاقبه لعفوه عنه على وذلك لقدرته على إنفاذ العقوبة ؛ ولهذا قال هنا: ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُواً قَدِيرًا ﴾ فجمع بين العفو وقدرته على إنفاذ العقوبة.

وهذا بخلاف صفة المغفرة وصفه قبول التوبة، فإن الله على من أسمائه العفو، ومن أسمائه الغافر والغفار والغفور، ومن أسمائه التواب، وهذه تختلف؛ ليس معناها واحدًا، بخلاف من قال: إن معنى العفو والمغفرة واحد، والعفو والغفور معناهما واحد. هذا ليس

<sup>(</sup>١) انظر: النهاية في غريب الأثر (٢٦٥/٣)، ولسان العرب (١٥/٧٤)، ومختار الصحاح (ص١٨٦).

بصحيح، بل الجهة تختلف والمعنى فيه نوع اختلاف مع أن بينهما اشتراكًا.

فالعفو هو عدم المؤاخذة بالجريرة، فقد يسيء وسيئته توجب العقوبة، فإذا لم يؤاخذ صارت عدم مؤاخذته بذلك عفوًا، وأما المغفرة فهي ستر الذنوب أو ستر أثر الذنوب، وهذا جهة أخرى غير تلك؛ لأن تلك فيها المعاقبة أو ترك المعاقبة على الفعل، وهذه فيها الستر دون تعرض للعقوبة، والتواب هو الذي يقبل التوبة عن عباده، ومعنى ذلك أنه يمحو الذنب ولا يؤاخذ بالسيئات إذا تاب العبد وأتى بالأسباب التي تمحو عنه السيئات، فهذه ثلاثة أسماء من أسماء الله الحسنى لكل اسم دلالته غير ما يدل عليه الاسم الآخر.

هنا في قوله على: ﴿ فَإِنَّ اللّهَ كَانَ عَفُواً قَدِيرًا ﴾ يعني: لا يؤاخذ العباد بجرائرهم، ولا يوقع العقوبة بهم على ما فعلوا إذا شاء ذلك؛ وذلك لكمال عفوه وكما قدرته على ولولا عفوه على لفسدت الأرض ولهلك الناس؛ لأن العباد ما من لحظة فيها إلا وهم يستحقون عليها العقوبة؛ لأن الشرك أكثر من الإيمان، وأهل الإشراك أكثر من أهل الإيمان، وألهل الإشراك أكثر من أهل الإيمان، والأرض من أزمان طويلة منذ أن تنسخ العلم قبل رسالة نوح العلى قد عم فيها الكفر، حتى أرسل الله على نوحًا العلى فطهر الله على الأرض من الكافرين استجابة لدعاء نوح: ﴿ وَقَالَ فَحَمُ رَبِّ فَطهر الله عَلَى الأرض من الكافرين استجابة لدعاء نوح: ﴿ وَقَالَ فَحَمُ رَبِّ

لَا نَذَرُ عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ دَيَّارًا ﴾ [نـوح: ٢٦]، فطهـر الله ﷺ الأرض بالتوحيد، ثم عاد بعد ذلك الشرك.

وأكثر من في الأرض مشركون، ولو يؤاخذ الله على الناس بما كسبوا ما ترك على ظهرها من دابة، وهذا جاء في آيات في سورة النحل، وفي سورة فاطر؛ ولهذا متعلق العفو عند أهل العلم هو النذوب، فإن النوب موجبة للعقوبة؛ كما قال الله على آيدة الشورى: ﴿ وَمَا أَصَبَكُمُ مِن مُصِيبَكُم فَي مَا كَسَبَتُ أَيَّدِيكُم وَيَعَفُوا عَن الشورى: ﴿ وَمَا أَصَبَكُم مِن مُصِيبَكُم فَي مَا كَسَبَتُ أَيَّدِيكُم وَيَعَفُوا عَن الشورى: ١٣٠، يعني: لا يأتيكم بالمصائب التي هي بسبب ذنوبكم، وعدم الإتيان هو بسبب العفو.

وقال الله على: ﴿ وَلَيْعَفُواْ وَلَيْصَفَحُواْ أَلَا يُحِبُونَ أَن يَغْفِرُ اللهُ لَكُورُ ﴾ [النور: ٢٢]، فالعبد إذا عفا وصفح عن المذنب الذي أذنب في حقه فإن الله على يغفر له، وهذه نزلت في امتناع أبي بكر من النفقة على قريبه مسطح، فلما نزلت هذه الآية عفا بعد ذلك أبو بكر عن مسطح رغبة فيما وعد الله على به في هذه الآية (۱).

<sup>(</sup>۱) أخسر جالبخاري (۲۹۲۱)، ومسلم (۲۷۷۰) من حديث عائشة في الحديث الطويل في حادثة الإفك، قالت: «.. فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآمُو بِٱلْإِذْكِ عُصَبَةً مِنكُر ﴾ الطويل في حادثة الإفك، قالت: «.. فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآمُو بِٱلْإِذْكِ عُصَبَةً مِنكُر ﴾ الآيات، فلَمًا أَنْزَلَ الله هَذَا فِي بَرَاءَتِي، قَالَ أَبُو بَكْرِ الصَّدِّيقُ ﴿ وَكَانَ يُنْفِقُ عَلَى مِسْطَح بن

قال: ﴿ وَاللّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ و (غفور) هذا بناء مبالغة للكثرة يعني كثير المغفرة ؛ لأن غفور فعول من غافر، وغافر اسم فاعل المغفرة ، والمغفرة ستر الذنب، فلا يفضح الله على العبد بذنوبه ولا يخزيه بل يغفر له ذلك ويستره إذا طلب المغفرة ، وإذا كان مع طلب المغفرة توبة وإنابة إلى الله على مُحيت تلك السيئات، فيكون سترها بمعنى محوها أن توجد في صحائف أعماله ، وهذا كما قال على : ﴿ وَلِنَ لَغَفَّارٌ لِمَن تَابَ وَمَامَن وَعَمِلَ مَنلِكا أَمَّ اَهْتَدَىٰ ﴾ المه المعنى عمل السيئات فيكون سترها بمعنى عموها أن توجد في صحائف أعماله ، وهذا كما قال على : ﴿ وَلِنَ لَغَفَّارٌ لِمَن تَابَ وَمَامَن وَعَمِلَ مَمَكَ مَلَا الله عَلَيْ الله عَلْ ا

ومن المعلوم أن عدم المؤاخذة وعدم العقوبة هذا يُشترط له الإسلام، فإن المشرك ليس بداخل في أثر هذا الاسم في الآخرة، ويدخل

أَثَاثَةَ لِقَرَابَتِهِ مِنْهُ وَفَقْرِهِ: وَاللَّهِ لا أَنْفِقُ عَلَى مِسْطَحِ شَيْثًا بَعْدَ الَّذِي قَالَ لِعَائِشَةَ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ: ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُرْ وَٱلسَّعَةِ ﴾ إلى قوله: ﴿ أَلَا شِحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُمُّ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ ، فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: بَلَى، وَاللَّهِ إِنِّي لأُحِبُّ أَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لِي، فَرَجَعَ إِلَى مِسْطَحِ الَّذِي كَانَ يُجْرِي عَلَيْهِ». في أثره في الدنيا؛ لأن الله لا يعاجله بالعقوبة في الدنيا، فقد يموت المشرك ولم ير عقابًا، وقد جاء في الحديث الصحيح أن النبي على قال: «مَثَلُ الْمُؤْمِنِ كَالْخَامَةِ مِنَ الزَّرْعِ (۱) تُفَيِّنُهَا الرِّيحُ مَرَّةً، وتَعْدِلُهَا مَرَّةً، ومَثَلُ الْمُنَافِقِ كَالْأَرْزَةِ لاَ تَزَالُ حَتَّى يَكُونَ انْجِعَافُهَا مَرَّةً وَاحِدَةً» (۲)، ومَثَلُ الْمُنَافِقِ كَالأَرْزَةِ لاَ تَزَالُ حَتَّى يَكُونَ انْجِعَافُهَا مَرَّةً وَاحِدَةً» (۱)، يعني: أن العفو أثره في المسلم، وأما المشرك فليس من أهل العفو في يعني: أن العفو أثره في المسلم، وأما المشرك فليس من أهل العفو في الآخرة، وأما في الدنيا فإن العفو وسع أهل الأرض جميعًا، ولو لم يعف الله عليه عنهم لعاجلهم بالعقوبة.

الآية الثالثة فيها إثبات صفة العزة لله على، قال عن قول إبليس: ﴿ فَبِعِزَوْكَ لَأُغُوبِنَهُمْ أَجْمِعِينَ ﴾ [ص: ٨٦] وقد ذكر شيخ الإسلام هذه الآية التي فيها إثبات صفة العزة بعد الآية التي فيها المغفرة والآية التي فيها المعفو؛ لأن عفو الله على ومغفرته عن عزة، وهذا كمال بعد كمال، فإن صفات الكمال لله على منها صفة العزة، ومنها صفة المغفرة، ومنها صفة العفو. وإذا كان العفو عن عزة، يعني: عن قدرة المغفرة، ومنها صفة العفو. وإذا كان العفو عن عزة، يعني: عن قدرة

<sup>(</sup>۱) الخامة من الزرع هي أول ما ينبت على ساق واحدة، وقيل هي الطاقة الغضة منه، وقيل هي الشجرة الغضة الرطبة. انظر: النهاية في غريب الأثر (۸۹/۲)، ولسان العرب (۱۹۲/۱۲)، وشرح النووي على صحيح مسلم (۱۰۱/۱۷)، وفتح الباري (۱۰٦/۱۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٦٤٣)، ومسلم (٢٨١٠) من حديث كعب بن مالك ، وفي الباب من حديث أبي هريرة .

على إنفاذ الوعيد، وعن قدرة على إيقاع العقوبة كان عفوًا على كمال، وإما إذا كان عن عجز وعدم عزة فليس بكمال، بل هو عن ضعف.

وإلا فقد سبق أن ذكر شيخ الإسلام الآيات التي فيها اسم الله (العزيز)، وسبق أن بيَّنا أن العزيز من أسماء الله ﷺ الحسني، وهـو المتصف بالعزة ﷺ، والعز في صفة الله ﷺ له ثلاثة معان، والعزيز لــه ثلاثة معان، يجمعها قول ابن القيم كاللُّك (١):

وَهِى التِى كَمُلَت لَـهُ سُبِحَانَهُ مِن كُـلٌ وَجهِ عَادِم النُّقصَانِ

وَهُ وَ العَزِينِ فَكُ نِ يُرامَ جَنَابُ هُ النَّدِي يُرامُ جَنَابُ ذِي السُّلطَان وَهُ وَ العَزِينَ لِيَ يَقُوهُ هِ مِن وَصِفُهُ فَالعِزُّ حِينَ لِهِ تَسلانُ مُعَان

فهو رضي الثلاثة:

فالأول: أنه العزيز الذي لا يرام جنابه، أي: الذي لا يصل أحد إلى ضره فيضره، ولا يستطيع أحد أن يسلبه شيئًا، أو أن ينقص من صفته أو من فعله أو من ملكه شيئًا، فهو ﷺ الممتنع الذي لا يرام جنابه.

والثانى: أنه العزيز القاهر الغلاب، عزيز يقهر ويغلب غيره، فلا يستطيع أحدٌ أن يُغالبه أو يقهره، بل هو عَلَى لتمام قدرته وقوته وقهره وجبروته وعظمته هو الذي يَقْهر ولا يُقْهر، وهو الذي يَعْلِب ولا يُغْلَب، قال ﷺ: ﴿ كَتَبَ ٱللَّهُ لَأَغْلِبَكَ أَنَا وَرُسُلِ ﴾ [المجادلة: ٢١].

<sup>(</sup>۱) راجع (ص۱۹٦).

والثالث: أن العزة بمعنى القوة.

فإذا قوله: ﴿ فَبِعِزَنِكَ ﴾ فيه إثبات صفة العزة لله ﷺ على نحو ما أوضحنا مختصرًا.

هذا قول أهل السنة جميعًا، يثبتون هذه الصفات التي يتصف الله على ما كان على، والعزة صفة ذاتية لم يزل الله على عزيزًا، وهو على على ما كان عليه من العزة، وهي وصف ذاتي له على لا ينفك عنه، وأما العفو والمغفرة فهي صفات فعلية اختيارية إن شاء عفا وإن شاء لم يعف، وإن شاء غفر وإن شاء لم يغفر، فهي من الصفات الاختيارية المتعلقة بمشيئة الله على وقدرته.

أما المبتدعة فإنهم على طريقتهم في ذلك، فأهل الاعتزال يفسرون العفو والمغفرة وغير ذلك من صفات الفعل بأثرها، وأما الأشاعرة والماتريدية ونحوهم فإنهم يؤولونها فيجعلون المغفرة إرادة كذا، ويجعلون العفو إرادة كذا، فيرجعون هذه الصفات إلى الصفات السبع التي ثبتت عندهم بالعقل، وهذا على نظائره مما سبق أن مر معنا مرارًا، والذي فيه بيان طريقة المعتزلة والأشاعرة والماتريدية في نفى الصفات أو تأويلها.

وفيها بيان أن إبليس يعرف صفات الله عَلَى ويثبتها، هو أحذق من بعض هذه الأمة الذي ينفي الصفات عن الله عَلَى، وإبليس كفر لا عن

وفي هذا دليل على أن القسم بالصفات جائز؛ إذ القسم يكون بالله ولله وصفاته، فتقسم باسم الله العلي، والحكيم، والخبير، والقدير، والمقيت، والحسيب، وتقسم بصفات الله على أيضًا، فتقول: ورحمة الله، وتقصد رحمة الله على التي هي صفته، وتقول: وعزة الله، وكلام الله، ونحو ذلك، كل هذا جائز لأنه قسم بما ليس بمخلوق، وأما الذي يمتنع فهو القسم بالمخلوقين، فالقسم يكون بالله على وبأسمائه وصفاته، وهذا بحث معروف في باب الأيمان من كتب الفقه (۱).

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام والمقائم في مجموع الفتاوى (۱۳۳/۲۷): «وأما قول القائل: أسألك أو أقسم عليك بحق ملائكتك، أو بحق أنبيائك، أو بنبيك فلان، أو برسولك فلان، أو بالبيت الحرام، أو بزمزم والمقام، أو بالطور والبيت المعمور، ونحو ذلك، فهذا النوع من الدعاء لم ينقل عن النبي هم ولا أصحابه، ولا التابعين لهم بإحسان؛ بل قد نص غير واحد من العلماء ـ كأبي حنيفة، ولأصحابه كأبي يوسف، وغيره من العلماء ـ على أنه لا يجوز مثل هذا الدعاء؛ فإنه أقسم على الله بمخلوق، ولا يصح القسم بغير الله، وإن سأله به على أنه سبب ووسيلة إلى قضاء حاجته ... » ا.هـ . وانظر: أحكام القرآن لابن العربي (١٣٩٦)، وبدائع الصنائع (٥/٣)، وتحفة الأحوذي (١١٢/٢)، وفتح القدير (١٣٨/٣).

كذلك الباب واحد في الصفات الفعلية ، لكن إذا كانت الصفة محتملة لشيئين سواء كانت فعليه أو غيرها مثل الرحمة ، فالرحمة قد تكون صفة لله على وقد تُطلق الرحمة ويراد بها الأثر؛ كما قال على الكون صفة لله على وقد تُطلق الرحمة ويراد بها الأثر؛ كما قال على في الجنة في الحديث القدسي: «أَنْت رَحْمَتِي» (١) ، يعني: المطر، وكما قال على المخلوقة ، وقال النبي على: «جَعَلَ اللَّهُ على الرَّحْمَة مِائَة جُزْء، فأمسك عِنْدُهُ تِسْعَة وَتِسْعِينَ جُزْءًا، وَأَنْزَلَ فِي الأَرْضِ جُزْءًا وَاحِدًا، فَمِنْ ذَلِك عَنْدَهُ تِسْعَة وَلَا الْخُلْقُ، حَتَّى تَرْفَعَ الْفَرَسُ حَافِرَهَا عَنْ وَلَدِهَا خَشْيَة أَنْ تُصِيبَهُ وَلَا الناس هي الرحمة تُصيبَهُ وَلَا ، يعني: هذه الرحمة التي يتراحم بها الناس هي الرحمة المخلوقة.

فإذا الرحمة تنقسم، وإذا كانت تنقسم فلا يجوز أن يقسم بها إلا بنية أنه يقسم بصفة الله على ، وهذا معروف وله نظائر، فإذا إذا كانت الصفة لا تنقسم فلا خلاف أن يقسم بها، أما إذا كانت تنقسم فثم خلاف بين العلماء هل يعتبر قسمًا مطلقًا باعتبار أن الأصل أنها صفة، أم يُعتبر قسمًا بالنية ويكون مجراه مجرى الكنايات؟ والصواب في ذلك أنه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٨٥٠)، ومسلم (٢٨٤٦) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص۳۵۸).

يعتبر قسمًا إذا كان القسم بها شائعًا، وأما إذا كان غير شائع فلابد أن يأتي بالنية حتى يُظهر الفرق بين مراده للقسم: هل هو قسم بالصفة أم قسم بأثر الصفة، يعني: الأثر المخلوق.

وقوله: ﴿ نَبْرُكَ أَسَّمُ رَبِّكَ ذِى ٱلْمُلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ [الرحمن: ٧٨]، وقوله: ﴿ وَلَمْ ﴿ فَأَعْبُدُهُ وَأَصْطَيِرَ لِعِبَكَ بَعِدَ مَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا ﴾ [مريم: ٦٥]، وقوله: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَصَلَابَ عُنُوا لِللّهِ عَلَا اللّهِ خلاص: ٤٤]، وقوله: ﴿ فَلَا تَجْعَلُوا لِللّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢]، وقوله: ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَصُبِ ٱللّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥].

## الشرح:

هذه الآيات كلها فيها بيان طريقة أهل السنة والجماعة في إثبات الصفات، فهم يثبتون صفات الله على إثباتا مفصلاً وينفون نفيًا مجملاً، فقاعدة أهل السنة والجماعة في الصفات أن الإثبات يكون مفصلاً والنفي يكون مجملاً؛ ولهذا في النفي قال الله على: ﴿ مَلْ تَعَلَّمُ لَكُم والنفي يكون مجملاً؛ ولهذا في النفي قال الله على: ﴿ مَلْ تَعَلَّمُ لَكُم سَمِيًّا ﴾، وقال على: ﴿ وَلِمْ يَكُن لَدُ كُفُوا أَحَدُ ﴾، وقال على: ﴿ وَمِن النّاسِ مَن يَنْخِذُ مِن مُونِ اللّهِ أَندَادًا ﴾ ، وقال على : ﴿ وَمِن النّاسِ مَن يَنْخِذُ مِن مُونِ اللّهِ أَندَادًا ﴾ ، وقال على : ﴿ وَمِن النّاسِ مَن يَنْخِذُ مِن مُونِ اللّهِ أَندَادًا ﴾ ، وقال على : ﴿ وَمِن اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وهذه هي قاعدة أهل السنة والجماعة في الصفات، أوضحها شيخ الإسلام بهذه الجملة الكثيرة من الآيات، وهذا مبني على قاعدة أن

النفي المحض ليس بكمال، بل الكمال هو الإثبات المفصل، والله على يُوصف بصفات اليست بالكمال تحتمل يُوصف بصفات ليست بالكمال تحتمل النقص؛ لأنه على هو الحق، وأسماؤه، حق وصفاته حق، فله من ذلك الكمال المطلق الذي لا تشوبه شائبة النقص بوجه من الوجوه (1).

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية والتدمرية (ص: ۵۷، ۵۸): «إن الله سبحانه موصوف بالإثبات والنفي، فالإثبات كإخباره بأنه بكل شيء عليم، وعلى كل شيء قدير، وأنه سميع بصير، ونحو ذلك، والنفي كقوله: ﴿ لَا تَأْخُدُهُ سِنَةٌ وَلَا فَمْ ﴾. وينبغي أن يُعلم أن النفي ليس فيه مدح ولا كمال إلا إذا تضمن إثباتًا، وإلا فمجرد النفي ليس فيه مدح ولا كمال؛ لأن النفي المحض عدم محض، والعدم المحض ليس بشيء، وما ليس بشيء فهو ـ كما قيل ـ ليس بشيء، فضلاً عن أن يكون مدحًا أو كمالاً؛ ولأن النفي المحض يوصف به المعدوم والممتنع، والمعدوم والممتنع لا يوصف بمدح ولا كمال؛ فلهذا كان عامة ما وصف الله به نفسه من النفي متضمنًا لإثبات مدح» ا. هـ. وانظر: الصواعق المرسلة (١٠٢٣/٣)، وبدائع الفوائد (١٠٢٣/١).

النساء: ١٨٦، وقوله على: ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ النساء: ١٥٨، وقوله على: ﴿ وَهُوَ الْغَنُورُ وَقُوله على: ﴿ وَهُو الْغَنُورُ الْمَانِينَ الْمُلْكُولُ الْمَانِينَ الْمَانِينَ الْمَانِينَ الْمُنْ الْمَانِينَ الْمَانِينَ الْمَانِينَ الْمُنْ الْمَانِينَ الْمُنْ الْمَانِ الْمُنْ الْمَانِينَ الْمُنْ ال

أما النفي فهو قليل، وسبق أن بيَّنا في القاعدة أن النفي المحض ليس بكمال.

ومتى يكون النفي كمالاً؟

الجواب: يكون النفي كمالاً إذا كان المراد بالنفي إثبات كمال الضد، أما إذا كان المراد بالنفي النفي الخص وليس في مراد النافي إثبات ضد ذلك فإنه يكون نقصًا، مثل أن تقول: فلان لا يظلم أحدًا، أو لا يقاتل أحدًا. فتنفي عنه هذه الصفة وقد يكون ذلك لعجزة، فالنفي لا

يكون دائمًا كمالاً ، وقد يكون كمالاً إذا كان المراد من النفي إثبات كمال ضد الصفة.

<sup>(</sup>۱) الشاعر هو قيس بن عمرو بن مالك الحارثي، المعروف بالنجاشي، وفد على عمر بن الخطاب، ولازم على بن أبي طالب، وكان بعسكره بصفين، وكان يمدحه، فجلده في الخمر، ففر إلى معاوية، وهجا عليًا، وهذا البيت من شعر له يهجو فيه بني العجلان. انظر: تاريخ مدينة دمشق (٤٧٣/٤ ـ ٤٧٥)، والإصابة في تمييز الصحابة (٤٩٣/٦)، والبيان والتبيين للجاحظ (ص٧٧٥)، وجمهرة الأمثال (٨١/١)، وديوان المعاني لأبي هلال العسكرى (١٧٦/١).

<sup>(</sup>۲) البيت من شعر زهير بن أبي سلمى المزني، الشاعر الجاهلي المشهور، والد الصحابي الجليل كعب بن زهير الله انظر: غريب الحديث للخطابي (۱٤٧/۲)، والتمهيد لابن عبد البر (۲۵۷/۲۰)، وخزانة الأدب وغاية الأرب (۲۲۲۲۱)، والحماسة المغربية (۲۲۲۱۲)، وجمهرة أشعار العرب (ص٩٤).

شاعرهم مثبتًا لنفيه كمال هذا الوصف بقوله: (١)

ألا لا يجهل من أحد علينا فنجه ل فوق جه ل الجاهلينا وذلك لأن الجهل منه على من جهل عليه هذا من آثار قوته، وعزته، وجبروته، وملكه، وسلطانه؛ فلهذا صارت كمالاً بهذا الاعتبار.

فإذا جاء النفي في الكتاب أو في السنة فإنه يراد به إثبات كمال الضد.

كذلك في قوله: ﴿ وَلَا يَظُلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١٤٩]، وقوله: ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِطَلَومِ لِلْعَبِيدِ ﴾ [فصلت: ٤٦]، المراد منه النفي الذي فيه إثبات كمال العدل لله ﷺ، فإن الله ﷺ موصوف بكمال العدل،

<sup>(</sup>۱) راجع (ص۱۲۵).

وبعدله على قامت السموات والأرض، فهو الله أمر بالعدل في سمائه كونًا، وأمر به في أرضه كونًا وشرعًا؛ كما في قوله: ﴿ إِنَّ ٱللهَ يَأْمُرُ اللهَ وَأَمْرُ وَالْإِحْسَنِ ﴾ [اننحل: ٩٠]، فما يخلقه الله مبني على العدل، وما يُقدره مبني على العدل، وما يُقدره مبني على العدل.

ك ذلك ق ال على: ﴿ مَلْ تَعَكُّرُ لَهُ. سَمِيًّا ﴾ امريم: 10، وق ال: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُوا أَحَدُ ﴾ الإخلاص: 13؛ وذلك لكماله في أسمائه الحسنى، وكماله في صفاته العلا، فمن كماله على وجه الكمال، ولا في صفاته على وجه الكمال، ولا فيما يستحقه الكمال،

وهكذا فإن باب المضفات باب واسع، وطريقة أهل السنة والجماعة في الصفات: الإثبات المفصل، والنفي المجمل.

قال على: ﴿ مَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِينًا ﴾ [مريم: ٢٥]، هذا فيه الإنكار، يعني: لا أحد سمي لله على والسمي: هو المثيل والنظير والسبيه (١)، مثل الند، ومثله قوله على: ﴿ وَلِلّهِ الْمَثُلُ الْأَعْلَى ﴾ [النحل: ٢٠]، وقوله: ﴿ وَلِلّهِ الْمَثُلُ الْأَعْلَى ﴾ [النحل: ٢٠]، وقوله: ﴿ وَلَهُ النّعَلَ الْأَعْلَى ﴾ [الروم: ٢٧]، يعني: وله النعت والوصف والاسم الأعلى، وأما خلقه فلهم ما يناسب ذاتهم مما فيه درجات، وقال على: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُنُوا أَحَدُ ﴾ [الإخلاص: ٤]، وقال على المناه وأمثالاً وَلَمْ يَكُن لَهُ عَلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢]، يعني: نظراء وأمثالاً تجعلونها موازية لله على ومماثلة له فيما يستحقه.

فهذه الآيات ظاهرة في الدلالة على ما سبق بيانه من أن القاعدة في الصفات النفي المجمل والإثبات المفصل.

وأما المبتدعة فلهم في ذلك طريقة وهي: أن الأصل عندهم أن النفي يكون مفصلاً والإثبات يكون مجملاً، فيقولون في صفة الله على: إن الله ليس بجسم، ولا بشبح، ولا بصورة، ولا بذي أعضاء، ولا بذي جوارح، ولا فوق، ولا تحت، ولا عن يمين، ولا عن شمال، ولا قدام، ولا خلف، وليس بذي دم، ولا هو خارج عن العالم، ولا هو داخل فيه ... إلى آخر تصنيفهم للمنفيات، وإذا أتى الإثبات جعلوه داخل فيه ... إلى آخر تصنيفهم للمنفيات، وإذا أتى الإثبات جعلوه

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (٤٠٣/١٤)، ومختار الصحاح (ص١٣٣).

مجملاً، فصار نفيهم وإثباتهم على خلاف ما دلت عليه الآية: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَ مُمْ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾.

هذه طريقة المبتدعة من المعتزلة وأهل الكلام ومتكلمي الأشعرية وبعض الأشعرية، أنهم يثبت إثباتًا مجملاً وينفون نفيًا مفصلاً.

وكذلك المعطلة. ولفظ (المعطلة) اسم يشمل كل من عطل صفة أو صفات، قلّت أو كثرت، فالجهمية معطلة، والمعتزلة معطلة، والماتريدية معطلة، والكلابية معطلة، والأشاعرة معطلة، وأهل الكلام معطلة، فإذا قيل: المعطلة، فيعني بها هؤلاء جميعًا، وإذا قيل: المشبهة، فيعني بها من مثل الله على ببعض خلقه، فيستعمل لفظ (المعطلة) إذا أريد جهة تعطيل الله عن صفاته.

والأشاعرة درجات فمنهم معتزلة الأشاعرة الذين يثبتون وينفون كما ينفي المعتزلة، ومعلوم أن أقرب تلك الفرق إلى السنة هم الأشاعرة، مع ما عندهم، لكنهم يخالفون أهل السنة والجماعة في المضات والإيمان والقدر، وفي بعض مسائل الإمامة، وعندهم في هذه الأمور من مخالفة السنة والبدع ما يوجب خروجهم عن مسمى أهل السنة والجماعة، فهم من جملة الفرق الضالة التي قال فيها النبي الشية والجماعة، فهم من جملة الفرق الضالة التي قال فيها النبي المشية وسَبْعُونَ فِرْقَةً فَواحِدَةً فِي الْجَنَّةِ وَسَبْعُونَ فِي النَّارِ وَافْتَرَقَتِ النَّصَارَى عَلَى ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً فَإحْدَى وَسَبْعُونَ فِي النَّارِ وَافْتَرَقَتِ النَّصَارَى عَلَى ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً فَإحْدَى وَسَبْعُونَ فِي النَّارِ وَافْتَرَقَتِ النَّصَارَى عَلَى ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً فَإحْدَى وَسَبْعُونَ فِي النَّارِ وَافْتَرَقَتِ النَّصَارَى عَلَى ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً فَإحْدَى وَسَبْعُونَ فِي النَّارِ وَافْتَرَقَتِ النَّصَارَى عَلَى ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً فَإحْدَى وَسَبْعُونَ فِي النَّارِ وَافْتَرَقَتِ النَّصَارَى عَلَى ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً فَإِحْدَى وَسَبْعُونَ فِي النَّارِ وَوَاحِدَةً فِي الْجَنَّةِ وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّلُو بِيَادِو لَتَفْتَرِقَنَ أُمَّتِي عَلَى فِي النَّارِ وَوَاحِدَةً فِي الْجَنَّةِ وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّلُو بِيَادِو لَتَفْتَرِقَنَ أُمَّتِي عَلَى

ثَلاَثٍ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً فَوَاحِدَةً فِي الْجَنَّةِ وَثِنْتَانِ وَسَبْعُونَ فِي النَّارِ ». قِيلَ يَا رَسُولَ اللَّهِ مَنْ هُمْ؟ قَالَ: «الْجَمَاعَةُ» (١٠).

وهذا ليس بصحيح بل هو باطل، والنفي ليس المقصود منه الاهتمام به، ولكن النفي تخلية، والإثبات تحلية، ومن المتقرر في اللغة وعند العقلاء أن التخلية تسبق التحلية (٢)، فيُخلى القلب من الباطل أولاً ثم يوضع فيه الحق بعد ذلك، حتى إن هذه قاعدة عند العقلاء، فلو أردت تغيير ما في المسجد من فرش فلابد أن تخليه أولاً، ثم تأتي

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٧٠).

<sup>(</sup>۲) انظر: فتح الباري (۱۱/۱۳)، وعمدة القاري (۱۱/۲۲)، وسبل السلام (۲) انظر: فتح الباري (۱۱/۲۳)، وسبل السلام (۲) (۲)، والرد على القائلين بوحدة الوجود (ص۹۳).

بالفرش الجديد، وقلوب المشركين كان فيها من الزيغ في الاعتقاد والتشبيه ونفي الصفات ما فيها، فالله على نفى حتى يُخلي القلب من اعتقاد المماثلة أو اعتقاد المشابهة، فيكون القلب سالًا من براثن التشبيه والتمثيل، ثم أثبت حتى يكون القلب أيضًا سالًا من التعطيل، فقوله على المشبهة، وقوله: ﴿ وَهُوَ السّمِيعُ السّمِيعُ ود على المشبهة، وقوله: ﴿ وَهُوَ السّمِيعُ السّمِيعُ ود على المعطلة.

فهم ينفون نفيًا مفصلاً؛ لأنهم يقولون: إن تقديم النفي على الإثبات لأجل الاهتمام. نقول: صحيح أن اللغة فيها أن البداءة بالشيء يدل على الاهتمام به، ولكن الاهتمام بالنفي هنا لا يعني أن يكون نفيًا مفصلاً، ولا لأن التجسيم أو التشبيه هذا شر ويجب أن يُنفى، وإنما تقديم النفي على الإثبات هنا لأجل أن التخلية ينبغي أن تسبق التحلية.

٤٩.

﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَمْ يَنْجِذُ وَلَدًا وَلَرْ يَكُن لَّهُ شَرِيكٌ فِي ٱلْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَلِيٌّ مِنَ ٱلذُّلِّ وَكَبِّرُهُ تَكْبِيرًا ﴾ [الإسراء: ١١١]، ﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمَّدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَدِيرٌ ﴾ [التغابن: ١]، ﴿ تَبَارَكُ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَنكِينَ نَذِيرًا اللهِ ٱلَّذِي لَهُ. مُثَلُّ ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَمْ يَنَّخِذُ وَلَـٰ ذَا وَلَمْ يَكُن لَّذُ شَرِيكٌ فِي ٱلْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلَّ مَنْ وَفَقَدُهُ. نَقْدِيرًا ﴾ [الفرقان: ١، ٢]، ﴿ مَا أَتَّخَذَ اللَّهُ مِن وَلَهِ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهِ ۚ إِذَا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَنهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ شُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِغُونَ ٣ عَلِيم ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَائِدَةِ فَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩١، ٩١، ﴿ فَلَا تَضْرِيُواْ لِلَّهِ ٱلْأَمْثَالُّ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُم لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٧٤، ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ ٱلْفَوَلِحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِنْمَ وَٱلْبَغْىَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ فِاللَّهِ مَا لَرُ يُنَزِّلَ بِهِدسُلُطُكُنَا وَأَن تَقُولُوا عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا نَعْلَوُنَ ﴾[الأعراف: ٣٣].

## الشرح:

هذه الجملة من الآيات فيها معنى التوحيد، وفيها نفي الشريك عن الله عَلَى، وهذه الآيات التي فيها نفي الشريك عن الله عَلَى مع أجناسها وما كان في معناها مما لم يذكره الشيخ عَلَى الله عَلَى مع أجناسها وما كان في معناها مما لم يذكره الشيخ عَلَى الله عَلَى التنزيه والإثبات؛ وذلك لأن التنزيه وحده ليس بكمال، وكمال النفي إنما يكون بالإثبات مع التنزيه، فنفي أن يكون لله

عَجُلُكُ شريك معه في ربوبيته كمال، وحمد الله عَجُكُ في ربوبيته بإثبات جميع أنواع الكمالات في الربوبية لله كلَّ كمال، وتسبيح الله كلُّ أي تنزيهه الله عن أن يماثله شيء كمال ؛ ولهذا أورد الآيات التي فيها الحمد، والآيات التي فيها التسبيح، فآيات التسبيح فيها التنزيه وهو النفي والتخلية ، وآيات التحميد فيها الإثبات ، وهذه قاعدة أهل السنة والجماعة أنهم يجمعون بين النفي والإثبات، وقد سبق بيان أن النفي عندهم مجمل، والإثبات مفصل.

ذكر شيخ الإسلام قول الله ﷺ : ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَمُ يَنَّخِذُ وَلَكُ ﴾ وهذه الآية فيها حمد الله، ثم قول الله عَلَى : ﴿ يُسَيِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلِهُ ٱلْحَمْدُ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ وهذه الآية فيها تسبيح الله، فهاتان الآيتان متقابلتان، والتسبيح معناه في اللغة ـ وأيضًا في القرآن ـ التنزيه والإبعاد، تقول العرب: سبحان فلان من كذا إذا أرادت أنه بعيد من كذا ؛ كما قال الأعشى في بعض شعره (١): سُبْحَانَ مِنْ عَلْقَمَةَ الفاخِر أقـــولُ لُـــا جـــاءَني فَخْـــرُه فسبحان من علقمة، يعني: بعيد جدًا أن يكون لعلقمة من يفخر به. وتسبيح الله (سبحان الله) معناه: تنزيه الله عن كل نقص وعيب

<sup>(</sup>۱) راجع (ص۱۹۳).

وسوء، وموارده في الكتاب والسنة خمسة:

الثاني: تنزيه الله الله الله عن السريك في الألوهية ؛ كما ادعاه المشركون.

الثالث: تنزيه الله عَلَى في أسمائه وصفاته أن تسلب معانيها اللائقة بها، وتنزيه الله عَلَى في أسمائه وصفاته عن مماثلة المخلوقين لها.

الرابع: تنزيه الله على أمره الكوني وقدره الكوني عن أن يكون بلا حكمة أو أن يكون عبرًا؛ كما ادعاه من قال: خلقنا الله عبرًا. ومن نفوا الحكمة في الخلق والإيجاد وتقدير الأشياء.

الخامس: تنزيه الله عَلَى في شرعه وأمره الديني عن النقص وعن منافاة الحكمة، فالله عَلَى ينزه نفسه بقوله: ﴿ سُبُحَنَ رَبِّكَ ﴾ اللصافات: ١٨٠]، يعني: تنزيهًا لله من كل سوء ادعاه المخالفون للرسل، وهم ادعوا الشركة له في الربوبية، فيُنزه الله عَلَى عن الشريك في الربوبية.

هذه خمسة أشياء يقابلها إثبات جميع كمالات الربوبية لله على وإثبات جميع كمالات الألوهية لله على وإثبات جميع كمالات الألوهية لله على الأسماء والصفات لله على وإثبات جميع كمال القضاء والقدر لله على عني: القضاء والتقدير، وإثبات جميع كمالات الحكم والأمر لله على وهذا معنى الحمد.

فإذًا في قوله: ﴿ وَقُلِ ٱلْمَدُ لِلَّهِ ﴾ إثبات للكمال في الربوبية ؛ ولهذا في الآية الأولى قال على: ﴿ وَقُلِ ٱلْمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَرّ يَتّخِذُ وَلَدًا ، فهو على كماله في حمده على كماله في الربوبية ، وعلى كماله في الأسماء والصفات ، وعلى وجوب وثبوت جميع أنواع الجلال والكمال له في ذلك ؛ ولهذا لم يتخذ ولدًا ، فلأجل ثبوت الحمد له على لم يكن له شريك ؛ ولهذا كانت أعظم الكلمات التي تجمع بين هذين الأمرين الذين يحبهما الله على كلمتا التسبيح والتحميد: سبحان الله والحمد لله وسبحان الله وبحمده ، ونحو ذلك مثل ماجاء في الحديث : ﴿ كَلِمَتَانِ فِي الْعِيزَانِ ، حَبِيبَتَانِ إِلَى الرَّحْمَنِ : سَبْحَانَ اللّهِ وَيَحَمَّدُوهِ \* النّهِ المَعْلِيمِ ، سَبْحَانَ اللّهِ وَيَحَمَّدُوهِ \* النّه اللّهِ عَلَى اللّهِ الْعَظِيمِ ، سَبْحَانَ اللّهِ وَيَحَمَّدُوهِ \* النّه اللّه على اللّه على اللّه اللّه على اللّه على اللّه على اللّه اللّه على اللّه اللّه على اللّه اللّه على اللّه

أيضًا من أفراد إثبات الصفات لله ﴿ لَا قَالَ : ﴿ وَلَمْ يَكُن لَكُ شَرِيكُ فِ الْمُلْكِ ﴾ [الإسراء: ١١١]، وهذه عامة؛ لأن كلمة (شريك) هنا نكرة أتت في سياق النفي فيشمل جميع ما يمكن من أنواع الشركة في الملك، والشركة في الملك:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٤٠٦)، ومسلم (٢٦٩٤) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

- قد تكون شركة على وجه الاستقلال.
- وقد تكون شركة على وجه البعضية، يعني: لا ينفرد
   الشريك بملك ولكن يشارك في بعضه.
  - وقد تكون الشركة بغير ذلك.

فالله عَجْكَ نفى جميع أنواع الشركة له في ملكه.

قال عني الملك ولم يكن لَهُ شَرِيكُ فِي الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلِهُ إِنْ مِن اللَّهِ اللَّهِ عَلَا اللّه عَلَا اللّهِ عَلَا اللّهِ عَلَا اللّهِ عَلَا اللّهِ عَلَا اللّهِ عَلَا اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

وفي الآية التي بعدها قال رهان المستح المنه المستور وما في التروية المناك وله المحمد المنه الله المنه الله المنه الله المنه ال

الأولى: اللهم في قوله: ﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ ﴾ معناها يسبح الله ما في السماوات وما في الأرض، فاللام هذه للإخلاص في أنهم يسبحونه لا

يسبحون غيره عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَ

الثانية: اللام في قوله: ﴿ لَهُ ٱلْمُلَكُ ﴾ هذه لام المِلك (١)، يعني: هو الحِلك وذو المُلك، والمِلك والمُلك نوعان:

ذو الْملك: أي هو الذي ينفذ أمره في ملكه.

وذو المِلك: بالكسر ومنها مَالِك، يعني: هو الذي يملكه مِلْك

الأعيان؛ ولهذا في آية الفاتحة ﴿ مَنْكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ الفاتحة: ١٤ فمالك يوم الدين هذا من المُلْك، ومَلِك يوم الدين هذا من المُلْك، والله ﷺ هو مالك هذا اليوم ليس لأحد فيه نصيب، وأيضًا هو مَلِكه الذي ينفذ فيه أمره ولا أحد غيره ينفذ أمره فيه.

<sup>(1)</sup> قال الزجاجي في اللامات (ص٦٦): «لام الملك موصلة لمعنى الملك إلى المالك، وهي متصلة بالمالك لا المملوك؛ كقولك: هذه الدار لزيد، وهذا المال لعمرو، وهذا ثوب لأخيك. وقد تتقدم مع المالك قبل المملوك، إلا أنه لا بد من تقدير فعل تكون من صلته؛ كقولك: لزيد مال، ولعبد الله ثوب؛ لأن التقدير معنى الملك» ا. ه.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطبري (٦٥/١)، وتفسير ابن كثير (٢٥/١).

الثالثة: اللام في قوله: ﴿ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ ﴾ هذه لام الاستحقاق(١)؛

كما في قوله: ﴿ الْعَمَدُ مِنْ ﴾ ، وضابطها أنها التي تضيف المعاني إلى الذوات ، أما لام الملك فهي التي تضيف الأعيان أو الذوات للذوات، فتقول مثلاً: الفخر لي ، أو المجد لفلان ، والعز لفلان ، والاجتهاد لفلان ، يعني على جهة الاستحقاق ، فهذه كلها معاني. أما إذا كان قبلها عين ذات فهي تجعل هذه الذات مِلكًا لمن أضيفت له ، فتقول: الكتاب لأحمد. يعني: أن الكتاب ملكه.

قال ابن عباس فقوله: «تبارك تعاظم. قال طائفة من المحققين (۱): لا يريد ابن عباس بقوله: «تبارك تعاظم» أنه تفسير للفظ، ولكنه يريد أنها على وزنها من جهة كونها مقصورة؛ لأن الأصل في تفاعل أن يكون بين اثنين لا يكون لازمًا؛ كما تقول: تقاتل فلان وفلان، وتشاجر آل فلان وآل فلان، وهكذا، فتفاعل في الأصل أنها تكون بين اثنين، وابن عباس فقف فسر تبارك بمعنى تعاظم يريد أنها لازمة لا يريد معنى كلمة تبارك، وإلا فإن البركة معناها دوام الخير وثباته واستقراره، وهذا مشتق عند العرب من البروك والبركة ونحو ذلك، فالبروك به يستقر البعير ويثبت في مكانه، والبر كة هي التي فيها يدوم الماء ويستقر ويثبت بعد المطر.

إذًا هنا (تبارك) فيها دوام الخير وكماله وثباته واستقراره، فنفهم من ذلك أن (تبارك) فيها إثبات جميع الكمالات لله على الذاتية، وما يفيضه الله على عباده من الخيرات، فهي فيها معنى الإثبات الذي في الحمد؛ ولهذا قال على هنا: ﴿ تَبَارَكُ الَّذِي اللَّهُ عَلَى عَبْدِم ﴾ الحمد؛ ولهذا قال على القرآن على النبي على هذا من أعظم الخير الذي وإنزال الفرقان الذي هو القرآن على النبي على هذا من أعظم الخير الذي

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۱۸/۱۸)، وتفسير ابن أبي حاتم (۱٤٩٨/٥)، (٢٦٥٩/٨)، ولسان العرب (٢٢٥٩/٨)، والدر المنثور (٢٣٥/٦).

أوتيه على عبده ليكون النبي للعالمين نادي أعطيته هذه الأمة ؛ ولهذا ناسب في تنزيله أن يقول تبارك : ﴿ تَبَارَكُ ٱلَّذِى نَزُلُ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِمِهِ ﴾ ؛ لأن هذا من النعم العظيمة ، فدام خير الله وكَمُل ؛ الذي صفته أنه نزل الفرقان على عبده ليكون النبي للعالمين نذيرا.

قال هنا: ﴿ اللَّهِى اللَّهُ مَلَكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَلَرْ يَنَّخِذُ وَلَكَ اوَلَمْ يَكُن الله مَرْفِي فَي الله الله عن الله عن الله عن الله عناه، وكمال غناه، وكمال ربوبيته، وكماله في أسمائه وصفاته، وكذلك نفي الشريك عن الله على الله الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه أسمائه وصفاته، وفي أسمائه وصفاته.

وكذلك قوله رَهِ الله عَنْ الله الله عَنْ الله الله عَنْ اللهُ عَنْ الله عَنْ اللهُ عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَن

وقد ادعى طوائف من الناس الولد لله رها الله ومن أشهر أولئك: النصارى، فأكثر فرقهم ادعوا أن عيسى ابن لله وولد له، تعالى الله عما يقولون علوًا كبيرًا.

وادعت طائفة ليست هي الأكثر بين اليهود أن عزيرًا ابن الله، وليس هذا من القول المشتهر عند اليهود.

والله عَلَى نفى ذلك، ونفى أيضًا ما تعتقده العرب في الملائكة بأنها بنات الله، فقال عَلَى : ﴿ مَا أَفَخَذَ اللهُ مِن وَلَم ﴾ وفي هاذا رد على

النصارى، ورد على اليهود، ورد على مشركي العرب، وقوله: ﴿ وَمَا كاك مَعَهُ مِنْ إِلَامِ ﴾ هذا فيها التنصيص الصريح بنفي إلهية أحد مع الله عَجْكًا؛ وذلك لأن النكرة هنا وهي (إله) جاءت في سياق النفي، وجاء قبلها حرف الصلة الذي هو (من) وهو مزيد قبل النكرة في سياق النفي ليفيد نقل النفي من ظهوره في العموم إلى كونه نصًا في العموم، يعني: لا يستثنى من ذلك شيء، فقوله: ﴿ مَا أَتُّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَكُو ﴾ هـذا نفي لجميع الولد، ولو كانت كل المواضع الواردة في القرآن ﴿ وَلَمْ يَنَّخِذُ وككا ﴾ لكان هذا ظهور في العموم يحتمل أن يُستثنى منه بعض الحالات، وإن كان الاحتمال مرجوحًا ضعيفًا كما هو مقرر في الأصول، لكن قوله هنا: ﴿ مَا أَنُّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَهِ ﴾ فيه زيادة (من) قبل النكرة في سياق النفي يفهم منها أن المواضع التي نفي فيها الولد عن الله عَلَىٰ أن المراد منها التنصيص الصريح على نفي الولد، وهذا لا يخرج عنه أحد؛ لهذا شملت جميع أولئك.

كذلك قوله: ﴿ وَمَاكَاكَ مَعَهُ مِنْ إِلَيْهِ ﴾ والإله فعال بمعنى مفعول، وهو المعبود؛ لأنه مأخوذ من الألوهة، والألوهة بمعنى العبادة أو العبودية، فمن له الألوهة تكون له العبادة، والعبودية لله كالله قوله: ﴿ وَمَاكَاكَ مَعَهُ مِنْ إِلَيْهِ ﴾ يعني لم يكن معه أحد يستحق أن يُعبد.

ثم قال على : ﴿ إِذَا لَدُهُبَ كُلُّ إِلَىٰهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَمُلا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَدُ أَنْ فَإِذَا كَانَ ثَمَ أَحَد يَصِح أَن يكون إله فلا بد أن يكون مالكًا، ولا بد أن يكون خالقًا لما ملك، فالله على قال في هذه الآية: ﴿ إِذَا لَدُهُبُ كُلُّ إِلَىٰ إِلَىٰهٍ بِمَا خَلَقَ ﴾ ولصار هناك عدة أنواع من الملكوت، وكل ملكوت له خالق، وكل خالق يعبده من في ذلك الملكوت، وهذا من أعظم الفساد الذي يكون، وهذا هو المنفي في آية الأنبياء، وقوله على هنا: ﴿ إِذَا لَدُهُبُ كُلُّ لَاهُبُ بِمَا خَلَقَ ﴾ ولأن الخلق، والرَزْق، والإحياء، والإماتة، هذه من أفراد الربوبية (۱).

وهذه الآية يتضح فيها ما بين الألوهية والربوبية من الترابط، فالألوهية متضمنة للربوبية، والربوبية مستلزمة للألوهية، فمن اعتقد أن له إلهًا غير الله كان اعتقاده هذا متضمن أن هذا الإله ربّ، وأنه خالق،

وَشَوَاهِدُ الأحداثِ ظَاهِرَةً عَلَى وَالْالْحداثِ ظَاهِرَةً عَلَى وَالْالْحدةُ النَّوحِيدِ تَدشهَدُ كُلُّهَا لَكُو كَالَّهُ اللَّهِ جَدلٌ جَلاَلُهُ عُلَيكًا إِلَّهُ جَدلٌ جَلاَلُهُ عُلاَلُهُ عَلَى مُستغنيًا إِذْ كَانَ عَدن رَبِّ العُلَى مُستغنيًا وَالدرَّبُ بِالسيقلالِهِ مُتَوَحِّد وَالسيقلالِهِ مُتَوَحِّد انظر: النونية بشرح ابن عيسى (١/٣٦٤).

ذَا العَسالِمِ المَخلُسوقِ بِالبُرهَسانِ بِحُدُوثِ كُسلٌ مَساسِوَى السرَّحمَنِ بِحُدُوثِ كُسلٌ مَساسِوَى السرَّحمَنِ مَعَسهُ قَسدِيمًا كَسانَ رَبَّسا تَسانِي فَيكُسونَ حِينَفِسنِ لَا لَنَسارَبَّسانِ أَنَّسانِ الْمُمكِسنَ أَن يَسستقِلُ الثَسانِ

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم كاللُّكُ في نونيته:

وأنه مالك على وجه الاستقلال ؛ لأن ثبوت استحقاق العبادة لا يكون إلا بعد ثبوت الربوبية، وأما الربوبية فهي مستلزمة للإلوهية؛ ولهذا تجد في آيات القرآن أن الله عَظِن يحتج على المشركين فيما أنكروه من توحيده والهيته وأنه لا إله غيره، بما أقروا به وهو توحيد الربوبية ؛ كما في قول الله عَلَى : ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَكُوتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُكَ ٱللَّهُ قُلْ أَفَرَءَ يَتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي ٱللَّهُ بِضُرٍّ هَلْ هُنَّ كَنْ شَكْتُ ضُرِّهِ ۗ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَ مُسِكَتُ رَحْمَتِهِ ﴾ [الزمر: ٣٨]، فأثبت أنهم يقرون بتوحيده في ربوبيته، ورتب عليها مايلزم من ذلك وهو أن يوحدوه في إلهيته، وكذلك قوله ريجَال : ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَلَهِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَكَرَ وَمَن يُغْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُغْرِجُ ٱلْمَيْتَ مِن ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَيِّرُ ٱلْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ﴾، هذه جميعًا أفراد الربوبية، فلما قامت عليهم الحجة في الربوبية قال رجالًا لنبيه: ﴿ فَقُلْ أَفَلَا نَتَقُونَ ﴾ ايونس: ٣١]، والفاء هذه عاطفة لما بعدها على جملة محذوفة قبلها بعد الهمزة دل عليها السياق، يعني: أتقرون بأنه واحد في ربوبيته فلا تتقون الشرك به، قال عَجْك : ﴿ فَلَالِكُمُ الله ﴾ يعني: فذلكم الإله المستحق للعبادة وحده ﴿ فَلَالِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ أَلَكُمُّ فَمَاذَا بَعَدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالَ ﴾ ايونس: ٣٢]. لهذا فإن الله عظل بعد أن نفى الشريك هنا ذكر التسبيح فقال: ﴿ سُبَحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٩]، يعني تنزيها لله عن كل

ما وصفه المشركون ﴿ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ فَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ المؤمنون: ١٩٦، فنزه الله عَلَى نفسه عما ادعاه المشركون.

قال على بعد ذلك في الآيات التي ساقها شيخ الإسلام: ﴿ فَكَلَّ مَشْرِبُوا بِلَّهِ ٱلْأَمْثَالُ إِنَّ اللّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٧٤]، الأمثال جمع مثل وهي النعوت والأوصاف والأقيسة؛ وذلك أن المشركين عبدوا غير الله بالقياس على عبادتهم لله فعبدوه بالأقيسة، فجعلوا الخلق مثلاً، وضربوا لله على نعوتًا وأوصافًا وأمثالاً شبهوها من عندهم حتى تستقيم عبادتهم للأوثان والأصنام، فقوله هنا: ﴿ فَلاَ تَعْبُرُوا لِلّهِ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ عبادتهم للأوثان والأصنام، فقوله هنا: ﴿ فَلاَ تَعْبُرُوا لِلّهِ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ يعني: فلا تجعلوا لله النعوت والأوصاف والأمثال والتشبيهات؛ وذلك لأنكم جاهلون بما يستحق الله على وما يجب تنزيهه عنه، وعلى ذلك النهي بقوله: ﴿ إِنَّ اللّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ وقد تقرر فيما سبق أن (إنَّ وما دخلت عليه إذا أتت بعد النهي أو الأمر فإنها تفيد التعليل، فلماذا فهي كل الخلق عن أن يضربوا لله الأمثال؟

 [النحل: ٧٥]، إلى أن قال في الآية بعدها: ﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا رَجُلَيْنِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

فهذه الآية جعلها شيخ الإسلام بعد الآيات السابقة ؛ لأنها في معنى التسبيح، فالله على نزه نفسه عما قاله المشركون، ومن ضمن ذلك أنه نهى أن تُضرب له الأمثال ؛ لتنزيهه على وتسبيحه عما ادعاه المشركون في الله على .

وفي الآية الأخيرة قال على: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حُرَّمَ رَفِي ٱلْفَوَرَحِشَ مَا ظُهُرَ مِنْهَا وَمَا بَعْنَ وَٱلْإِنْمَ وَٱلْبَعْنَ بِغَيْرِ ٱلْمَحِقِ وَأَن تُشْرِكُوا بِاللّهِ مَا لَرَ يُمَزِّلْ بِهِ سَلَطَنَا وَآن تَقُولُوا عَلَى اللّهِ مَا لَا يُمَرِّدُوا بِاللّهِ مَا لَا يُمَرِّدُوا عَلَى اللّهِ اللّهِ مَا لَا يَمْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّه بغير علم ، فقاسوا الآلمة على الله ، قاسوا الآلمة على الله ، فقاسوا ما تستحقه الآلمة على ما يستحقه الله ، فجعلوا بعض خصائص الألوهية لهذه الآلمة من البشر أو الحجر ومن الصالحين وغيرهم (۱).

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم ﴿ اللَّهُ فِي نُونِيتُهُ :

وَالْسَشِّرِكُ فَاحَلَدُهُ فَسَشِرِكٌ ظَسَاهِرٌ وَكُلُولًا ظَسَاهِرً وَهُدَ النَّسَادُ للسَرَّحمَن آيسًا كَسَا

ذَا القِسمُ لَسِيسَ يقايسل الغُفررَانِ نَ مِسن حَجَسرٍ وَمِسن إنسسانِ

فهذه الآيات فيها نفي الشريك عن الله على السيد وهذا مشتمل لنفي الشريك عنه في الهيته، ونفي الشريك عنه في الهيته، ونفي الشريك عنه في قضائه وقدره، ونفي عنه في أسمائه وصفاته، ونفي الشريك عنه في قضائه وقدره، ونفي الشريك عنه في حكمه وأمره، وهذه الخمسة التي هي أصول معاني التسبيح والتحميد جاءت كلها مفصلة في القرآن.

=

يَدعُوهُ أو يَرجُ وهُ أُ مَا يَخَافُ هُ وَيُحِبُّ فَكَمَحَبُّ قِ الْسِلْمَانِ النونية بشرح ابن عيسى (١/٢٦٣).

0.0

وقوله تعالى: ﴿ الرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ في سبعة مواضع: في سبورة الأعراف قوله: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَنُونِ وَالْأَرْضَ فِي سِسَّةِ آيَّالِم ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْمَرْشِ ﴾ [الآية: ١٥]، وقال في سورة يونس: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّالِم ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى المَّرْشِ ﴾ [الآية: ١٤]، وقال في سورة الرعد: ﴿ اللهُ ٱلّذِى رَفَعَ ٱلسَّمَوَتِ مِقَيْرِ عَمْلِ تَرَوْبَا ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْمَرْشِ ﴾ [الآية: ٢]، وقال في سورة طه: ﴿ الرَّحْنُ السَّمَوَىٰ عَلَى ٱلْمَرْشِ ﴾ [الآية: ١٥]، وقال في سورة الفرقان: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [الآية: ١٥]، وقال في سورة الفرقان: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْمَرْشِ ﴾ اللَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوٰ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِورة أَلَم السجدة: ﴿ اللَّهُ رَشِ اللَّهَ مُن عَلَى ٱلْمَرْشِ ﴾ اللَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوٰ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِورة أَلَيْ مَنْ السَّمَوٰ وَالْأَرْضَ فِي اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَالْمَرْشِ ﴾ [الآية: ٤]، وقال في سورة أَلَم السجدة: ﴿ اللَّهُ وَاللَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوٰ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْمَرْشِ ﴾ [الآية: ٤]، وقال في سورة الحديد: ﴿ هُو ٱلّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوٰ وَالْأَرْضَ فِي اللَّهُ عَلَى الْمَرْشِ عَلَى ٱلْمَرْشِ ﴾ [الآية: ٤]، وقال في سورة الحديد: ﴿ هُو ٱلّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوٰ وَالْأَرْضَ فِي اللَّهُ عَلَى الْمَرْشِ ﴾ [الآية: ٤]،

## ألشرح:

هذه الآيات معطوفة على ما سبق الاستدلال به من الآيات على إثبات الصفات لله على إثبات الصفات المثبتة لله على صفة الاستواء على العرش، والاستواء على العرش ذكر في مواضع عدة من كتاب الله على مثل هذه المواضع السبعة التي ذكرها شيخ الإسلام على السبعة التي ذكرها شيخ الإسلام على السبعة التي ذكرها شيخ الإسلام المنافقة.

وقد تكرر ذكر الاستواء في هذه المواضع باختلاف في التقديم والتأخير؛ كما في قوله على المتوى على العرش في ، وقوله: ﴿ الرَّحْنَنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّوَى عَلَى الْعَرْشِ السَّوَى عَلَى الْعَرْشِ السَّوَى في الرَّحْمَنُ في ، وقوله على الْعَرْشِ السَّوى في العرش ، ﴿ فَسَتَلَ بِعِد خَبِي الله على العرش ، ﴿ فَسَتَلَ بِعِد خَبِي الله الله على هذه الصفة.

وهذا اللفظ (استوى) هو من الاستواء، والاستواء معروف معناه في اللغة؛ ولهذا لما كانت هذه الصفة فيها إثبات بوضوح لصفات الله وفيها عند المبتدعة ما يتوهم فيه المماثلة أو مشابهة المخلوقين، كانت هذه الصفة فاصلة بين أهل السنة وبين غيرهم، فالإقرار باستواء الله على العرش حقيقة كما يليق بجلال الله وعظمته، هذا لا يقول به إلا سنني، وأما غير أهل السنة ـ كالأشاعرة والماتريدية وغير هؤلاء من الفرق ـ فإن هذه الصفة عندهم محل فرقان، فإذا أتى من يثبتها نفوه أن يكون منهم؛ وذلك لأجل الخلاف القديم في هذه الصفة وأمثالها.

وقد سُئل الإمام مالك ﷺ عن الاستواء فقال: «الاستواءُ غَيْرُ مَحْهُ ولِ»، وفي لفظ آخر قال: «الاستواءُ مَعْلُوم»، ولكن الأشهر: «الاستواءُ عَيْرُ مَجْهُولٍ»، يعني: غير مجهول المعنى في اللغة، «وَالْكَيْفُ غَيْرُ مَعْقُولٍ وَالْإِيمَانُ يِهِ وَاجِبْ وَالسُّوَالُ عَنْهُ يِدْعَةً، وَمَا أَرَاكَ إِلاً غَيْرُ مَعْقُولٍ وَالْإِيمَانُ يِهِ وَاجِبْ وَالسُّوَالُ عَنْهُ يِدْعَةً، وَمَا أَرَاكَ إِلاً

مُبْتَدِعًا» (۱)؛ فالاستواء غير مجهول المعنى في اللغة؛ لهذا أهل السنة قاعدتهم في هذه الصفات أنهم يؤمنون بما وصف الله وهل به نفسه، أو وصفه به رسوله هل من الصفات، ويفهمون ذلك ويثبتونه على مقتضى اللسان العربي، ومعلوم أن اللسان العربي من حيث المعاني: فيه المعاني الكلية، وفيه المعاني الإضافية، فالمعاني الكلية لا توجد إلا في الأذهان، يعني: أن نتصور معنى عام للاستواء من غير إضافته لأحد، هذا بحث لغوي بحت، لكنه في الواقع غير موجود، فكيف إذًا تُفسر الألفاظ اللغوية؟

الجواب: الألفاظ اللغوية تفهمها العرب وتفسرها بالمعنى العام الكلي السني يكون في المذهن، وإذا صار مضافًا في الخارج إلى الأشخاص فإن الإضافة تكون فيه بحسب ما يليق بالمضاف إليه.

فمثلاً الاستواء في اللغة معلوم المعنى غير مجهول، ومعنى الاستواء: العلو والارتفاع (٢)، فتقول ـ مثلاً ـ: استويت على الراحلة إذا علوت عليها. فالاستواء هو العلو والارتفاع، لكن هذا العلو والارتفاع

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص۱۹۲).

<sup>(</sup>٢) قال أبو العالية الرياحي: ﴿ أَسْتَوَكِنَ إِلَى السَّمَاتِ ﴾ ارتفع، وقال مجاهد: ﴿ أَسْتَوَكُنَّ ﴾ علا على العرش، انظر: صحيح البخاري، كتاب التوحيد، باب (٢٢) قبل حديث (٧٤١٨)، وتفسير الطبري (١٩١/ ١٩٣٠)، وتغليق التعليق (٣٤٤/٥).

مضاف إلى أي شيء؟ علو وارتفاع المخلوق، علو وارتفاع رجل، علو وارتفاع صاعد لجبل؟ هل هو علو وارتفاع الخالق؟ هو أي علو وارتفاع؟!

فإذًا تفسير الاستواء بالمعنى العام في اللغة همو الذي ينفي التشبيه والتمثيل؛ لأنه يقع التمثيل إذا سُوي في الخارج بين من أضيف لـه الاستواء، فقيل في الرجل استوى والله على العرش استوى، وقيل: الملك استوى على عرشه والله عَجَلُكُ استوى على عرشه، فالاستواء من حيث كونه معنى كليًا في الذهن معناه واحد، لكن إذا أُضيف خُصص بالإضافة، فيختلف المعنى ويكون بحسب من خُصص به. وهذه قاعدة مهمة أن المعانى الكلية تختلف معانيها بالإضافة والتخصيص إلى من فعل الفعل أو من اتصف بالوصف(١)، فعندنا ـ مثلاً . صفة المحبة: الله عَجْكَ له محبة والمخلوق أيضًا لـ محبة، فمن فسر المحبة لغويًا بما يُجعل في الذهن أن المراد بها محبة المخلوق، فإنه هنا يغلط؛ لأن الواجب في تفسير الألفاظ اللغوية أن تُفسر بالمعاني الكلية التي لا توجد في الخارج لكي تشمل جميع الأصناف، فتشمل محبة المخلوق، وتشمل محبة الإنسان الطبيعية، ومحبة الرجل للمرأة والمرأة للرجل، ومحبة الحيوانات، ومحبة الأم لولدها والولد لأمه، ومحبة

<sup>(</sup>١) انظر: الجواب الصحيح (٢/١٥٧)، والتعاريف للمناوي (ص٧٠، ١٦٥).

الحيوانات، ومحبة الأم لولدها والولد لأمه، ومحبة الملائكة، وتشمل محبة الله على الله المحبة المعنى الكلي هو الندي يشمل الجميع، وإنما يختلف في الخارج باختلاف الإضافة والتخصيص.

فالاستواء من حيث المعنى الكلي هو العلو والارتفاع، فإذا خصصته وأضفته إلى المخلوق كان ارتفاع المخلوق وعلوه بما يناسب ذاته، وإذا أضفته إلى الله على صار ارتفاع وعلو الله على بناسب ذاته العلية. ولهذا من القواعد المقررة عند أهل السنة في هذا: أن الفرق بين العلية والصفة والصفة كما بين الذات والذات، فالفرق بين صفة المخلوق وصفة الله و إذا اشتركا في أصلها - كالفرق بين الذات والذات (۱)؛ ولهذا شيخ الإسلام في «التدمرية» وفي غيرها من كتبه الكبار يقول: «كل واحد من

<sup>(</sup>١) انظر: الروح لابن القيم (٢٦٢).

النفاة لِمَا أخبر به الرسول على من الصفات لا ينفي شيئًا فرارًا مما هو محذور إلا وقد أثبت ما يلزمه فيه نظير ما فر منه ، فلا بد في آخر الأمر من أن يُثبت موجودًا واجبًا قديًا متصفًا بصفات تميزه عن غيره ، ولا يكون فيها مماثلاً خلقه ... (١) ، فالجهمية تثبت صفة واحدة وهي صفة الوجود ، والمعتزلة يثبتون ثلاث صفات ، والأشاعرة المتقدمون يثبتون سبعاً وبالتفصيل تصير عشرين ، والماتريدية يثبتون ثمانياً ويزيدون على ذلك ، وأهل السنة والجماعة يثبتون جميع الصفات.

يقول شيخ الإسلام: لا يوجد أحد ينكر جميع الصفات، بمعنى: لا يثبت صفة واحدة، فالجهمية وهم الغلاة يقولون: له صفة الوجود فإذا سألتهم ما صفة الله عندكم؟ قالوا: صفته الوجود المطلق. فيقول شيخ الإسلام في كتبه وهي حجة دامغة من إذا كان كذلك فيلزم كل من أنكر صفة لمعنى المماثلة والمشابهة والتجسيم أن يقولها فيما أثبت من الصفات.

فالجهمي - مثلاً - تناظره بصفة الوجود، فتقول له: ألست بموجود؟ سيقول: نعم، فتقول له: وأنت تثبت لله صفة الوجود، أليس في هذا تمثيل؟ فليس له محيد عن جواب واحد، فيقول: وجود الخالق

<sup>(</sup>۱) راجع (ص۳۸٦).

غير وجود المخلوق. لأنه ليس عنده ثم حيلة ، فإذا نفى صفة الوجود عن الله صار الإله عدمًا ، وهذا لا يقوله عاقل ، فالجهمية نفوا جميع الصفات لأجل التمثيل ، وقالوا: الوجود هذا لابد منه ؛ لأنه لا يستقيم إلا به. فتبدأ معه بالكلام على هذه الصفة.

كذلك تأتي إلى المعتزلة في تأصيل هذه المسألة، فتقول للمعتزلي: ما الفرق بين إثباتك الحياة أو القوة أو القدرة ونفي بقية الصفات؟ فيقول: كُلُّ له قدرة تناسبه لأنه دل العقل على ذلك، فالله له قدرة تناسبه والمخلوق له قدرة تناسبه. فتقول له: هذه قاعدة في جميع الصفات، والقول في الصفات كالقول في الذات يُحتذى فيه حذوه وينهج فيه منواله، فكما أن إثبات الذات لله على هو إثبات وجود لا إثبات كيفية، وكذلك إثبات الصفات هو إثبات وجود لا إثبات كيفية، وكذلك الفرق بين الصفة والصفة كما بين الذات والذات، وهذه قاعدة أخرى من القواعد التي ذكرها الخطابي، والتي سبق الكلام عليها(١)، واستفاد أهل السنة من هذه التقعيدات؛ لأنها تقعيدات صحيحة.

يقول: الفرق بين الصفة والصفة كالفرق بين الذات والذات، فالله على اللك، وأثبت أن بعض خلقه ملك، فقال: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَاكُ ﴾

<sup>(</sup>۱) راجع (ص۳۵۰).

ايوسف: ١٤٣، والله عَبَلُ سميع بصير، وكذلك بعض خلقه سميع بصير، فإذًا الفرق بين الصفة والصفة كما بين الذات والذات.

وصفة الاستواء من الصفات التي وقع فيها الاشتباه معناها هو العلو والارتفاع على العرش، والله على له العلو المطلق الذي هو صفة ذاتية، لكن الاستواء على العرش هو علو خاص وارتفاع خاص؛ لأن العلو صفة ذاتية لله على لا تنفك عن الله على، والله على لم يكن مستويًا على العرش ثم استوى عليه، وأكثر الأدلة التي فيها الاستواء ذكر هذه للتراخي تفيد أنه لم يكن كذلك شم كان كذلك؛ لهذا فإن صفة الاستواء على العرش معناها أن الله على قد علا وارتفع على عرشه علوًا وارتفاعًا خاصًا، وإلا فإن صفة العلو له على وجه الإطلاق.

فهذه الجملة من الآيات فيها إثبات صفة استواء الله على عرشه، والاستواء والعرش قد خالف فيها أهل السنة والجماعة من خالف، ففي عقائد المبتدعة الاستواء عندهم ليس هو الاستواء عند أهل السنة، وكذلك العرش عندهم ليس هو العرش عند أهل السنة والجماعة، وهذه الآيات فيها إثبات استواء الله على عرشه، والعرش الذي استوى ربنا على عليه هو مخلوق من مخلوقاته العظام وصفه الله على بصفات في كتابه، فوصفه بأن عظيم في قوله: ﴿ رَبُّ النمل: ٢٦]، ووصفه بأنه كريم في قوله: ﴿ رَبُّ لَكُولُهُ النمل: ٢٦]، ووصفه بأنه كريم في قوله: ﴿ رَبُّ لَكُولُهُ النمل: ٢٦]، ووصفه بأنه كريم في قوله:

وفي السنة جاء وصف العرش بأن له قوائم وأنه يُحمل ؛ كما جاء في الحديث الصحيح أن النبي على قال : «النّاسُ يَصْعَقُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، فَإِذَا أَنَا يِمُوسَى آخِدٌ يِقَائِمَةٍ مِنْ قَوَائِمِ الْعَرْشِ، فَلاَ فَأَكُونُ أُوّل مَنْ يُفِيقُ، فَإِذَا أَنَا يِمُوسَى آخِدٌ يِقَائِمَةٍ مِنْ قَوَائِمِ الْعَرْشِ، فَلاَ فَكُونُ أُوّل مَنْ يُفِيقُ، فَإِذَا أَنَا يِمُوسَى آخِدٌ يِقَائِمَةٍ مِنْ قَوَائِمِ الْعَرْشِ، فَلاَ أَذْرِى أَفَاقَ قَبْلِي، أَمْ جُوزِي يصعَعْقَةِ الطّورِ»(١)، ونحو ذلك من الأحاديث والآيات التي فيها وصف العرش بأنه سرير، وأنه من جنس العروش التي تعهد للملوك، وهذا هو الذي تقتضيه اللغة فإن العرش في لغة العرب هو سرير الملك، أي: المكان أو الكرسي الذي يجلس عليه الملك إذا أراد مقابلة من يدخل عليه (٢)، وهذا جاء في قصة بلقيس حيث الملك إذا أراد مقابلة من يدخل عليه (٢)، وهذا جاء في قصة بلقيس حيث

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٤١٢، ٣٣٩٨)، ومسلم (٢٣٧٤) من حديث أبي سعيد ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) انظر: النهاية في غريب الأثر (٢٠٧/٣)، ولسان العرب (٢١٥/٦)، ومختار الصحاح

 عظيمًا يعني: فاق جنس العروش في صفات الكمال، فالعروش المعهودة لها صفات وعرش الرحمن هو أكرم تلك العروش، يعني: هو الذي فاق تلك العروش في صفات الكمال؛ إذ الكرم في لغة العرب معناه أن يفوق من وصف به غيره الذي من جنسه في صفات الكمال، فيُقال: فلان كريم إذا فاق غيره في الصفات وصار يبذل نفسه، ويبذل ماله، ويطعم، وصاحب نجده، ونحو ذلك، وإنما قيل له: كريم؛ لأنه كثرت فيه الصفات التي تميز بها عن غيره.

فإذًا عرش الله على كريم، ووصفه بأنه كريم يقتضي أنه من جنس العروش؛ لأن الكريم في لغة العرب هو الذي فاق جنسه في صفات الكمال، والعرش من صفته في اللغة أنه عال، فكذلك عرش الرحمن موصوف بالعلو؛ ولهذا قال أهل العلم على ما جاء في السنة ـ: إن عرش الرحمن هو كالقبة (۱)، وإنه فوق الجنة، يعني: سقف الجنة (۲)،

<sup>(</sup>۱) كما في حديث جبير بن مطعم الذي أخرجه أبو داود (٤٧٢٦)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٦١/١)، وابن أبي شيبة في العرش (ص٥٥)، وابن أبي عاصم في السنة العسيره (٦١/١)، والطبراني في الكبير (١٥٤٧)، وأبو الشيخ في العظمة (٢٥٥٥) وفيه أن النبي قال: «... إِنَّ عَرْشَهُ عَلَى سَمَوَاتِهِ لَهَكَدًا». وَقَالَ بِأُصَابِعِهِ مِثْلَ الْقُبَّةِ عَلَيْهِ «وَإِنَّهُ لَيَرُطُّ يهِ أَطِيطَ الرَّحْلِ بِالرَّاكِبِ».

<sup>(</sup>٢) كما في حديث أبي هريرة ١ الذي أخرجه البخاري (٢٧٩٠) وفيه أن النبي ﷺ قال:

وإن عرش الرحمن عال على السموات وعلى الكرسي، فهو أعلى المخلوقات، فليس ثم شيء من المخلوقات أعلى من عرش الرحمن، وفوق العرش رب العالمين على المنالية ا

﴿إِنَّ فِي الْجَنَّةِ مِائَةَ دَرَجَةٍ أَعَدَّهَا اللَّهُ لِلْمُجَاهِدِينَ فِي سَبِيلِهِ، كُلُّ دَرَجَتَيْنِ مَا يَيْنَهُمَا كَمَا يَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ، فَإِنَّهُ أَوْسَطُ الْجَنَّةِ وَأَعْلَى الْجَنَّةِ، وَفَوْقَهُ عَرْشُ الرَّحْمَنِ،

(۱) كما في حديث الأوعال الذي أخرجه أبو داود (٤٧٢٣)، والترمذي (٣٣٢٠)، وابن ماجه (١٩٣)، وأحمد في المسند (٢٠٦/١٧)،

وابن أبي شيبة في العرش (ص٥٥، ٥٦)، وابن خزيمة في التوحيد (٣٣٤/١)، والبزار في مسنده (١٣٥/٤)، والدارمي في السرد على الجهمية (ص٥٠)، والآجري في السريعة (ص٢٩٢)، واللالكائي في أصول اعتقاد أهل السنة (٣٩٠/٣)، وأبو الشيخ في العظمة (ص٢٩٠/١)، والحاكم في المستدرك (٢٩٠/٣، ٢١٤) من حديث العباس (٢٩٠/١)، والحاكم في المستدرك (٢١٦/٣، ٤١٠)، وغير تكن العباس بن عبد المطلب على وفي لفظ الإمام أحمد في المسند قال: وقال في: هَلْ تَدْرُونَ كَمْ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ؟». قَالَ قُلْنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ و بَيْنَهُما مَسِيرة خَمْسِمِائة سنة وَمِنْ كُلُّ سَمَاءِ مَسِيرة خَمْسِمِائة سنة وَمِنْ كُلُّ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ ثُمَّ فَوْقَ دَلِكَ الْعَرْشُ بَيْنَ أَسْفَلِهِ وَأَعْلاَهُ كُمَّا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ ثُمَّ فَوْقَ دَلِكَ الْعَرْشُ بَيْنَ أَسْفَلِهِ وَأَعْلاَهُ كُمَّا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ ثُمَّ فَوْقَ دَلِكَ الْعَرْشُ بَيْنَ أَسْفَلِهِ وَأَعْلاَهُ كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ ثُمَّ فَوْقَ دَلِكَ الْعَرْشُ بَيْنَ أَسْفَلِهِ وَأَعْلاَهُ كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ وَاللَّهُ وَالْعَلام وَاللَّهُ وَلَعْلَهُ وَلَعْلاه كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ وَاللَّهُ وَالْعَلام وَعَلَى وَلَيْسَ يَخْفَى عَلَيْهِ مِنْ أَعْمَال بَيْنَ المَّمَاءِ وَالأَرْضِ وَاللَّهُ بَارَكُ وَتَعَالَى فَوْقَ ذَلِكَ وَلَيْسَ يَخْفَى عَلَيْهِ مِنْ أَعْمَال بَيْنَ آدَمَ شَيَّ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ وَاللَّهُ بَارَكُ وَتَعَالَى فَوْقَ ذَلِكَ وَلَيْسَ يَخْفَى عَلَيْهِ مِنْ أَعْمَال بَيْنَ آدَم شَيَّ وَاللَّهُ الله النبي الله النبي عَلَيْهِ وَ الإنبات مقدم على النفى، والبخاري إنما نفى معرفة سماعه العدل عن العدل موصولاً إلى النبي عَلَيْه والإنبات مقدم على النفى، والبخاري إنما نفى معرفة سماعه العدل عن

إذًا تقرر معنا أن لفظ العرش في اللغة يقتضي العلو، وأن وصف العرش في القرآن وفي السنة يدل على أنه مخلوق منفصل له صفات، وأنه من جنس العروش لكن فاقها في صفات الكمال، يعني: أنه يشترك مع بقية العروش في أصل المعنى؛ كما أن صفات الله وهل تشترك مع صفات المخلوقين في أصل المعنى، وما بين الصفة والصفة كما بين الذات والذات، فكذلك عرش الرحمن يشترك مع عروش الملوك في أصل المعنى، لكن بين عرش الرحمن وعروش الملوك التي كانت تعتادها الملوك كما بين الذات. الملوك كما بين الذات.

إذا تقرر هذا فلنعلم أن إثبات العرش عند أهل السنة والجماعة هو إثبات مخلوق عال فوق المخلوقات، وأن له صفة، وأنه يُحمل، وأن له قوائم، وهو أعلى مخلوقات الرب ركات وعلى ذلك يكون قوله:

=

أي عبد الله بن عميره ـ من الأحنف، ولم ينف معرفة الناس بهذا، فإذا عرف غيره كإمام الأئمة ابن خزيمة ما ثبت به الإسناد كانت معرفته وإثباته مقدمًا على نفى غيره وعدم معرفته» ا. هـ . انظر: مجموع الفتاوى (١٩٢/٣).

وقال الحافظ المنذري: «في إسناده الوليد بن أبي ثور، لا يحتج به» ا. هـ . انظر: مختصر السنن (٩٣/٧)، وأجاب ابن القيم في حاشية السنن (٩١/٧ - ٩٤) قال: «أما رد الحديث بالوليد بن أبي ثور ففاسد، فإن الوليد لم ينفرد به، بل تابعه إبراهيم بن طهمان كلاهما عن سماك ...» إلى آخر كلامه.

﴿ اَسْتَوَىٰ عَلَى اَلْعَرَيْسِ ﴾ يقتضي أن يكون معناه على العرش ؛ لأن العرش موصوف بالعلو.

والمبتدعة نازعوا في أن العرش على ما وصفنا، وسبب المنازعة أنهم رأوا أنهم لو قالوا: إن استوى بمعنى استولى ـ كما هو المشهور عن الأشعرية والمعتزلة ومن شابههم ـ فيكون هنا تخصيص الاستيلاء بالعرش يفهم منه أن غير العرش لم يستول عليه، فلهذا قالوا: العرش ليس على هذا الوصف الذي وصفتم، وإنما العرش معناه الملك، فاستوى على العرش يعني استولى على الملك. هذا قول المبتدعة وبه يستبين سبب وأصل الخلاف في هذا المسألة والتأويلات التي جاءت في معنى العرش.

إذًا فقول الله على الله المستوى الله المستوى على العربي الأعراف: ١٥٤، وقوله: ﴿ الله على العربي الستوى على العربي الستوى على العربي الستوى على العربي السبع السبع السبع السبع السبع المستو المستف المستف المستف الله على أن الله الله على عرشه لا يقبل التأويل ولا يقبل صرفه عن ظاهرة ؛ ذلك لدلالة النصوص عليه بعبارات متنوعة كلها تثبت استواء الله على عرشه.

فإذًا هذه الآيات السبع نص في صفة الاستواء، ومعنى كونها نصًا أنها لا تقبل معنى آخر، بخلاف الذين زعموا أن الاستواء لـ عدة معان، أوصلها بعضهم إلى خمسة عشر معنى، على نحو ما ذكره ابن

العربي (1) في كتابه: «عارضة الأحوذي» (٢)، قال: فإن قلت ما معنى الاستواء في كلام العرب يرد على الاستواء في كلام العرب يرد على خمسة عشر معنى، ثم قال: فإن قلت على أيها تحمل الآيات؟ قلنا: هذا غير ممكن، فلا ندري على أيها يُحمل، فلابد من نفي أصل المعنى؛ لأنه لا ندري أي المعانى يراد، فيكون معنى استوى غير معلوم.

وهذه طريقة لبعضهم الذين يصرفون الحقائق بغرائب اللغات، ولهذا تحذر إذا وجدت في كتب بعض الناس في العقائد كثرة التحاليل اللغوية في آيات الصفات، إذا قال هذه الكلمة أن آيات الصفات ترد بعدة معاني كذا وكذا وكذا، ثم يسكت فلا يذكر المعنى المراد، فهذا دليل شيء من الخوض في هذا الأمر، بخلاف من قال: إن هذه الصفة في كلام العرب ترد لعدة معان، وكلها ثابتة في حق الله، مثل: طريقة

<sup>(</sup>۱) هو العلامة الحافظ القاضي أبو بكر محمد بن عبد الله بن محمد بن عبد الله بن العربي الأندلسي الإشبيلي المالكي، صاحب التصانيف، مولده سنة ثمان وستين وأربعمائة، ووفاته بفاس سنة ثلاث وأربعين وخمسمائة، ومن تصانيفه: كتاب عارضة الأحوذي في شرح جامع أبي عيسى الترمذي، وهو مطبوع، وكتاب أمهات المسائل، وكتاب نزهة الناظر، والمحصول في الأصول. انظر تاريخ دمشق (٤٥/٤٢)، وسير أعلام النبلاء (١٩٩/٢٠)، والعبر (١٢٥/٤)، وطبقات المفسرين للسيوطي (ص٥٠١).

<sup>(</sup>٢) انظر: عارضة الأحوذي (٢٣٥/٢) أبواب الصلاة ـ باب ما جاء في نزول الرب على إلى السماء الدنيا كل ليلة.

طائفة من العلماء كابن القيم يذكر للفظ عدة معان، ويقول: كلها صحيحة بحق الله ري الله المالة الم

إذا تبين ذلك فقوله: ﴿ أَسْتَوَىٰ ﴾ فسرها السلف بعدة تفسيرات، فقالوا: ﴿ ثُمَّ السَّوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ بمعنى: علا، وارتفع، وصعد، واستقر(١).

وقال ابن القيم ريخالك في نونيته (٢):

فَلَهُ مِ عِبَارَاتٌ عَلَيهَا أُربَع قَد حُصِلُت للفَارِسِ الطَّعَانِ وَهِي السَّقَرُّ وَقَد عَلاَ وَكَذَلِكَ ال تَفَع الَّذِي مَا فِيهِ مِن تُكرانِ وَهِي السَّيَبَانِي وَكَذَلِكَ السَّيبَانِي وَكَذَاكَ قَد صَعِدَ الَّذِي هُوَ رَابع وَأَبُو عُبَيدَةً صَاحِبُ السَّيبَانِي يَختالُ هَدَالُ هَا القَولَ فِي تَفسيرِهِ أَدرَى مِسنَ الجَهمِي إلى القُرآنِ يَختالُ هَا القَولَ فِي تَفسيرِهِ أَدرَى مِسنَ الجَهمِي إلى القُرآنِ

هذه التفاسير المنقولة عن السلف، وسبب ذلك أن (علا، وارتفع، وصعد، واستقر) هذه كلها لها صلة بالمعنى اللغوي، بل هي من التفسير باللغة؛ لأن استوى في اللغة معناها علا، قال ابن الأعرابي (٣) - أحد أئمة اللغة -: كُنّا عند أحد الأعراب فأطل علينا وهو

<sup>(</sup>١) راجع (ص١٤٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: النونية مع شرح ابن عيسى (١/٤٤٠).

<sup>(</sup>٣) هو إمام اللغة أبو عبد الله محمد بن زياد، كان إليه المنتهى في معرفة لسان العرب، قال عنه الذهبي: «كان صاحب سنة واتباع» ا. هـ.، له مصنفات كثيرة أدبية، وتاريخ القبائل،

على سطح بيته فقال: استووا إليّ. يعني: ارتفعوا إليّ واصعدوا إليّ (۱) ، فهذا هو المعروف من لغة العرب أن استوى بمعنى علا على الشيء، واستوى الشيء يعني: علا وارتفع، واستوى على بيته يعني: علا وارتفع عليه، قال على الله على الله عليه، قال على الله عليه. والمؤمنون: ٢٨]، يعني علوتم وارتفعتم عليه.

إذا تبين ذلك فإن الآيات التي ذكر فيها الاستواء في القرآن على قسمين:

القسم الأول: ذكر فيها الاستواء بدون تعدية، يعني: بلا حرف جر بعد الفعل، قال على قصة موسى ﴿ وَلَمَّا مِلَغَ أَشُدُهُ وَلَسْتَوَى ﴾ جر بعد الفعل، قال على قصة موسى ﴿ وَلَمَّا مِلَغَ أَشُدُهُ وَلُسْتَوَى ﴾ [القصص: ١٤] هذا بدون تعدية، وإذا لم يُعد يكون معنى ﴿ أَسْتَوَى ﴾ أي: كَمُل وَتَم، يعني: بلغ غاية علوه وارتفاعه؛ لأن الشاب يطول ثم

=

ولد بالكوفة سنة خمسين ومائة، وتوفي سنة إحدى وثلاثين ومائتين. انظر: الوافي بالوفيات (٦٦/٣)، وسير أعلام النبلاء(٦٨/١٠)، والعبر (٢٠٩١)، وشذرات الذهب (٢٠٠٧). (١) جاء في الدرر السنية (٢٠٤٠)، قال النضر بن شميل ـ وكان ثقة مأمونًا في علم الديانة واللغة ـ : حدثنا الخليل وحسبك بالخليل قال: أتيت أبا ربيعة الأعرابي وكان من أعلم من رأيت فإذا هو على سطح فسلمنا عليه فرد السلام وقال: استووا، فبقينا متحيرين ولم ندر ما قال، فقال لنا أعرابي إلى جانبه: إنه أمركم أن ترتفعوا، فقال الخليل: هو من قوله تعالى:

يبلغ شدته واستواءه، يعني: علوه وانتصاب قامته، ثم بعد ذلك يبدأ في النزول والانحناء؛ ولهذا قالوا في استوى ﴿ وَلَمَّا بِلَغَ أَشُدُهُ وَٱسْتَوَىٰ ﴾ يعني: تم وكمل؛ لأن التمام والكمال هذا مقارنة لعلوه وارتفاعه في بنيته.

ما معنى هذا الكلام ؟

معناه أن العرب تستعمل في لغتها التضمين، والتضمين هو في مقام العطف، فبدل أن تعطف فعلاً على آخر فيطول الكلام تُثبت الفعل الأصلي وتعديه بحرف جر لا يناسب هذا الفعل وإنما يناسب فعلاً آخر، فنستدل بالفعل على المعنى الأصلي ـ نستدل باستوى على العلو والارتفاع ـ ونستدل بـ (إلى) على الفعل الذي ضُمِّن في استوى يناسب

(إلى)، فمن السلف من فسر ﴿ أَسْتَوَىٰ ﴾ بمعنى: قصد وعمد (1)، وهذا عما يُسمى: التفسير باللازم، فإنه مع العلو هناك قصد وعمد، وذلك مُستفاد من قوله ﷺ: ﴿ إِلَى السَّمَاءِ ﴾ ، فلما عدى الفعل بر (إلى) علمنا أنه مُضمن معنى القصد والعمد، والتضمين فيه إثبات لأصل المعنى وفيه إثبات للمعنى الثاني المضمن في فعل (استوى) الذي يناسب التعدية.

ولهذا قال بعضهم: إن هذا تأويل من البغوي، أو تأويل من المعنوي المحافظ ابن كثير، أو تأويل من بعض السلف الذين قالوا: ﴿ ثُمَّ السَّوَى السَّالَ اللَّهِ بَعْنَى قَصِد. وهذا ليس كذلك، بل هذا من التفسير باللازم، أو من تفسير الفعل، ومن تفسير الآية بما يحتاج إلى التنبيه عليه. والمعروف من لغة العرب أن استوى بمعنى علا وارتفع، وهنا قال: ﴿ اَسْتَوَى إِلَى ﴾ والمعروف هزا السّوى بمعنى علا وارتفع، وهنا قال: ﴿ اَسْتَوَى إِلَى ﴾ والمعروف هزا أسْتَوَى عَلَى ﴾ ، فلماذا قال هنا: ﴿ اَسْتَوَى إِلَى ﴾ ؟ نقول: لأنه أراد أن يضمن (استوى) ـ الذي هو بمعنى

علا وارتفع معنى فعل (قصد) ، يعنى: علا وارتفع قاصدًا إلى السماء.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۱۹۱/۱)، وتفسير البغوي (۱۲۵/۷)، وتفسير ابن كشير (۱۲۵/۷)، وتفسير القرطبي (۲۰۰/۱۵).

إذا تقرر ذلك فهذه معاني الاستواء في اللغة . فقوله على إلى الم يزل الستوى على العرش، والله على لم يزل عاليًا ومرتفعًا على خلقه أجمعين، فهو على العرش، والله على الذات فوق عاليًا ومرتفعًا على خلقه أجمعين، فهو على له علو الذات فوق مخلوقاته، وهو محيط بمخلوقاته وليس شيء من مخلوقاته يحيط به على فلهذا هو على خلق العرش، ولما خلق العرش أراد على بمشيئته وقدرته أن يستوي عليه فاستوى عليه، يعني: علا وارتفع علوًا خاصًا على العرش، فهذا معنى قوله: ﴿ ثُمُ السّتَوَى عَلَى الْعَرْشِ ﴾.

وهذا معتقد أهل السنة أنهم يثبتون الاستواء من غير تكييف، كما سبق قول الإمام مالك عَمَّلْكُ : «الاسْتِوَاءُ غَيْرُ مَجْهُولِ وَالْكَيْفُ غَيْرُ

مَعْقُولِ وَالإِيمَانُ يِهِ وَاجِبٌ وَالسُّوَالُ عَنْهُ يِدْعَةً»، ثم قال للسائل: «وَمَا أَرَاكَ إِلَّا مُبْتَدِعًا» (١)، وهو كلام مالك وربيعة شيخه (٢)، ويروى عن بعض أمهات المؤمنين مرفوعًا وموقوفًا (٣)، لكن الثابت عن مالك وعن شيخه ربيعة (١).

فقوله: «الاستواء غير مجهول» يعني: في لغة العرب، «والكيف غير معقول» يعني: كيفية الاستواء؛ لأن إثبات الاستواء على العرش إثبات معنى لا إثبات كيفية، فما توهمه ذهنك في كيفية الاستواء فحقيقة الاستواء بخلافه، فلا يكون عندك تشبيه ولا تمثيل في استواء الله عجلة

<sup>(</sup>۱) راجع (ص ۱۹۲).

<sup>(</sup>۲) هو ربيعة بن أبي عبد الرحمن فروخ الفقيه أبو عثمان المدني عالم المدينة، ويقال له ربيعة الرأي، كان من أئمة الفتوى والفقه، توفي سنة ست وثلاثين ومائة. انظر: الطبقات الكبرى (۲/۸۲)، وتاريخ بغداد (۲۰/۸)، ووفيات الأعيان (۲۸۸/۲)، والوافي بالوفيات (۱۹٤/۱)، وسير أعلام النبلاء (۸٦/۲)، وشذرات الذهب (۱۹٤/۱).

<sup>(</sup>٤) أخرجه اللالكائي في اعتقاد أهل السنة (٣٩٨/٣)، والبيهقي في الأسماء والصفات (٤) أخرجه اللالكائي في العلو (ص١١٤)، وابن قدامة في العلو (ص١١٤)، ولفظه: «الاستواء غَيْرُ مَجْهُول، وَالْكَيْفُ غَيْرُ مَعْقُول، وَمِن اللّهِ الرّسَالَة، وَعَلَى الرّسُولِ البَلاغُ المُبِينُ، وَعَلَى الرّسُولِ البَلاغُ المُبِينُ، وَعَلَى الرّسُولِ البَلاغُ المُبِينُ، وَعَلَى الرّسُولِ البَلاغُ

على عرشه؛ إذ استواء الله على عرشه ليس كاستواء الملوك على عروشها، وليس كاستواء الناس على ما يجلسون عليه، بل هو إثبات معنى دون إثبات الكيفية، فنؤمن بالصفة كما جاءت في النصوص، وهذه قاعدة عامة في كل الصفات أننا نثبت ما جاء في النصوص ونقول بهذا الجواب؛ كما ذكر الترمذي في «الجامع» أن أثمة السنة لم يزالوا يقولون هذا الجواب في كل ما يُسألون عنه من الصفات (۱).

في الاستواء تقول: الاستواء معلوم، وفي النزول تقول: النزول معلوم، أما كيفية الاستواء وكيفية النزول، فتقول: الكيف غير معقول، وكذلك في صفة اليد تقول: اليد معلومة والكيف غير معقول والإيمان به واجب والسؤال عنه بدعة، وفي صفة الرحمة تقول: الرحمة معلومة والكيف غير معقول والإيمان بها واجب والسؤال عنها بدعة، وهكذا في كل الصفات.

(۱) قال أبو عيسى الترمذي في «الجامع» باب ما جاء في فضل الصدقة، عقب حديث «إن الله يقبل الصدقة ويأخلها بيمينه» (رقم ٦٢٢)، قال: «... وقد قال غير واحد من أهل العلم في هذا الحديث وما يشبه هذا من الروايات من الصفات، ونزول الرب تبارك وتعالى كل ليلة إلى السماء الدنيا، قالوا: قد تثبت الروايات في هذا، ويُؤمن بها، ولا يُتوهم ولا يُقال كيف، هكذا رُوي عن مالك وسفيان بن عيينة وعبد الله بن المبارك أنهم قالوا في هذه الأحاديث: أمروها بلا كيف، وهكذا قول أهل العلم من أهل السنة والجماعة، وأما الجهمية فأنكرت هذه الروايات، وقالوا: هذا تشبيه...» ا. ه.

وقد قال أبو داود الطيالسي<sup>(۱)</sup>: «أدركت سفيان، وشعبة، وحماد ابن زيد، وحماد بن سلمة، والليث، وشريك، وأبو عوانة، لا يحدون ولا يشبهون ولا يمثلون، يروون الحديث ولا يقولون كيف، وإذا سئلوا أجابوا بالأثر، أي: يثبتون الصفات علي ما جاء في الأثر، أما تحديدها يعني تكييفها و فيبتعدون عنه، وكذلك تمثيلها و تشبيهها يبتعدون عنه.

إذا تبين ذلك، فنقول: إن استواء الله و السماوات متناهية في صفات الجلال لله و النسبة النسبة للسماوات متناهية في الصغر، وأن السماوات السبع بالنسبة إلى الكرسي - الذي هو موضع قدمي الله و الله و السماوات السبع ألقيت في ترس، وأن الكرسي كالقبة على السماوات، والسماوات السبع في داخله متناهية في الصغر، والكرسي بالنسبة للعرش كحلقة ألقيت في فلاة من الأرض والعرش والكرسي بالنسبة للعرش كحلقة ألقيت في فلاة من الأرض والعرش

<sup>(</sup>۱) هو أبو داود سليمان بن داود بن الجارود الطيالسي، أصله فارسي، سكن البصرة، ولمد سنة ثلاث وثلاثين، وتوفي سنة ثلاث ومائتين، قال عنه الذهبي: «أحد الأعلام الحفاظ»ا.هـ انظر: الثقات (۲۷۵/۸)، والجرح والتعديل (۱۱۱/٤)، والكنى والأسماء (۲۰۲/۱)، وتذكرة الحفاظ (۲/۱۱)، وسير أعلام النبلاء (۳۷۸/۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (٢/٣) وانظر: فتح الباري (١٣/٤٠٧).

<sup>(</sup>٣) راجع (ص ٢٣٦ ).

فهذه العقيدة ـ عقيدة الاستواء ـ تورث إجلال الله على وتورث تعظيمه ؛ إذ يعلم ابن آدم أنه في الأرض كالهباءة ، يعني : صغير بالنسبة للأرض ، وأن الأرض بالنسبة للسماوات أيضًا متناهية في الصغر ، والسماوات السبع بمن فيها وما فيها بالنسبة للكرسي متناهية في الصغر ، والكرسي بالنسبة للعرش كذلك ، والله على فوق العرش ، وهو الله محيط .

فينقطع العبد عن الإدراك إلا بما جاءت به النصوص، فيورثه ذلك معرفة فقره وضعفه، ويورثه إجلال الله على وتعظميه ومعرفة ربوبيته واستحقاقه، وأن الله على المستحق لأن يُعبد وحده ويُجل ويُناب إليه.

هذه العقيدة وما تورثه حُرِمَها المبتدعة، بسبب تأويلاتهم الباطلة لمعنى الاستواء، واستدلوا لقولهم بحجة قولية وأخرى عقلية:

**الحجة الأولى: حجة لغوية،** قالوا: إن الاستواء في اللغة يأتي بعني الاستيلاء؛ كما قال الشاعر ـ علي حسب كلامهم ـ:

<sup>(</sup>۱) راجع (ص ۲۳۲).

## قد استوي بشر على العراق من غيرسيف ولا دم مهراق(١)

قالوا: استوى بشر على العراق يعني: استولي بشر على العراق. فإذا سألتهم: من قائل هذا البيت؟ قالوا: هذا البيت قاله الأخطل(٢).

بحث أهل العلم في ديوان الأخطل الذي يرويه المعروفون فلم يجدوا هذا البيت في ديوانه، فمن نسبه للأخطل؟ الجواب: لم ينسبه إليه إلا المعتزلة، لماذا خصوا الأخطل؟ الجواب: حتى يجعلوه في حدود من يُحتج بشعرهم؛ لأن شعر العرب يُحتج به إلي سنة خمسين ومائة للهجرة، وأما ما بعد ذلك فلا يحتج به؛ لأنه كثر فيه المولد واستعمال الألفاظ غير العربية، فاختاروا الأخطل لذلك ولاختلاف نسخ ديوانه، ومع ذلك فهذا البيت لا يوجد في شيء من ذلك.

<sup>(</sup>۱) انظر: لمع الأدلة في قواعد عقائد أهل السنة والجماعة لأبي المعالي الجويني (ص١٠٨)، ومجموع الفتاوي (١٠٢٥).

<sup>(</sup>٢) هو غياث بن غوث بن الصلت بن طارق بن عمرو بن سيحان بن قدوكس الأخطل، الشاعر النصراني، قيل للفرزدق: من أشعر الناس؟ قال: كفاك بي إذا افتخرت، وبجرير إذا هجا، وبابن النصرانية إذا امتدح. وكان عبد الملك بن مروان يجزل عطاء الأخطل ويفضله في الشعر على غيره. انظر: طبقات فحول الشعراء (٢٩٨/٢)، وتاريخ دمشق (١٠٤/٤٨)، وسير أعلام النبلاء (٥٨٩/٤).

وقد أورد هذا البيت الجوهري<sup>(۱)</sup> صاحب كتاب «الصحاح»، وغُلِّطَ في ذلك، ولم يعزه إلي ديوان معروف برواية عالم معروف، وهذا لا شك أنه على أصولهم يبطل، لماذا ؟ لأننا نقول لهم: أيها المبتدعة، أو أيها الأشاعرة، أو أيها المعتزلة إذا كان استوى بمعنى استولى احتججتم فيه بذلك بما يُشبت عقيدة، وأنتم من المعروف لديكم أنكم تقولون: لا يُحتج بخبر الآحاد في العقائد. فإذا أتى الحديث عن النبي وكان من خبر الآحاد تقولون: لا يُحتج به في العقيدة؛ لأنه نقل آحاد، وإن صح السند وعلمنا الرجال وهم ثقات لكنهم أفراد، والأفراد يجوز عليهم الغلط. فردوا أحاديث الصفات لأجل نقل الآحاد.

فنقول: ألا حكمتم علي أنفسكم بمثل ما اعترضتم به؟ فهذا البيت لم ينقله أحد، فليس ثم إسناد إلي الأخطل أصلاً، وإنما هي نسبة من غير صحة، ولو صح الإسناد فمقتضى كلامكم أنه لا يؤخذ بنقل الآحاد، لابد يكون النقل مشتهرًا، مع أنه ليس موجودًا في كتب

<sup>(</sup>۱) هو إمام اللغة أبو نصر إسماعيل بن حماد التركي الأتراري، قال عنه الذهبي: «أحد من يُضرب به المثل في ضبط اللغة وفي الخط المنسوب ... مات مترديًا من سطح داره بنيسابور سنة ثلاث وتسعين وثلا ثمائة» ا. هـ . وقال الحافظ ابن حجر: «وقع له في الصحاح أوهام عديدة»ا.هـ . انظر: سير أعلام النبلاء (۸۰/۱۷)، ولسان الميزان (۱/٠٠١)، ومن رمي بالاختلاط (ص٤٥).

الأخطل، وليس ثم إسناد إليه، فهو إذًا أدنى وأدنى من مرتبة نقل الآحاد، فعلى مقتضى أصولهم يجب عليهم - إذا كانوا منصفين ـ أن يُبطلوا الاحتجاج بذلك.

الحجة الثانية: حجة عقلية، قالوا: ﴿ أَسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ إذا قيل استوى بمعنى علا وارتفع ـ مثل ما أثبت أهل السنة ـ اقتضى ذلك التشبيه والتجسيم؛ لأن الاستواء علي العرش بمعني العلو والارتفاع عليه لا يعقل منه معنى إلا أن يكون ثم جلوس واستقرار عليه، ومعنى ذلك أن يحوي المجلوس عليه الجالس.

نقول: هذا من الباطل؛ ذلك لأنكم شبهتم الله علقه، فررتم من التشبيه ـ كما تزعمون ـ ولكن أنتم الذين شبهتم؛ لأنكم توهمتم أن اتصاف الله على بصفاته هو من جنس اتصاف الخلق بالصفات، فظننتم أن استواء الله على عرشه هو من جنس استواء الملك على عرشه، أو استواء الله على عرشه، وهذا تمثيل، فقد وقعتم فيما نهي عنه، والله على يقول: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَحَ مُ ﴾ [الشورى: ١١]، فأنتم شبهتم أولاً ثم عطلتم ثانيًا؛ لأنكم مثلتم الله على بخلقه بعقولكم، ثم نفيتم الصفة عن الله على ، فوقعتم في محذورين:

- توهم التجسيم والتمثيل.
- ثم بعد ذلك النفي والتأويل والتحريف.

فهذا باطل وذاك باطل.

ولأجل نفي أن الاستواء بمعنى علا وارتفع، قالوا: العرش هو اللك. فإذا سألتهم: من أين أخذتم ذلك؟ قالوا: العرب تقول: ثل عرش فلان إذا زال وذهب ملكهم (١)، فالعرش بمعنى الملك.

## فنقول:

أُولاً: العرش وصفه الله عَلَى في القرآن بأنه يوم القيامة يحمله ثمانية في وَكَيْمِلُ عَرْضَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَبِنِ ثَمَنِيكُ في الحاقة: ١٧١، فهل المُلك يحمل؟ المُلك أمر معنوي، وليس هو المملكة، فهل يُحمل؟

ثانيًا: جاء في الحديث الذي في الصحيحين عن النبي على قال: «فَإِذَا أَنَا يِمُوسَى آخِدٌ يِقَائِمَةٍ مِنْ قَوائِمٍ الْعَرْشِ» (٢) فهل الملك له قوائم؟.

ثالثًا: ما احتججتم به في اللغة صحيح من أن ثل عرش بني فلان، يعني: ثل ملكهم وذهب ملكهم؛ وذلك لأن غاية ما يُحافظ عليه أهل المملكة هو عرش الملك؛ لأنه الذي يستقر عليه ويصدر الأوامر منه، فآخر ما يُوصل إليه من المكان الذي فيه الوالي أو الملك هو عرشه، فإذا دُخل بيته وكسر عرشه فقد ذهبت ولايته وذهب ملكه،

<sup>(</sup>۱) انظر: إيضاح الدليل لابن جماعة (۱۰۱)، والتبصير في الدين وتمييز الفرقة الناجية للإسفراييني (ص١٥٨).

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه (ص۱۳ ۵).

فإذًا العرب قالت: ثل عرشه؛ لأنه من لوازم ذهاب العرش ذهاب الملك، وإذا ذهب الملك ذهبت المملكة.

فإذًا نقول: حجتكم هذه في اللغة صحيحة، فإن العرب تقول: ثل عرش بني فلان، يعني: ذهبت مملكة بني فلان، وأما كون هذا يدل على أن العرش بمعنى الملك فنقول: هذا ليس بصحيح، فالنقل صحيح والفهم ليس بسديد.

على كل حال بحوث الاستواء والعرش كثيرة، وما ذكرنا يدل على أن الله على متصف بأنه مستوعلى عرشه على وتعاظم وتقدس وتبارك ربنا، وأن عرشه ومن يحمل العرش محتاجون إلى الله على فقراء إليه، والله على غني عنهم، وهو الله الذي يحمل العرش ويعين حملته بقدرته على وقوته، فلا يجوز في هذا المقام التوهم والتمثيل ودخول الأوهام في هذا الباب العظيم، بل هذه الصفة تورث في القلب الإجلال والمهابة والتعظيم لله على المناه والمهابة والتعظيم الله المناه والمناه والمناه والتعظيم الله المناه المناه والمناه والم

فما سبق فيه الكفاية في إثبات قول أهل السنة وأدلة أهل السنة على ما ذهبوا إليه، وبيان أقوال المبتدعة وفساد ما ذهبوا إليه في الاستواء وفي العرش، وبطلان حججهم اللغوية والعقلية التي استدلوا بها على أقوالهم.

وقول : ﴿ يَكِيسَنَ إِنِي مُتَوَفِيكَ وَرَافِعُكَ إِنَّ ﴾ [آل عمران: ٥٥]، ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيِبُ وَٱلْعَمَلُ ﴿ لِلَهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيِبُ وَٱلْعَمَلُ الصَّلِحُ يَرْفَعُهُ وَ النساء: ١٥٨، ﴿ وَقَالَ فِرَعَوْنُ يَنْهَمَنُ آبَنِ لِي صَرَّحًا لَعَلِيَ الصَّلِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ [فاطر: ١١، ﴿ وَقَالَ فِرَعَوْنُ يَنْهَمَنُ آبَنِ لِي صَرَّحًا لَعَلِيَ الصَّلِحُ يَرُفَعُهُ وَالْعَمِينَ السَّمَوَتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَيْهِ مُوسَىٰ ﴾ [غافر: ٣٦، أَبُلُعُ ٱلأَرْضَ فَإِذَا هِمَ تَمُورُ ﴿ اللّهُ آمَامُ مَن فِي السَّمَاةِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلأَرْضَ فَإِذَا هِمَ تَمُورُ ﴿ اللّهُ آمَامُ مَن فِي السَّمَاةِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلأَرْضَ فَإِذَا هِمَ تَمُورُ ﴿ اللّهُ آمَامُ مَن فِي السَّمَةِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلأَرْضَ فَإِذَا هِمَ تَمُورُ ﴿ اللّهُ آمَامُ مَن فِي السَّمَةِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلأَرْضَ فَإِذَا هِمَ تَمُورُ اللّهُ آمَامُ اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

## الشرح:

هذه الآيات في إثبات علو الله رقد سبق بيان معنى الآيات التي قبلها وأن الاستواء هو بمعنى العلو والارتفاع، لكنه علو وارتفاع خاص على العرش، وأما هذه الآيات ففيها إثبات علو الله التي على خلقه.

الاقتضاب، والمسألة من الواضحات، وكما قال بعض أهل العلم: إن في القرآن ألف دليل يدل على علو الله رضي الله المنافقة الله المنافقة الله المنافقة الله المنافقة الله المنافقة الله المنافقة المنافقة

وابن القيم بخلالة في النونية جمع أنواع الأدلة على العلو، وقسمها إلى أكثر من عشرين نوعًا (٢).

وعلو الله الله الله قلة قسمه بعض العلماء إلى قسمين:

(۱) أشار إلى هذا القول شيخ الإسلام ابن تيمية كاللُّلَّة في بيان تلبيس الجهمية (٥٥٥/١)، وابن أبي العز الحنفي في شرح الطحاوية (ص١٧٤).

(٢) قال ابن القيم كالله :

وَلَقَد أَنَانَا عَد شُرُ أنواع مِن ال مَع مِثلِهَا أيضًا تزيد أي يواجه منها استواء الرّب فوق العرش في وكذلك اطردت يدلاً لام وكو لاثت بها في موضع كي يحمل الو وتظرير ذا إضمارهم في موضع إلى أن قال عظالته:

وكَ العُلُو مِن الوُجوهِ جَويعَها لَكِ المُحَلَوةِ جَويعَها لَكِ اللهُ اللهُ

انظر النونية بشرح ابن عيسى (١/٣٩ وما بعدها).

مَنقُ ولِ فِسِي فَوقِيسة السرَّحمَنِ هَا نَحسنُ نَسسُرُدُهَا يسلاَ كِتمَانِ هَا نَحسنُ نَسسُرُدُهَا يسلاَ كِتمَانِ سَبع أَتُست فِسي مُحكَم القُرآنِ كَانَست يمَعنَسى السلاَّم فِسي الأذهَانِ بَساقِي عَلَيهَا يالبَيَانِ التَّسانِ التَّسَانِ الْسَانِ التَّسَانِ التَّسَانِ التَّسَانِ التَّسَانِ السَّانِ السَّسَانِ التَّسَانِ السَّانِ السَّانِ السَّانِ السَّانِ السَّانِ التَّسَانِ السَّانِ الْسَانِ السَّانِ السَّانِ

ذَاتَ وَقَهِ رًا مَعَ عُلُ وَ السَّنَانِ مَسَالُ العُلُ وَ السَّنَانِ مَسَالُ العُلُ وَ السَّنَانِ مَسَالُ المُطلَقُ الرَّبُ النِّ المُطلَقُ الرَّبُ النِي فَط رَت عَلَي و الخَلَقُ وَالسَّقُلَانِ

- علو الذات.
- وعلو الصفات.

والمشهور عند أهل العلم أن العلو ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

- علو الذات.
- وعلو القهر.
- وعلو القدر.

والقولان متقاربان؛ لأن علو الذات قسم، وعلو الصفات جعلوا منه القهر والقدر وغير ذلك من الصفات، وأهل السنة يثبتون جميع هذه الأنواع لله على فيثبتون لله على علو الذات وعلو القدر وعلو القهر وعلو الصفات جميعًا؛ ولهذا يقولون: له الأسماء الحسنى والصفات العلا. فالله على خلقه بذاته، وعال على خلقه بقهره، وعال على خلقه بقدره جل ربنا وتعاظم وتقدس.

أما أهل البدع فيقولون العلو الذي في النصوص هو علو القدر وعلو القهر، أما الذات فليس لها علو؛ لأنهم يقولون: إن الله على في كل مكان. وهذه المسألة من المسائل العظيمة التي يجري فيها الامتحان بين أهل السنة والجماعة وبين المبتدعة الضلال، فمن أنكر العلو فهذا من أهل الزيغ والضلال، بل قد حكم طائفة من أهل العلم بكفره؛ لأنه ينفي ما دل القرآن عليه ودلت نصوص السنة عليه بأكثر من دليل، فمسألة العلو من أظهر مسائل الصفات، فمن أنكر العلو فهو على شفير فمسألة العلو من أظهر مسائل الصفات، فمن أنكر العلو فهو على شفير

هلكة، ومبتدع بدعة مغلظة، هذا إذا لم يصل به أمره إلى الكفر بالله على . ويُستدل على أن الله على عال بذاته على خلقه بأدلة من الكتاب والسنة، والعقل، والفطرة، وأما الاستواء على العرش فلا يُستدل له بالعقل.

ومن أدلة العلو في القرآن: قوله على: ﴿ مَأْمِنْكُمْ مَنْ فِي السّمَاءِ ﴾ ، والله على هو الذي في السماء؛ كما قال: ﴿ وَهُوَ الّذِي فِي السّمَاءِ إِلَهُ وَفِي السّمَاءِ ﴾ . الزخرف: ١٨٤، قوله: ﴿ فِي السّمَاءِ ﴾ يعنى: على السماء، ونجيء (في) بمعنى (على) ثابت ومعروف في لغة العرب، وجاء استعمال ذلك في القرآن؛ كما في قول الله على: ﴿ وَلَا صُلِبَنّا كُمْ فِي جُذُوجِ الله الله على الحذوع لا أن ألتَّمْلِ ﴾ الطه: ١٧١، ومعلوم أن التصليب إنما يكون على الجذوع لا أن تُجعل الجذوع ظرفًا للمصلين، يعني: أنهم يُصلبون عليها، فقوله على أمن أمن في السّماء تُفسر مُن في السّماء يُول ما علا يُطلق عليه سماء، والعلو المطلق يُطلق عليه السماء، وسُميت السماوات بهذا الاسم لعلوها، وكذلك أيضًا سُمي المطرسماء لأجل علوه؛

كما قال الشاعر: (١)

إذا نزل السماء بأرض قوم رعيناه وإن كانوا غضابًا.
وقال الآخر: (٢)

وإذا أخلف السماء بأرض أخلفت راحتاه ذاك السماء بندى يخجل الغيوث انهمالا وجدى ينهل الرماح الظماء

ويعني بالسماء المطر؛ لأنه يأتي من جهة العلو، فالسماء بمعنى العلو.

قال بعض أهل العلم: المراد هنا بالسماء ليس هو العلو، ولكن جنس السماوات السبع. فيكون المعنى: من على السماوات؛ وذلك لأن الله على متصف بأنه مستوعلى عرشه العظيم.

أيضًا في السنة الأدلة على هذا كثيرة ستأتي. إن شاء الله . في قسم الاستدلال بالسنة ، أما الاستدلال بالفطرة في هذا الموطن فهو الذي يكون من أقوى الحجج على المبتدعة ، ودليل الفطرة معناه : الضرورة التي يجدها كل إنسان في قلبه أنه إذا دعا توجه إلى العلو ، فإذا أراد أن

<sup>(</sup>۱) هذا البيت من شعر الشاعر الجاهلي معاوية بن مالك بن جعفر، المعروف بمعود الحكماء. انظر: غريب الحديث لابن قتيبة (١/ ٤٤٠)، والإيضاح في علوم البلاغة للخطيب القزويني (ص٣٩٧١)، والحماسة البصرية (١/ ٧٩/)، ولسان العرب (٣٩٩/١٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: معجم الأدباء (١٩١/٣).

يدعو تتجه روحه في طلب الفرج إلى جهة العلو، وهذه ضرورة ليست واقعة في القلب نتيجة عن استدلال، بل هي أمر ضروري لا يحتاج إلى استدلال، فليس ثم أحد إذا دعا توجه إلى الأسفل حتى من سجد فإنه إذا دعا يجد أن روحه تتوجه إلى العلو في طلب إجابة ما دعا.

وهذا الدليل الفطري ـ وهو الشيء المغروس في الفطر الضروري ـ مما احْتُج به على بعض زعماء المتبدعة ـ وهو الجويني (١) ـ حيث فرح بدليل يظن أنه يدل على أن الله في كل مكان، فما هذا الدليل الذي فرح

(۱) هو إمام الحرمين أبو المعالي الجويني، عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد بن عبد الله، النيسابوري، الفقيه الشافعي المتكلم، أحد أئمة الأشاعرة، تفقه على والده، وجاور بمكة في شبيبته أربعة أعوام، ومن ثم قيل له إمام الحرمين، كان أحد أوعية العلم في زمانه، ولمد سنة تسع عشرة وأربعمائة، وتوفي سنة ثمان وسبعين وأربعمائة، نقل عنه الذهبي أنه قال: «قرأت خمسين ألفًا في خمسين ألفًا، ثم خليت أهل الإسلام بإسلامهم فيها وعلومهم الظاهرة، وركبت البحر الخضم، وغصت في الذي نهى أهل الإسلام، وكل ذلك في طلب الحق، وكنت أهرب في سالف الدهر من التقليد، والآن فقد رجعت إلى كلمة الحق، عليكم بدين العجائز، فإن لم يدركني الحق بلطيف بره، فأموت على دين العجائز، ويختم عاقبة أمري عند الرحيل على كلمة الإخلاص لا إله إلا الله، فالويل لابن الجويني» ا.ه.

من تصانيفه: النهاية في الفقه، والبرهان في أصول الفقه، والإرشاد في أصول الدين، والورقات، والرسالة النظامية، وغير ذلك، انظر ترجمته في: البداية والنهاية (١٢٨/١٢)، و سير أعلام النبلاء(٤٧١/١٨)، والعبر (٢٩٣/٣)، وطبقات الشافعية الكبرى (٥/٥٥)، وشذرات الذهب (٣٥٨/٣).

به؟ قال: إن ذا النون ـ وهو يونس الطّيّل لما كان في بطن الحوت ومحمد على حينما عرج به، كان هذا وهذا في قربهما من الله على سواء؛ ولهذا قال على: «لا يَنْبَغِي نِعَبْلُو أَنْ يَقُولَ أَنَا خَيْرٌ مِنْ يُونُسَ بْنِ مَتَّى» (١)، قال على أن هذا المقام وهذا المقام بالنسبة للقرب واحد، وأن جهة التفضيل من جهة القرب، وأن هذا قريب وهذا قريب، فليس ثم مزيه لمحمد على يونس العَلَيْل.

وهذا الكلام من جهة الاستدلال به له بحث، لكن المقصود أن الجويني لما قال هذا الكلام قابله أحد الحاضرين ـ وهو الهمذاني (٢) فقال له: أخبرنا يا أستاذ عن هذه الضرورة التي نجدها، ما قال عارف قط: يا الله، إلا وجد من قلبه ضرورة تطلب العلو، ولا يلتفت يمنة ولا يسرة، فكيف ندفع هذه الضرورة عن أنفسنا؟ أو قال: فهل عندك دواء

(١) أخرجه البخاري (٣٣٩٥)، ومسلم (٢٣٧٧) من حديث ابن عباس ١٠٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) هو الشيخ الحافظ الرحال الزاهد أبو جعفر محمد بن أبي علي الحسن بن محمد بن عبد الله المهمذاني، ولد بعد الأربعين وأربعمائة، وتوفي سنة إحدى وثلاثين وخمسمائة، قال عنه المذهبي: «كان من أئمة أهل الأثر ومن كبراء الصوفية» ا.ه. انظر: سير أعلام النبلاء(١٠١/٢٠)، والمتخب للصيرفيني (ص٧٢، ٧٣).

لدفع هذه الضرورة التي نجدها؟ فقال: يا حبيبي ما ثم إلا الحيرة، ولطم على رأسه، وقال فيما بعد: حيرني الهمذاني، حيرني الهمذاني (١).

ولهذا في بعض الرحلات، مثل: «رحلة ابن فضلان»<sup>(۲)</sup>، وهي مطبوعة، وابن فضلان رحالة في القرن الرابع وجهه بعض الخلفاء إلى بلاد الترك ويُعنى بهم أهل روسيا وشمال الصين وتلك الجهات لينظر أخبار أهلها، وهي رحلة فيها قصة شيقة ذكر فيها بما ذكر أنه رأى أمرًا عجبًا، قال: «ذهبنا إلى قوم كالحمير الضالة لا يدينون لله بدين، ولا يرجعون إلى عقل، ولا يعبدون شيئًا، ولكن إذا ظُلم أحد منهم أو جرى عليه أمر يكرهه رفع رأسه إلى السماء بأدعية»<sup>(۳)</sup>.

وهذه ضرورة وفطرة لا يستطيع أحد أن يأتي عليها بدليل، ولا أن ينكرها؛ لأنها شيء في القلب مغروس في الفطر.

<sup>(</sup>۱) ذكر هذه القصة الذهبي في سير أعلام النبلاء (۱۸/٤٧)، (۱۷٤/۱)، والعلو (ص ٢٥٩)، وابن أبي العز في شرح الطحاوية (ص ٣٢٥)، وشيخ الإسلام في بيان تلبيس الجهمية (٢/٢٤)، ومجموع الفتاوى (٤٤٤/٤)، وابن القيم في اجتماع الجيوش الإسلامية (ص ١٧٤).

<sup>(</sup>٢) هو أحمد بن فضلان بن العباس بن راشد بن حماد مولى محمد بن سليمان، رسول المقتدر بالله إلى ملك الصقالبة، وقد بدأ رحلته من بفداد إلى بلاد الترك والخزر والروس والصقالبة سنة تسع وثلاثمائة. انظر: معجم البلدان (٨٧/١).

<sup>(</sup>٣) انظر: رحلة ابن فضلان (١٢٢، ١٢٣).

ولهذا نقول: من دلائل علو الله على بذاته أن قلوب العباد جعل الله على فيها ضرورة إذا دعته واحتاجت إليه على وتوسلت إليه، وابتغت ما عنده، أنها تتجه إلى العلو، أي: تتجه إلى الله على على عرشه، وهذا هو الدليل العقلي لكن ليس هذا محل بيانه.

إذًا فالعلو له أدلة دليل من الكتاب ومن السنة ومن العقل ومن الفطرة، أما الاستواء على العرش فدليله سمعي؛ ولذلك قال جمع من أهل العلم: من أنكر علو الذات لله على خلقه مع توافر هذه النصوص والأدلة وادعى أن الله على حال في كل مكان واعتقد ذلك فإنه يكفر. قال ذلك جمع كثير من أهل العلم وإن لم يُكفر أئمة السنة الأشاعرة مع أنهم يعتقدون نفي علو الذات عن الله على مع توافر الأدلة وكثرتها، فهم يردون النصوص في ذلك.

وهنا تنبيه: العلوه و الفوقية ، فيقال: علوالله، ويقال: فوقيه الله؛ ولهذا نصوص الفوقية هي نصوص العلو، فقوله الله: ﴿ يَخَافُونَ رَبُّهُم مِن فَوْقِيمَ ﴾ [النحل: ٥٠]، هذا دليل على العلو؛ لأن فوقية الله بعنى علو الله، فإذا قيل: ما أقسام فوقية الله على القول: هي فوقية الله الله القدر، فوقية الذات، وفوقية الصفات، أو: هي فوقية الذات، وفوقية القدر، فوقيه القهر.

قال أهل العلم: الأدلة التي فيها ذكر الفوقية وقبلها حرف (من) مثل قوله الله العلم: ﴿ يَمَافُونَ رَبُّهُم مِن فَوْقِهِم ﴾، تدل على النص الصريح في

العلو الذي لا يقبل تأويل. لماذا؟ لأن أصل الكلام: يخافون ربهم فوقهم، فزيدت (من) للتنصيص، يعني: لينتقل الكلام من الظاهر إلى النص.

0 5 5

وقوله: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَ ٱلْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَغْرِجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَلَةِ وَمَا يَعْرَجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُو أَيْنَ مَا هُمُتُمَّ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الحديد: ١٤، وقوله: ﴿ أَلَمْ نَرَ أَنَّ ٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن خَّتُويَى ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَسَادِسُهُمْ وَلَآ أَدْنَىٰ مِن ذَلِكَ وَلَآ أَكُثَرُ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوٓ أَثُمَّ يُنَيِّتُهُم بِمَا عَمِلُواْ بَوْمَ ٱلْقِيكُمَذِّ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّي شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [المجادل: ٧]، وقولـه: ﴿ لَا تَحْدَزُنْ إِنَّ ٱللَّهُ مَعَنَا ﴾ [التوبة: ١٤٠، ﴿ إِنَّنِي مَعَكُما ٓ أَسْمَعُ وَأَرَكَ ﴾ اطله: ٤٦]، ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَواْ وَالَّذِينَ هُم شُحْسِنُونَ ﴾ [النحل: ١٢٨]، وقوله: ﴿ وَأَصْبِرُوٓا أَ إِنَّ ٱللَّهُ مَعَ ٱلطَّنبِرِينَ ﴾ [الأنفال : ٤٦]، وقوله: ﴿ كُم مِن فِئَكْتُم قَلِيكَةً غَلَبَتْ فِئَكَةً كَثِيرَةً ۚ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۗ وَأُلَّهُ مَعُ ٱلصَّهَ بِإِنَّ ﴾ [البقرة: ٢٤٩].

## الشرح:

هذه صلة لما سبق بيانه من الآيات الدالة على صفات الله على الإيمان وماذكره شيخ الإسلام على أول الكلام على الإيمان بالله أن الإيمان بالله يدخل فيه الإيمان بما وصف الله على به نفسه وما وصفه به رسوله على فالصفات التي ذُكرت في الكتاب يجب الإيمان بها على القاعدة المعروفة عند أهل السنة وهي: «إثبات ما جاء في الكتاب والسنة من

الصفات من غير تكييف وإمرارها من غير تعطيل، فهم يُورونها كما جاءت، وليس إمرارهم لها كما جاءت يُعنى به تعطيلها، كذلك يثبتونها وليس إثباتهم لها إثبات مثلية أو مماثلة، بل هم فلا يثبتون ولا يكيفون ويحرون ولا يعطلون؛ وذلك لأن الله على هـو الـذي أخبر عـن نفسه بذلك، ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ اللهِ قِيلًا ﴾ [النساء: ١٢٢]، ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ اللهِ عَلِيلًا ﴾ [النساء: ١٢٢]، ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ اللهِ عَلِيلًا ﴾ [النساء: ٢٢٢]، ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ

بعد أن ذكر شيخ الإسلام الآيات التي دلت على استواء الله الله على عرشه ذكر الآيات الدالة على علو الله الله التريب مقصود؛ الآيات التي تدل على أن الله الله على مع خلقه، وهذا الترتيب مقصود؛ لأنه بعدم رعاية ذلك حصل الخلل في طوائف من هذه الأمة، فإثبات استواء الله الله على عرشه على الحقيقة كما جاء في ظاهر النصوص، وإثبات أن الله الله على على خلقه بذاته؛ كما أنه عال على خلقه بقدره وقهره، كذلك هو مع علوه ومباينته لخلقه الله على عرشه، وله ولا بمختلط بهم اختلاط الذوات، بل هو الله مستوعلى عرشه، وله علو الذات على خلقه، وعلو القهر، وعلو القدر، كذلك هو مع خلقه علو النه عائبة.

والله عَلَىٰ موصوف بصفة معيته لخلقه، فهو عَلَىٰ مع خلقه جميعًا، ومعيته لخلقه دلت عليها آيات كثيرة منها: قول الله عَلَىٰ : ﴿ هُوَ ٱلَّذِي

خَلَقُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْمَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُو مَعَكُو أَيْنَ مَا كُفْتُم وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعْنَ عُمْ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعْنَ مَا كُفْتُم وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعْنَ مَا كُفْتُم وَاللّهُ بِمَا اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الله عَلى الله على الله عَلى الله على الله عَلَى الله على الله عَلَى الله على الله عَلَى الله على ا

كذلك الآية الثانية، وهي قوله على: ﴿ مَا يَكُونُ مِن فَلِكُ مَن اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ مُوكَا أَذَنَى مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكُنَرُ إِلّا هُو اللّهُ مُوكَا أَدُنَى مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكُنَرُ إِلّا هُو اللّهُ مُكَا أَنَّ اللّهُ بِكُلّ مَن عَلِيمٌ ﴾ ذكر فيها معيته على لكل من يتناجى، وهذا يعم المسلم والكافر، ويعم الصالح والطالح، ويعم صاحب السنة وصاحب البدعة، فهي معية عامة لجميع الخلق لم يخص الله على بها طائفة دون طائفة، وهذه المعية ثابتة لله على كما أخبر على بقوله: ﴿ إِلّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ﴾.

فهذه الآيات وما كان في معناها فيها المعية العامة لله على الذا قلنا معية عامة؟ لأن المجموعة الأخرى من الآيات التي ساقها شيخ الإسلام أثبت معية لمتصفين ببعض الصفات؛ كما في قوله على: ﴿ لَا تَحْمَنُنَا ﴾ يعني: مع النبي على ومع الصديق، وقوله: ﴿ إِنَّنِي

مَعَكُما آسَمَعُ وَأَرَى ﴾ يعني: موسى وهارون من الرسل، وقوله: ﴿ إِنَّ اللّهَ مَعَ الّذِينَ اتّقُوا ﴾ هذه معية جعلها الله على للمحسنين، وقوله: ﴿ وَاللّهِ عَلَى اللّه عَلَى الله على الله الله على اله

لأجل هذا قال أهل العلم: معية الله على لخلقه منقسمة، ودليل الانقسام المجموعة الثانية من الآيات التي فيها التخصيص؛ إذ التخصيص دليل على أن من لم يكن على هذه الصفات لا تشمله هذه العية، فقوله ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُوا وَٱلَّذِينَ هُم مُحَسِئُونَ ﴾ نعلم منه أن هذه المعية التي خص بها أهل التقوى وخص بها أهل الإحسان أن هذه المعية التي خص بها أهل التقوى وخص بها المعية التي خُصَّ ليست للكافر فيها نصيب، وكذلك في آيات أخر فيها المعية التي خُصَّ بها الصابرون ونحو ذلك، فإذا كان كذلك ثبتت المعية الخاصة، فيقتضي ذلك أنها تختلف عن المعية العامة التي جاءت في الآيات السابقة.

القسم الأول: معية عامة، وهي المعية التي لم يخص الله عَلَى بها طائفة دون طائفة، بل الله عَجْكٌ مع كل أحد من خلقه بهذه المعية العامة، وهذه المعية فسرها السلف من الصحابة والتابعين وأئمة الإسلام بمعية العلم والإحاطة والاطلاع والبصر والسمع ونحو ذلك(١)، وأجمعوا على أن تفسسير قسول الله عَجْكَ : ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَاكْنُتُمْ وَاللَّهُ بِمَا مَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الحديد: ٤]، قالوا: هذه معية العلم، وكذلك في آية المجادلة التي بعدها قالوا: هي معية العلم. فإذا المعية العامة هي معية العلم ؛ علم الله عَلِل بخلقه وهذا يقتضى الإحاطة ؛ كما قال عَلِل : ﴿ يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يُرْضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ [النساء:١٠٨]، فهو الله معهم بعلمه وسمعه وبصره يسمع ما يقولون ويبصر أفعالهم، قال على: ﴿ أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَيُجُونِهُمَّ بَلَنَ وَرُسُلْنَا لَدَيْهُمْ يَكُنُّبُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٠].

فالمعية العامة هي معية العلم، والسلف فسروها بمعية العلم لأجل ما قام بالاضطرار من أن الله ﷺ ليس مع خلقه بذاته، فهو ﷺ ليس

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۲۱٦/۲۷)، (۱۲/۲۸، ۱۳)، والتمهيد لابن عبد البر (۱۱/۲۸)، والتمهيد لابن عبد البر (۱۱۵)، وتفسير ابن كثير (۷۹۳/۲)، وإثبات صفة العلو لابن قدامة (ص۱۱٥. الار)، والدر المنثور (٤٨/٨، ٤٩).

حالاً في كل مكان، وليس بذاته مع الخلق في كل مكان، وإنما هو كل مستو على عرشه، بائن من خلقه، موصوف بعلو الذات، وهذا الأدلة عليه كثيرة جدًا كما بيناه حين الكلام على آيات الاستواء.

فإذًا تكون المعية معية لا تنافي الاستواء على العرش، ولا تنافي علو الذات؛ لأن الآيات والسنن يجب أن يُفهم بعضها بما دل عليه البعض الآخر، ولا ننضرب بعض القرآن ببعض، ولا نضرب بعض السنة ببعض، ولا السنة بالقرآن، ولا القرآن بالسنة، بل هذه وهذه كلها أتت من عند الله على بعضها يصدق بعضًا ويدل على بعض؛ لهذا نقول: إن معية الله على المعية العامة لجميع خلقه تُفسر بمعية العلم.

القسم الشاني: المعية الخاصة التي جاءت في قوله وقد تُفسر بالنصر، وقد تُفسر بالتأييد، وقد تفسر بالتوفيق، وقد تفسر بالكلاءة والرعاية والعناية ونحو بالتأييد، وقد تفسر بالتوفيق، وقد تفسر بالكلاءة والرعاية والعناية ونحو ذلك، فالمعية الخاصة تُفسر بما يقتضي توفيق الله على لمن كان معهم معية خاصة، ونصرته لهم، وكلاءته لهم، وحراسته لهم، وعنايته على بهم العناية الخاصة؛ لهذا اختلفت التفاسير فيها. فمثلاً: قوله على: ﴿ إِنَّ اللّهُ مَعَ اللّهِ مَن اللّهِ عَلَي بعني: معهم بحفظه وكلاءته، وقوله: ﴿ حَمْ مِن فَكَ اللّهِ مَن المَن بنصره وتأييده وتقويته وهكذا.

والمعية الخاصة عند أهل السنة والجماعة تتفاضل؛ لأن الأوصاف التي ذكرها الله وعلى لم معية خاصة تتفاضل، فقوله مثلا: ﴿ إِنَّ اللّهَ مَعَ اللَّذِينَ التَّقُوا ﴾ التقوى عند أهل السنة والجماعة ليست بشيء واحد، بل الناس متفاضلون في التقوى، فكذلك معية الله وعلى معهم تتفاضل، وحفظ الله لعباده يختلف بقدر حفظهم لحدود الله وكلما وادت تقوى العباد لربهم وعلى ازدادت المعية، فإذًا هذه الأوصاف وكلما زادت تقوى العباد لربهم المن الإحسان عنفاضل، ومعية الله وهلى الخاصة تتفاضل بتفاضل ذلك.

أيضًا نقول إن معية الله على الخاصة هي من جنس محبته ومودته لمن أيضًا نقول إن معية الله على الخاصة هي من جنس محبته ومودته لمن أحب من عباده، فالله على يحب ويود؛ كما في قوله على النبوج: ١٤٤، أي: الذي يود ويُودُ، والله يحب وينتج من محبته ومودته معية خاصة لمن أتى بما يحبه الله على ويوده.

ولهذا باب الولاية وكرامات الأولياء، هذا من فروع الإيمان بالمعية الخاصة، فالله على يُكرم أولياءه بما يكرمهم به؛ لأنه معهم معية خاصة، ولأنه يحبهم كما يحبونه، وفي الحديث القدسي قال عَنْ : «وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ ي، فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ»، يعني: أوفقه وأسدده في سمعه « وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِهِ»،

يعني: أوفقه في بصره ( وَيَكُهُ الَّتِي يَبْطُشُ بِهَا )(1) يعني: كنت معه ، فإذا بطش فلا يبطش إلا بما يحب الله على ويرضى ؛ ولهذا فإن المعية والمحبة والمودة من الله على لعباده المؤمنين تتفاضل بتفاضل صفاتهم ، وهذا ظاهر من قوله على: ﴿ إِنَّ اللّهَ مَعَ الّذِينَ التّقولُ ﴾ والتقوى صفة تتفاضل، وقوله: ﴿ وَاللّهِ عَلَمْ مُعَسِنُونَ ﴾ ومحسن اسم فاعل الإحسان، والإحسان يتفاضل، كذلك كل من أتى بنصيب من ذلك له من المعية الخاصة نصيب.

إذا تبين ذلك فأهل البدع في هذه المسألة قالوا: إن معية الله التي دلت عليها هذه النصوص هي معية ذات بحلوله على كل مكان، فعندهم أن الله على كل مكان، وليس فوق العرش رب، وليس الله بعال على خلقه بذاته بل هو على حال في كل مكان، وفرق بين (حال في مكان) و (حال بكل مكان)؛ لأن الحلولية يقولون: إن الله حال بكل مكان. ، أما قول: (حال في كل مكان) يعني: في أي مكان تذهب يوجد الله على اعتقاد أهل البدع من الأشاعرة وغيرهم، فيقولون: إن الله ليس على العرش وهو في كل مكان.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٥٠٢) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

ونقول: هذا باطل؛ وذلك لأن الله على بين أنه هر مَعَ ٱلّذِينَ اتّعَوا وَالَّذِينَ هُم مُعُسِنُونَ ﴾، وهذا مفهوم صفة والصفة لها مفهوم خالفة ، فيقتضى بمفهوم المخالفة أن من لم يكن كذلك فليس الله وهذا معه، فمعنى هذا على قولهم أنه وهذا مضادة لنص القرآن.

فإذًا الدليل الأول على بطلان ما قالوا: أن المعية حينما خص بها أهل التقوى وأهل الإحسان، وخص بها أهل الصبر، وخص بها النبي والصديق، فكان علم مع الصديق في الغار، وقال الله وقال الله والله على والمشركون فوق الغار والله على أيضًا معهم، لقوله: وَمُوْمَعَكُمُ أَيْنَ مَا لَمُثَمَّمُ ﴾، فعلى مقتضى كلام المبتدعة من الأشاعرة ومن شابههم في ذلك أن معية الله على التي هي معية ذات بالاختلاط والحلول، هي حاصلة للنبي والصديق، وكذلك للمشركين فوق الغار، فليس ثم مزية له على الكفار في قوله الله والغار، وهو الخار، فليس ثم مزية له على الكفار في قوله الغار، وهو الخار، وهو المناز، فليس ثم مزية له المعية ذات، فهؤلاء فوق الغار، وهو المناز، وهو المناز، وهو المناز، وهو الناز، وهو المناز، وهو المناز، وهو المناز الناز، وهو الناز، وهو المناز المناز، وهو المناز المناز

وصاحبه داخل الغار، فما الفرق إذا كانت المعية فقط معية ذات وأنه كان حال في هذا المكان؟ فعُلِمَ أن المعية في قوله: ﴿ لَا تَعْمَلُونَ إِلَى اللّهُ مَعْنَا ﴾ ليس المراد بها معية الذات؛ لأنها في هذا الموطن فيها شرف للنبي على وشرف لصاحبه هذا وجه من حيث دلالة الآية.

أما من حيث اللغة فنقول: ما ذكرتموه باطل من جهة اللغة ؛ وذلك لأن كلمة (مع) في اللغة تدل على مطلق المصاحبة والاقتران، فقد تكون المصاحبة والاقتران في المعاني، وقد تكون في الذوات مع اختلاط الذوات وتقاربها، وقد تكون في الذات والذات بعيدة عن الذات، هذه ثلاثة أوجه:

أما الأول: فالله على قال: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَثُوا ٱتَّهُوا ٱللهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّدِقِينَ ﴾ مَعَ الصَّدِقِينَ ﴾ اللتوبة: ١١١٩، فقوله: ﴿ وَكُونُوا مَعَ الصَّدِقِينَ ﴾ يعني: كونوا معهم بذواتكم، وهناك من الصادقين الأنبياء والرسل الذين قبل نبينا محمد على وغن مأمورون أن نكون معهم بأي شيء؟ بأن نكون مقارنين لهم ومصاحبين لهم في هذه الصفة، وهي صفة الصدق في الإيمان، وعدم التردد فيه، والاستجابة لما أمر الله على به ورسوله على .

فإذا قوله: ﴿ **اَتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ اَلصَّدِقِينَ** ﴾ يعني: كونوا معهم في صفة الصدق، أي: قارنوهم وصاحبوهم في هذه الصفة.

أيضًا في كلام العرب يُقال: فلانة مع زوجها، يعني: بالذات أو بالعقد؟ تريد العرب ـ إذا قالت: فلانة مع زوجها ـ أنها لم تزل باقية في ذمته، لم يطلقها هي معه بحكم العقد، أما هو فقد يكون في بلد وهي في بلد، ويُسأل: هل فلانة مع زوجها؟ فيقال: نعم فلانة مع زوجها. وهي مثلاً في الرياض والزوج في أقصى الدنيا، ويستقيم الكلام لأن هذا معية بالمعنى.

الوجه الثاني: أن تكون معية ذوات، فيقول: أتاني فلان وفلان معًا، يعني: حالة كونهم مجتمعين، هذا في الذوات، مثل أن يقال: أين فلان؟ فلان مع امرأته. يعني: في البيت، فهذا في الذوات.

الوجه الثالث: أن تكون معية معنى مع عدم غياب الذات، وهذه المعية لا تقتضي حلولاً ولا اختلاطًا، ويمثل شيخ الإسلام لها . فيما سيأتي في قسم السنة . بالقمر، يقول: القمر مع من في الحضر ومن في المدينة، ومع المسافر وغير المسافر جميعًا، وذات القمر بعيدة في علوها، ومع ذلك هو لا يغيب عن المسافر ولا عن غير المسافر، فضوء القمر شمل الجميع، ورؤية القمر شملت الجميع، ومع ذلك فالقمر ليس مع كل ذات وفي كل مكان.

ولهذا نقول: إن تفسيركم بأن المعية تقتضي واحدًا من هذه الأنواع - وهو معية الذوات - هذا باطل؛ لأنه أحد أوجه ثلاثة عند العرب، وما ذكرتموه يجب ألا يؤخذ به؛ لأن أدلة الاستواء وأدلة علو الذات - التي

سبق بيانها . دلت على أن هذا النوع ليس بممكن ؛ لأن الله على مستوعلى عرشه ، ولأنه على الله على الذات ، فإذًا معية الله على خلقه لا يمكن أن تكون معية ذات لذات متقاربتين بذواتهما ، كالتي تُعقل من مقارنة ذات فلان لفلان ، لمناقضة ذلك المعنى لما سبق.

فإذًا نقول: معية الله عَلَى بما تقتضيه اللغة تحتمل المعنى الأول أوالثالث، أو قد يكون المراد هما معًا.

أما الأول: معية المعاني، والله عَجْكَ موصوف بأنه مع خلقه جميعًا بعلمه وإحاطته لهم.

وأما الثالث: كما أن القمر مع المسافر وغير المسافر، فإن الله على مع خلقه لا يغيب عنهم، بل هو مطلع عليهم ناظر إليهم، وهم تحت بصره وتحت سمعه لا تخفى عليه منهم خافية، وذاته على غير غائبة عن خلقة ؟ كما أن القمر غير غائب عمن في الأرض جميعًا، وهذا بعض مخلوقات الله جعلها الله على مثلاً في ذلك، فكيف بالعزيز العليم؟

إذًا هو عَجْكٌ مستوٍ على عرشه، ولا يخفى عليه شيء من أحوالنا.

لأنه إذا قال قائل: هو معنا بذاته. يوهم أقوال المبتدعة، والعبارات الموهمة في العقيدة يجب نفيها والبعد عنها، فإذا صار القول محتملا للمعنى الصحيح وللمعنى الباطل، نقول: تجنب هذا القول. لأن الله عنى الناها : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُوا لَا تَقُولُوا رَعِنَا وَقُولُوا انظرنا ﴾ اللبقرة: ١٠٤؛ لأن اليهود كانت تقول: (راعنا) وتريد بها الرعونة،

يعني: أنت على هذه الحال، فنُهي أهل الإيمان عن استعمال هذه اللفظة لمشابهتها لقول اليهود، واليهود يريدون بها معنى آخر ومع ذلك نهينا عنها، فكذلك في المعية لا نقول: معية ذات. لأجل أن في إطلاق هذا اللفظ:

- خروج عما دلت عليه النصوص.
  - خروج عما استعمله السلف.
    - مشابهة لأقوال المبتدعة.

فمن قال: إن المعية معية ذات وهو حال في كل مكان. وينفي استواء الله على عرشه، هذا من أقوال أهل البدع.

أما من قال: إنه مع خلقه بذاته مع أنه مستوعلى عرشه. وينفي حلوله في خلقه أو في كل مكان، هذا القول الإشكال فيه زيادة كلمة (بذاته)، وهو كله من كلام السلف لكن زيادة (بذاته) أخرجته عما نعلم من أقوال السلف، وهذا لا يعني به قول المبتدعة، وإنما صرح فيه بلفظ (بذاته) لأن من الناس من أنكر أن تكون المعية محتملة للمعنى الثالث ـ الذي سبق في التقسيم ـ فاحتاج إلى التنصيص حتى لا يخرج المعنى الثالث.

لكن كلام السلف في ذلك واضح أنهم أجمعوا على عدم إطلاق كلمة بذاته، ولم نعلم أحدًا من السلف أطلق هذه الكلمة وقال: مع خلقه بذاته معية عامة، أو مع المؤمنين بذاته معية خاصة، أو نحو ذلك.

مع أن المعية حق على حقيقتها، وإذا فسرناها بمعية العلم فهذه من مقتضياتها، وإذا فسرناها بمعية النصر والتأييد والتوفيق والإلهام ونحو ذلك فهذا من مقتضياتها، لكن لفظ معية ذاتية أو معهم بذاته فهذه لا تُطلق لعدم جريان كلام السلف عليها.

ومعية الله وعلى خلقه ليست معية مجازية ، بل هي معية حقيقية مثل بقية الصفات ، وتفسيرنا لها بالعلم أو بالتوفيق ـ التي هي المعية الخاصة ـ هذا تفسير لها على حقيقتها ، فهي معية حقيقة كما يليق بالله على ولا يصلح أن يُقصد بها معية الذات ، بل هي معية حقيقية تنقسم إلى: معية عامة وهي معية علم ، ومعية خاصة وهي معية النصر والتأييد والتوفيق ونحو ذلك ، وهذا من كلام أهل السنة ، أما المعية الذاتية فهي كلمة مشتبهة ، فالأولى تركها لعدم جريان كلام السلف عليها .

وشيخ الإسلام يقول: معية حقيقية، حتى سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ بخالف لما أتى لهذا الموضع في شرحه الواسطية قال: هي معية حقيقية؛ كما يليق بالله على تقتضي بالنسبة لجميع الخلق العلم، وتقتضي بالنسبة لخاصة الخلق من المؤمنين، والمتقين، والمحسنين، والصابرين: النصر، والتأييد، والتوفيق.

هذا استعمال كلام أهل العلم والمحققين في هذا، والألفاظ قد يُراد بها معنى صحيحًا، لكن قد تحتمل معنى آخر، فتجنب المحتملات في باب العقيدة واجب.

وقوله: ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ قِيلًا ﴾ [النساء: ١٢٢]، ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ حَدِيثًا ﴾ [النساء: ٨٧]، ﴿ إِذْ قَالَ ٱللَّهُ يُنِعِيسَى ٱبَّنَ مَرْيَمَ ﴾ [المائدة : ١١٠، ﴿ وَتُمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَذَلًا ﴾ [الأنعام: ١١٥، ﴿ وَكُلَّمَ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكِلِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٤]، ﴿ مِنْهُم مِّن كُلَّمَ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣]، ﴿ وَلَمَّا جَلَّةَ مُوسَىٰ لِمِيقَائِنَا وَّكُلَّمَهُ رَبُّهُ ﴿ [الأعراف: ١٤٣]، ﴿ وَنَكَدَيْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَنِ وَقَرَّبَنَهُ نَجِيًّا ﴾ [مريم: ٥٧]، ﴿ وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَىٰ أَنِ الْمَتِ ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾ [الشعراء: ١٠]، ﴿ وَنَادَعُهُمَا رَبُّهُمَا أَلَرُ أَنْهَكُمَا عَن تِلْكُمَّا ٱلشَّجَرَةِ ﴾[الأعـراف: ٢١]، ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجَمْتُهُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ القصص: ٦٥ ا، ﴿ وَإِنْ أَحَدُّ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كُلَّمَ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ٦]، ﴿ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَنَمُ اللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة : ١٧٥، ﴿ يُرِيدُوكَ أَن يُبَدِّلُوا كُلْمَ ٱللَّهُ قُل لَّن تَنَّبِعُونَا كَذَلِكُمْ قَالَ اللَّهُ مِن قَبْلُ ﴾ [الفتح: ١٥]، ﴿ إِنَّ هَلْذَا ٱلْقُرْمَانَ يَقُصُّ عَلَىٰ بَنِيٓ إِمْرَتَهِ مِلَ أَحْتُر ٱلَّذِى مُمْ فِيهِ يَفْتَلِفُونَ ﴾ [النمل: ٧٦].

الشرح:

هذه الآيات التي ذكرها هنا الشيخ، فيها ذكر صفة الكلام لله عَجْك،

وشيخ الإسلام عَلَيْكُ نوع الأدلة الدالة على أن الله عَلَى متكلم، وأنه عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الم يتكلم كيف شاء، وأن الكلام صفة له عَلام، وأن كلام الله حروف وأصوات، فذكر قوله على: ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ حَدِيثًا ﴾، وقوله: ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ قِيلًا ﴾ ويعني بذلك قوله ﷺ في آية المائدة: ﴿ إِذَ قَالَ اللَّهُ يَكِعِيسَى أَبِّنَ مَرْيَمُ ﴾، وقوله: ﴿ وَتَمَّتُ كَلِّمَتُ رَبِّكَ ﴾، ثم ذكر صفة الكلام لله رضي في قوله: ﴿ مِنْهُم مِّن كُلُّمَ اللَّهُ ﴾، وقوله: ﴿ وَكُلُّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَحَلِيمًا ﴾، وقوله: ﴿ وَكُلَّمَهُ رَبُّهُ ﴾ ثم ذكر النداء في قوله: ﴿ وَنَكَ يَنَّهُ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلأَيْمَٰنِ ﴾، وذكر المنجاة في قوله: ﴿ وَقَرَّبْنَهُ نَجِيًّا ﴾، وأيضًا ذكر المناداة بعد ذلك في قوله: ﴿ وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَىٰ ﴾ وقوله: ﴿ وَنَادَىٰهُمَا رَبُّهُمَا أَلُوا أَنْهَكُ مَا عَن تِلْكُمَا ٱلشَّجَرَةِ ﴾، وقوله: ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ ﴾. إذًا هذه الآيات فيها تنويع للأدلة على هذه الصفة، فالله عَجَكُ هو أصدق حديثًا من خلقه، ومعنى ذلك أن كلام الله عَلَق يوصف بأنه كذلك؛ لأن الله عَجْلِق يقول: ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ قِيلًا ﴾ ، ﴿ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَعِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ ﴾ والله عَلِن يستكلم ﴿ وَتَمَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ ﴾ ، ﴿ وَكُلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكِيمًا ﴾ والله ﷺ ينادي ويناجي.

هـذه كلها أدلة على أن الله على الله الله المناه التصريفات، فالله عَظِن إذا شاء نادى، وإذا شاء ناجى الله الله الله عَلَى وصف كلامه بأنه قول، ووصف كلامه بأنه حديث، فهذه تدل على أن كلام الله عجلت مشترك مع كلام الخلق في أصل المعنى ؛ لأن هذه التصريفات هي تصاريف كلام الخلق؛ فالخلق يتكلمون ويقولون ويتحدثون وينادون ويناجون، فدل على أن كلامه ريج الله من حيث المعنى ليس من غير جنس كلام الخلق، فالخلق لا يتكلمون بقلوبهم إنما يتكلمون بشيء يسمع، فإذا نادوا معنى ذلك أن كلامهم بصوت عالِ يسمعه البعيد، وإذا ناجوا فكلامهم يسمعه القريب، والقول هو الكلام الذي يقوله القائل عن نفسه أو عن غيره، والتحدث يعني: أن الكلام فيه صفة الحداثة، أي: حديث محدث.

(١) قال ابن القيم وَ اللَّهُ في نونيته:

واللهُ قُـــد نُـــادَى الكَلِـــيمَ وَقَبِلَـــهُ وأتسى النُسدَا فِسي تِسسع آيساتٍ لَسهُ إلى أن قال:

أيصيحُ فِسي عَقل وَفِسي نَقل نِسدًا عُ لَسيسَ مَسسمُوعًا لنَسا بِاذَّان أم أجمَع العلماء والعُقَالاء وين انظر: النونية بشرح ابن عيسى (١/٣٠٥، ٣٠٦).

أهل اللِّسَانِ وأهل كُلُّ لِسَانِ فَهِ وَ النُّجَاءُ كِلاَهُمَا صَوْتَانِ

سَسِمَ النَّسِدَا في الجنَّسةِ الأبسوان

وَصِفًا فرَاجِعهـ اصِنَ القُرِارِ

إذًا هذه تدل على أن كلام الله وكلا ليس بخارج عن جنس كلام الخلق، فهو وكلا متكلم بكلام يُسمع ؛ كما أن كلام الخلق يُسمع، ويتكلم بكلام يتصف بالجدة والحداثة ؛ كما أن كلام الخلق يتصف بالجدة والحداثة .

مثال ذلك: رجلٌ بلغ من العمر ثمانين سنة، وتكلم منذ سبعين سنة بكلمة، وهو الآن مثلاً يتكلم، فكلامه الذي تكلم به منذ سبعين سنة هذا موصوف بأنه قديم، وكلامه الجديد الذي يتكلم به الآن موصوف بأنه حديث، فإذا قال: هذا حديثي منذ سبعين سنة. فهذا غير مناسب في لغة العرب، لكن الصحيح أن يقول: هذا خبري، وهذا قولي، وهذا كلامي الذي تكلمت به. فالحديث إذًا موصوف به الكلام الجديد.

إذا تبين ذلك فهذه الآيات التي نوعها شيخ الإسلام بالله بعد بدقة وغوص على أوجه الاستدلال التي يحتج بها على الخصوم تدل على أن كلام الله على من جنس الصفات الأخر، فنحن نتكلم والله على يتكلم، فكلامنا وكلام الله على يشتركان في أصل المعنى، أما أن يُقال: إن كلام المخلوق شيء آخر لا يشترك مع كلام الله ولا في أصل المعنى. فهذا باطل، فالذين تأولوا ـ كما سيأتي ـ وقالوا: كلام الله معنى وكلام المخلوق هو الذي يكون حروف وأصوات وهو الذي يُسمع .. إلى آخره. فهذا باطل، بل بين الكلامين اشتراك في أصل الصفة، لكن ثم فرق فهذا باطل، بل بين الكلامين اشتراك في أصل الصفة، لكن ثم فرق

عظيم، فكلام المخلوق يناسب ذاته، وكلام الله على يُناسب ذاته، لكن بينهما اشتراك في أصله، هذا الأصل أو القدر المشترك بينهما هو أن الجميع حروف وأصوات تُسمع، فكلام المخلوق هو ما يخرجه من حروف وأصوات تُسمع، كذلك كلام الله على حروف وأصوات تُسمع؛ لهذا في قوله ـ مثلاً ـ هنا: ﴿ إِذْ قَالَ ٱللّهُ يَكِيسَى ﴾ عيسى الكي ماذا تُسمع المهذا في قوله ـ مثلاً ـ هنا: ﴿ إِذْ قَالَ ٱللّهُ يَكِيسَى ﴾ عيسى الكي ماذا سمع منه؟ سمع (يا)، وهذه حرفان، فإذًا سمع منه حرفين، وهذا يثبته أهل السنة بما دلت عليه هذه الأدلة من أن كلام الله على صفة يتصف بها الله على كما يليق بجلاله وعظمته، صفة نثبتها لـه من غير تمثيل لكلامه ولا تكليمه بكلام خلقه، ولا قوله بقول خلقه، ونقول: كلامه على حروف وأصوات تُسمع.

فإذا شاء ﷺ نادى: ﴿ وَنَكَدَيْنَهُ مِن جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَنِ ﴾ هذا في المناداة مع البعد، وإذا شاء ناجى: ﴿ وَقَرَّبْنَهُ نَجِيًا ﴾ هذه مناجاة عن قرب، وهذا على أصل أن الصفات تُثبت مع عدم المماثلة ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَى مَنْ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

إذًا اعتقاد أهل السنة والجماعة على أن الله على موصوف بصفات الكمال التي منها صفة الكلام، وكلامه على دلت عليه الأدلة بأنواع فمنها: الأدلة التي فيها القول، ومنها الأدلة التي فيها الكلام، ومنها الأدلة التي فيها المناداة، ومنها الأدلة التي فيها المناجاة، ومنها الأدلة

التي فيها الحديث ﴿ مَا يَأْنِيهِم مِن ذِكْرِ مِن زَبِّهِم مُحَدَثٍ ﴾ [الأنبياء: ٢]، ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللهِ حَدِيثًا ﴾ ونحو ذلك.

إذا تبين ذلك فأهل السنة يقررون في هذا الباب أن صفة الكلام لله على قديمة النوع حادثة الآحاد، ويعنون بذلك أن الله على لم يزل متكلمًا، فهو على يتكلم كيف شاء إذا شاء متى شاء، فكلامه قديم وأفراد الكلام حديثه، يعني أن كلام الله على لعيسى بقوله: ﴿ إِذْ قَالَ اللهُ عَلَى لعيسى بقوله: ﴿ إِذْ قَالَ اللهُ عَلَى لعيسى أَنَى مَرْمَ ﴾ هذا لم يكن كلامًا في الأزل، بل كان كلامًا حين وُجِد عيسى وصار هذا الكلام متوجهًا إليه، هذا هو معتقد أهل السنة والجماعة.

أما المبتدعة فيقولون: إنه تكلم بكلام قديم. حتى قوله: ﴿ إِذْ قَالَ الْمَبْدَعَةِ فَيقُولُونَ: إِنَّهُ تَكُلَّم قَدِيم، فليس عندهم كلام حديث، إنما عندهم أن الله تكلم بكلام وانتهى فلم يعد يتكلم، تعالى الله عن قولهم علوًا كبيرًا.

بل الله على موصوف بصفة الكلام، وهو يتكلم كيف شاء إذا شاء متى شاء تبارك ربنا وتعالى وتعاظم وتقدس، وكون كلامه على قديم، أو كلامه أوَّل، يعني: ليس له بداية ؛ لأن البدايات هذه أزمنة، والله على خلق الزمان.

إذًا نقول: كلامه قديم النوع حادث الآحاد، يعني: أن السورة التي نزلت حين نزلت على محمد على سمعها جبريل التي من الله على سمع الصوت وسمع الحروف والآيات على نحو ما أنزلت على محمد على، فهذا من حيث الزمن حديث، وكلامه على لموسى: ﴿ إِنِّ أَنَا رَبُّكَ فَهُذَا مَن حيث الزمن حديث، وكلامه على لموسى: ﴿ إِنِّ أَنَا رَبُّكَ فَهُذَا مَن حيث الزمن حديث، وكلامه على لموسى: ﴿ إِنِّ أَنَا رَبُّكَ فَهُذَا مَن حيث الزمن حديث، وكلامه على لموسى: ﴿ إِنِّ أَنَا رَبُّكُ وَلَمُ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلْمُ

فكلامه رضي النوع حادث الآحاد، يعني: لا تزال آحاده تتجدد، ولم يزل رضي الله عني شاء.

وأهل البدع في مسألة الكلام مختلفون على أقوال(١):

القول الأول: قول الجهمية، وهو أن الله و لا يوصف بكلام أصلاً، وليس بمتكلم، ولا بذي كلام، فيُسلب عن هذا الوصف،

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم كاللُّكُهُ في نونيته:

فِيهَا افتِرَاقُ النَّاسِ فِي القُرانِ القُرانِ مَن القُرانِ مَن القُرانِ مَن القُرانِ مَن اللَّهِ اللَّهُ الْ هَ دَاتِ اللِّهِ اللَّهِ مُنَا اللَّهِ مَن اللَّهِ مَن اللَّهِ مَانِ اللَّهِ مَن اللَّهُ مَن اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَن اللَّهِ مَن اللَّهُ مَن اللَّهِ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمِنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ ال

ويُفسر الكلام بمخلوق منفصل يُقال له كلام، فخلق الله هذا القرآن وسماه كلامًا له، فيكون كلام الله رَجَالًا خلقًا من خلقه.

القول الثاني: قول المعتزلة، وهو شبيه بقول الجهمية، إلا إنهم قالوا: إن القرآن مخلوق خلقه الله رجال في نفس جبريل، فنقل جبريل ما خُلق في نفسه، وكلام الله رجال يُخلق في أحوال مختلفة؛ فمن جهة سماع موسى خُلق في الشجرة، ويُخلق في كذا، ويُخلق في كذا .. إلى آخر قولهم.

فإذًا المعتزلة يتفقون مع الجهمية على أن كلام الله مخلوق، ويجعلون زيادة عليهم أنه مخلوق في موضع يناسب، وهذا منهم فقه أعظم من فقه جهم حتى لا يُعارض عليهم بأن القرآن تنزيل وأنه منزل؛ فقالوا: إنه أُنزل ولكنه خُلق في نفس جبريل، أو في روع جبريل.

القول الثالث: قول الكلابية ـ ابن كلاب وأتباعه من الأشاعرة وغيرهم ـ وهو أن كلام الله عنى واحد، وكُتُبُ الله تعبير عن هذا المعنى الواحد، فتارة يُعبر عنه بالعربية فيسمى قرآنًا، وتارة يعبر عنه بالسريانية فيسمى توراةً وهكذا.

فإذًا هو معنى وليس ثّم صوت يُسمع، ولا كلام على الحقيقة، ولكنه معنى قائم بنفس الرب رضي القاه في روع جبريل، فنزل به جبريل، وعبّر عنه جبريل بهذه التعبيرات المختلفة.

القول الرابع: قول الفلاسفة وطائفة من الصوفية، وهو أن كلام الله على النفوس من المعاني الخيرة من معاني الحكمة، وهذه الإفاضة قد تكون مباشرة منه إلى العقل الفعّال عندهم، والعقل الفعّال يفيضها على النفوس بحسب استعداداتها، وقد تكون هذه الإفاضة منه على النفوس بحسب الرجل - كقول طائفة من الصوفية - وقد تكون هذه وقد تكون هذه وقد تكون هذه الإفاضة بوسائط مختلفة (۱).

على كل حال مسألة الكلام مسألة شائكة وطويلة، وتحتاج إلى مقدمات لا نفصل فيها أكثر من ذلك، المهم أن من المبتدعة من قال بالمعنى النفسي، يعني: أن الله على لم يتكلم بكلام يُسْمَعُ منه، وإنما هو معنى قام بنفسه فسمي كلامًا، وأما في الأزل فهو كال تكلم بالذي يريد

للمُ سلمين بإن الله ذي بهت ان فَحَ اللهُ سلمين بإن الله الله الله والأح وان خَسسَنُ التَّخيُ ل جَيِّ لُه النَّبيَ ان وَمَوَاعِظُ عَرِيَ ت عَسنِ البُرهَ ان وَمَوَاعِظُ عَرِيَ ت عَسنِ البُرهَ ان رَمسزَت إليه إشسارة لمعَ ان حَسقُ السمريح فَغ يرُ ذي إمكان فِحسقُ الله عيال الحِسسُ والأعيان فِحسلُ والأعيان فِحسلُ والأعيان

(١) قال ابن القيم وَ الله في نونيته، في مقالا، وأتسى ابسنُ سِينًا القُرمطِيُّ مُصكانِعًا فَرَآهُ فَيضًا فَساضَ صِن عَقلٍ هُوَ ال حَتَّسَى تَلَقَّسَاهُ زَكِسَيُّ فَاضِلِ اللهِ حَتَّسَى تَلَقَّسَاهُ زَكِسَيُّ فَاضِلِ اللهِ فَاضِلِ اللهِ فَاضِلِ اللهِ فَالْحَسَالُهُ فِي فَاضِلِ اللهِ فَاضِلِ اللهِ فَاضِلِ اللهِ فَاضَلَ اللهِ اللهِ فَاضَابَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ مَلَا الخَلقِ والجُمهُ ورِ بال لا يَقبَلُسونَ حَقَسَائِقَ المُعَقُسولِ إلا الظر: النونية بشرح ابن عيسى (٢٣٣٢/١).

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم على الله في نونيته، في مقالات الفلاسفة والقرامطة في كلاب الرب عَجْلُكُ :

أن يتكلم به بما يخلق به الأشياء ثم انتهى من الكلام، ثم المعنى النفسي هذا يتجدد من حيث إيحاؤه لجبريل ؛ ولهذا يقولون: هو عبارة عن كلام الله. يعني: عن الكلام القديم.

وهذا القول واضح البطلان، ونستدل على بطلانه بما قاله الآمدي (۱) أحد حذاق الأشاعرة المعروفين بالذكاء، وهو أيضًا من رؤوس أهل الضلال في العقائد، فحينما تكلم عن تقرير كلام الله على الفه وأنه كلام قديم، قال: لكن يُشكل على هذا شيء عظيم عندي، وهو وأنه كلام قديم، قال: لكن يُشكل على هذا شيء عظيم عندي، وهو أن في القرآن ألفاظًا جاءت بصيغة الماضي؛ كقوله: ﴿ قَدْ سَمِعَ اللّهُ قَوْلَ الّتِي فيها الحبر عن شيء حدث في الزمن الماضي، قال: وهذا له احتمالان: إما أن يكون قد سبق فعلاً، وإما أن يكون الكلام غير مطابق للواقع، وإذا كان الكلام غير مطابق للواقع فهو الكذب، غير مطابق للواقع، وإذا كان الكلام غير مطابق للواقع فهو الكذب،

<sup>(</sup>۱) هو أبو الحسن علي بن أبي علي بن محمد بن سالم الثعلبي سيف الدين الآمدي، شيخ المتكلمين في زمانه، ومصنف الأحكام، ولد بآمد سنة إحدى وخمسين وخمسمائة، تفنن في علم النظر والكلام والحكمة، وصنف في ذلك كتبًا، ومن مصنفاته: «الماهر في علوم الأوائل والأواخر»، و«أبكار الأفكار في أصول الدين»، و«دقائق الحقائق في الفلسفة»، توفي سنة إحدى وثلاثين وستمائة. انظر: البداية والنهاية (١٤٠/١٣)، وطبقات الشافعية الكبرى (٣٠٦/٨)، وأبجد العلوم (١١٨/٣)، شذرات الذهب (٣٢٣/٣).

قال: وهذا عندي مشكل ـ يعني استعمال الأفعال في صيغة الماضي ـ فإذا كان كلام الله على القرآن قديمًا، وقال الله على : ﴿ قَدْسَمِعَ اللّهُ قَوْلَ اللّهِ عَلَا لَهُ وَقَلْ الله عَلَى اللّه عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى كان ثم عالله على كان ثم قول حتى يسمعه الله؟ فإذا مجادلة ، وهل كان ثم زوج ، وهل كان ثم قول حتى يسمعه الله؟ فإذا كان الله على قال هذا القول في الأزل ولا زوجة ولا مجادلة ولا قول فما الذي سمعه؟ فيلزم منه أن قوله: ﴿ قَدْسَمِعَ ﴾ وكل الأفعال الماضية في القرآن أنها غير مطابقة للواقع ، وهذا هو الكذب، قال: وهذا مشكل عندى جدًا ، وهذا من أعظم الأدلة على بطلان هذا القول.

وهذا لاشك أنه رد منطقي جميل؛ لأنه يلزمهم على أصولهم ولا فرار لهم منها، فهذا يُشكل على أصولهم؛ لأن من أصولهم أنه ليس ثمّ مخلوقات ـ يعني جنس المخلوقات ـ قديم؛ في مسألة تسلسل الحوادث، فإما أن يكون الخبر كذبًا في نفسه، وإما أن يكون أحيل على شيء ماض، فهذه حجة جيدة على طريقتهم، لكن عند أهل السنة والجماعة من الحجج الكثيرة مما يدل على بطلان هذا القول، وقد ألّف شيخ الإسلام «التسعينية» أبطل فيها قول الأشاعرة والكلابية في أن كلام الله معنى قائم في النفس.

عبر لاترتعي لانتختري

وقوله: ﴿ وَهَلَا كِنْكُ أَنْرَانَكُ مُبَارُكُ ﴾ الأنعام: ١٥٥، وقوله: ﴿ لَوَ أَنْزَنَا هَذَا الْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَرَأَيْتَهُ خَشِعًا مُتَصَدِعًا مِنْ خَشْيَةِ اللّهِ ﴾ الخشر: ٢١١، ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا مَائِكُ مُصَابَ عَالَمُ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنْرَافُ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوْرَفُ وَاللّهُ أَعْلَمُ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنْرَافُ وَاللّهُ أَعْلَمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَل

## الشرح:

هذه الآيات في بيان أن القرآن العظيم هو كلام الله عَلَى لفظه ومعناه، وأنه كلام الله عَلَى عنه من الحروف، وأن كلام الله عَلَى يُسمع، وأنه يكون قرآنًا وكتابًا وهما بمعنى واحد.

وقد سبق بيان أن كلام الله على صفة له، وأنه قديم النوع حادث الآحاد، وأن الله على يتكلم كيف شاء إذا شاء متى شاء، وأن كلامه يُسمع منه بحرف وصوت، هذا الذي عليه أهل السنة والجماعة أتباع السلف الصالح، فقالوا: «القرآن هو كلام الله منزل غير مخلوق منه بدأ

وإليه يعوده (١). وقولهم في القرآن هو كلام ؛ لهذه الأدلة التي ساقها شيخ الإسلام والستي منها قوله والها و والم و الله و ال

وقالوا: «القرآن كلام الله منزل غير مخلوق»؛ ذلك لتوافر الأدلة التي تدل على أنه منزل؛ كقوله رضي : ﴿ لَوَ أَنزَلْنَا هَنَا الْقُرْمَانَ عَلَى جَمَلِ ﴾ التي تدل على أنه منزل؛ كقوله رضي : ﴿ لَوَ أَنزَلْنَا هَنَا الْقُرْمَانَ عَلَى جَمَلِ ﴾ وقوله: ﴿ قُلُ وقوله: ﴿ قُلُ نَا لَا نَامَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى مَن رَبِّكَ بِالْحَقِي ﴾ [النحل: ١٠٥]، ونحو ذلك من نَزَلِكَ بِالْحَقِي ﴾ [النحل: ١٠٢]، ونحو ذلك من

<sup>(</sup>۱) انظر: «صريح السنة» للطبري (ص ۱۹)، و «الرد على الجهمية» للدارمي (ص ۱۸۹)، و «السنة» لعبد الله بن أحمد بن حنبل (۱ /۱۵۸)، و «أصول اعتقاد أهل السنة» (۱ / ۱۵۱)، و «التمهيد» لابن عبد البر (۱۸۱۲)، و «لمعة الاعتقاد» (ص ۱۱)، و رسالة «اختصاص القرآن بعوده إلى الرحمن الرحيم» لعبد الواحد المقدسي، و «العلو» للذهبي (ص ۱۳۸)، و «منهاج السنة النبوية» (۲ / ۲۵۳).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير الطبري (۱/۳٦۷)، وزاد المسير (۱٬۳۲۱)، وتفسير ابن كثير (۱۱٦/۱)، والدر المنثور (۱/۸۸۱)، وفتح القدير (۱۰۳/۱).

الآيات، فوصف الله على القرآن بأنه منزل، وقولهم: «غير مخلوق»؛ لأن الله على قال في سورة الأعراف: ﴿ أَلا لَدُ الْخَالَقُ وَالْأَكُمُ ﴾ [الأعراف: ٤٥]، والواو تقتضي المغايرة، فتدل على أن الخلق غير الأمر، والقرآن دل الدليل على أنه من الأمر وليس من الخلق في قوله الله على أنه من الأمر وليس من الخلق في قوله الله على أنه من الأمر وليس من الخلق في قوله الله على أنه من الأمر وكيت تدرى ما الركت وكا الإيمان ولكن بمعلنه فوك المركز الله وهو القرآن فجعله من الأمر، فإذًا قوله في آية الأعراف: ﴿ أَلَا لَهُ الْحُلُقُ وَالْأَمْنُ ﴾ دل على أن ثم شيئين: خلقًا وأمرًا، والخلق غير الأمر؛ لأنه عطف بالواو، ولما قال في القرآن إنه من الأمر وليا على أنه غير مخلوق. إلى غير ذلك من الأدلة على بطلان قول من قال: إن القرآن مخلوق.

قالوا: «منه بدأ وإليه يعود»، يعني: أن جبريل التَّكِيلُ تلقاه من الله عَلَى سماعًا ولم يأخذه جبريل من اللوح المحفوظ؛ كما هو قول طائفة من المبتدعة، ولم يأخذه من بيت العزة؛ كما هو قول طائفة أخرى من المبتدعة، ولم يُعبر به جبريل عن كلام الله عَلَى النفسي، وليس هو حكاية وعبارة عن كلام الله عَلَى النفسي؛ كما زعمته طائفة.

والقاعدة عند أهل السنة أن (من) إذا كانت ابتداء من الله رهي تقوم مقام إضافة الأشياء إلى الله، فتأخذ القسمين: إضافة الأعيان، وإضافة المعاني؛ كما سيأتي إيضاح بعضه إن شاء الله.

وقولهم: «إليه يعود»؛ كما ثبت في الأثر عن ابن مسعود أنه قال : «يُسرى على القرآن في ليلة واحدة، فلا يُترك منه آية في قلب ولا مصحف إلا رُفعت» (١) ، يعني: في آخر الزمان يعود القرآن إلى الله عنه ولا لأنه أنزله للعمل به ولأخذه بقوة، فإذا رغب جميع الخلق عنه ولم يعودوا إليه أسري به إلى الله عنى حتى لا يبقى منه في الأرض آية، هذا معنى قولهم: «وإليه يعود».

إذًا هذا التعريف للقرآن أنه كلام الله المنزل غير المخلوق منه بدأ وإليه يعود، مأخوذ كله من الأدلة، فأهل السنة والجماعة يؤمنون بهذا، وهذا الأصل عندهم به فهموا معانى الآيات.

<sup>(</sup>۱) أخرَجه البخاري في خلق أفعال العباد (ص٨٦)، وابن المبارك في الزهد (ص٢٧٧)، والدارمي في سننه (٣٣٤١)، وعبد الرزاق في مصنفه (٣٦٢/٣)، وسعيد بن منصور في سننه (٣٣٥/٢)، وابن أبي شيبة في مصنفه (١٤٥/١)، والمروزي في الفتن (١٩٩/٢)، والطبري في تفسيره (١٥٨/١٥)، والطبراني في الكبير (٨٦٩٨)، والحاكم في المستدرك (١٥٨/١٥).

فإذًا هنا أضيف القرآن من جهة القول إلى جبريل، وأضيف إلى النبي وأضيف النبي وهؤلاء قالوه مُسمعين له، وهذه الآية دلت على أن من أسمع كلام الله لا يعني ذلك أن هذا المسموع خرج عن كونه كلام الله؛ كما في قوله: ﴿ فَأَجِرَهُ حَقَّى يَسْمَعُ كَلَامُ الله ﴾، ومن المعلوم أنه لن يسمع الكلام من المنشئ له وهو الله وهو الله وجل ثناؤه، ولكن سيسمعه من التالي له القائل له؛ ولهذا قال ولا : ﴿ إِنَّهُ رَنَّوُلُ رَبُولُ كَرِيمٍ ﴾ وهنا القول قول جبريل، وجبريل مبلغ له، وهو أيضًا قول النبي وهو كلام الله وهو كالله الله الكلام فهو كلام الله وهو إنشاءً.

فمن المهم في هذا الباب التفريق بين باب البلاغ وباب الإنشاء ؟ لأن الله على هو الذي ابتدأه.

قال في هذه الآية: ﴿ حَقَىٰ يَسَمَعُ كَلَمُ اللّهِ ﴾ ، قوله: ﴿ كُلُمُ اللّهِ ﴾ ، قوله: ﴿ كُلُمُ اللّهِ ﴾ الكلام صفة من الصفات؛ لأنها ليست عينًا قائمة وإنما هي صفة تقوم بالأعيان بالشيء ، فلا يوجد شيء نراه اسمه الكلام ، وإنما الكلام يقوم بالأعيان التي تُرى ، فكلام خالد وكلام محمد وكلام صالح وكلام أحمد .. إلى آخره ، هذه صفات قامت بمن اتصف بها وليست أعيانًا ، كذلك قوله : ﴿ حَقّ يُسَمّعُ كُلُمُ اللّهِ ﴾ هنا أضاف الصفة إلى الذات المتصفة بها ، أضاف صفة الكلام إلى الله ﴿ وَمَن المتقرر فَمَن المتقرر فَمَن المتقرر فَمَن المناء والصفات أن إضافة الأشياء إلى الله ﴿ الله عَان :

القسم الأول: إضافة مخلوق إلى خالقه؛ وذلك إذا كان المضاف عين منفصلة، مثل: بيت الله، ومثل: ناقة الله، وأرض الله، ومال الله؛ كما في قوله: ﴿ وَمَا اللَّهُ مُم مِّن مَّالِ اللَّهِ اللَّذِي مَا تَكُمُ ﴾ [النور: ٣٣]، هذه أعيان منفصلة. فإضافتها إلى الله إضافة مخلوق إلى خالقه.

والقسم الثاني: إضافة صفة معاني إلى الله على، فهذه لا تحتمل إلا أن تكون صفة مضافة إلى موصوف، وقوله على : ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي ﴾ [الحجر: ٢٩]، الروح هنا ليست معنى وإنما هي عين منفصلة تقوم بذاتها؛ ولهذا صارت الإضافة هنا إضافة مخلوق إلى خالقه ـ جل ربنا وتعالى وتقدس ـ، وقوله: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُبَرَدُوُكُ كَانَمُ الله ﴾ [الفتح نام وهذا أيضًا فيه نفس الدلالة من جهة أن الكلام أضيف إلى الله على من إضافة الصفة.

قال ﷺ : ﴿ وَأَمْلُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِكَ لَالْمُبَدِّلُ لِكَلِمَا يَهِ . [الكهف: ٢٧]، قوله: ﴿ مَا أُوحِى إِلَيْكَ ﴾ فيه:

أولاً: الوحي، والوحي في اللغة: هو إلقاء الخبر أو العلم في خفاء وسرعة ؛ ولهذا سُميت الكتابة وحيًا، وهذا باب

معروف في اللغة واضح (١).

والوحي من جهة الاصطلاح: اختلفت التعاريف فيه بحسب اختلاف مذهب القائل؛ ولهذا تجد في كثير من كتب التفسير تعريفًا للوحي لا ينطبق على مذهب أهل السنة والجماعة في مسألة الكلام، وربما نقله من لا يُحسن، فلابد من معرفة تعريف الوحي في الاصطلاح يعني عند أهل السنة والجماعة ـ فالوحي (٢): هو إعلام النبي بشي إما مباشرة، أو عن طريق رسول، أو منام، أو إلهام، والذي أوحي إلى النبي على هو كتاب الله على أله الله على الله على وهو كتاب من جهة صفة الكتابة وقرآن من جهة صفة الكتابة وقرآن من جهة صفة القراءة.

فيقال: كلام الله على أنزله على رسوله محمد الله هو كتاب إذا نُظر إليه من جهة أنه مكتوب ﴿ فَالْكَانْكِتَبُورَتُ فِيهُ ﴾ البقرة: ١٦، وهو قرآن إذا نُظر إليه من جهة أنه يُقرأ، وهذا يدل على أن الكتاب والقرآن التغاير بينهما تغاير في الصفات لا في الحقيقة، قال على على في المقات المناهدة ال

<sup>(</sup>۱) انظر: معجم مقاييس اللغة (ص١٠٤٦)، لسان العرب (١٥/ ٣٧٩)، ومختار الصحاح (ص٠٩٧)، والتعريفات للجرجاني (ص٥٥)، والتعاريف للمناوي (ص١٠٥).

<sup>(</sup>۲) انظـــر: تفـــسير الطـــبري (۲٦٦/۳)، وزاد المـــسير (۱۰۸/۳)، وتفـــسير القـــرطبي (۵۲/۲)، والدر المنثور (٣٦٣/٧)، وفتح القدير (٥٤٥/٤)، وأضواء البيان (٤٠٩/٢).

عَلَيْتُ ٱلْكِتَبِ وَقُرْءَانِ مُبِينٍ ﴿ الحجر: ١] هنا الكتاب والقرآن واحد من جهة الحقيقة، ولكن من جهة الصفة الكتاب نظر فيه إلى كونه مكتوبًا، والقرآن نظر فيه إلى كونه مقروءًا، فإذًا الواو هنا في قوله: ﴿ يَلْكَ ءَلِكُ مَا لَكُ عَلَيْتُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّاللَّا الللَّهُ اللّه

هذا نقوله تقريرًا لمذهب أهل السنة في أن الكتاب والقرآن واحد، أما الكلابية ومن نحا نحوهم يقولون: الكتاب شيء والقرآن شيء آخر. فالقرآن عندهم غير الكتاب؛ وذلك مرتبط بقولهم في مسألة الكلام التي سيأتي بيان كلامهم فيها ـ إن شاء الله ـ.

وهذه الآيات التي أوردها شيخ الإسلام ذكر فيها القرآن وذكر فيها الكتاب، وذكر فيها لفظ الإنزال؛ كما في قوله على: ﴿ وَهَلَا كِتَنَّكُ فَيها الكتاب، وذكر فيها لفظ الإنزال؛ كما في قوله على: ﴿ وَهَلَا كِتَنَكُ الْمُنَالَكُ مُبَارَكُ ﴾، وقوله: ﴿ فَلَ نَزَلَ بِدِالْوَحُ الْأَمِينُ ﴿ فَلَ نَزَلَ بِدِالُوحُ الْأَمِينُ ﴿ فَلَ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

تعريف القرآن وأنه منزل، وإذا كان كذلك فلفظ نزل وأنزل وما جرى مجراها في القرآن جاءت على أنحاء (١) منها:

الأول: أن يكون مطلقًا؛ كما في قوله: ﴿ وَأَنزَلْنَا الْخَدِيدَ فِيعِبَا اللّٰهُ مِن أَن يكون مطلقًا؛ كما في قوله: ﴿ وَأَنزَلْنَاسٍ ﴾ [الحديد: ٢٥]، أنزله من أي مكان؟ لم يذكر، وقوله: ﴿ وَأَنزَلُ لَكُم مِن اللَّانَعُنمِ ثَمَنيَةً أَزْوَجَ ﴾ [الزمر: ٦]، من أين جاء الإنزال؟ لم يذكر.

الثاني: أن تبين الغاية ؛ كما في قوله: ﴿ أَنْزَلُ مِنَ ٱلسَّمَلَةِ مَآدُ ﴾ [النحل: ٦٥].

الثالث: أن تكون الغاية أو ابتداء الغاية من الله على ؛ كما في قوله: ﴿ قُلُ نَزُلُهُ رُوحُ القُلْدُسِ مِن رَّبِكَ بِالْحَقِ ﴾ ، وقوله: ﴿ قُلُ نَزُلُنَا هَا الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

<sup>(</sup>١) انظر أنواع الإنزال الواردة في النصوص : مختصر الصواعق المرسلة (ص٣٦٤، ٣٦٥)، وشرح الطحاوية (ص١٩٥).

وعلي هذه القاعدة يستقيم استدلال شيخ الإسلام وعلى بهذه الآيات على أنه صفة الله على الله الأن الإنزال مادام أنه من الله على فمعنى ذلك أنه إضافة صفة إلى من اتصف بها جل ثناؤه وتقدست أسماؤه.

ومجيء (من) على هذا النحو؛ كما في قوله: ﴿ مِنَ اللّهِ ﴾، وقوله: ﴿ مِن رَبِّكُ ﴾ ونحو ذلك، فهذه تدخل في قاعدة الإضافة التي سبق بيانها عند قوله: ﴿ فَأَجِرُهُ حَقّ يَسَمَعَ كُلَمُ اللّهِ ﴾ [التوبة: ٦]، يعني: أن هذا الذي ذكر أنه أنزل من الله: إذا كان عينًا منفصلة، أي: عينًا تقوم بنفسها، فهذا يكون مخلوقًا، وإذا كان معنى فإنه يكون صفة للموصوف بها وهو الله على أنه وهذا مثل ما قلنا في الفرق بين كلام الله، وناقة الله: أن ناقة الله هذه عين مخلوقة قائمة بذاتها معروف أنها ناقة، وأضيفت إلى الله إضافة تشريف وتكريم؛ لأن الناقة مخلوق مستقل، فتكون الإضافة إضافة مخلوق إلى خالقه، بخلاف كلام الله، ورحمة الله، وسمع الله، وضو ذلك، فهذه معاني لا تقوم بنفسها، فتكون إضافتها إلى الله إضافة صفات.

كذلك نزل وأنزل هنا إذا كان الْمَنزَّل عينًا منفصلة قائمة بنفسها فهو مخلوق مُنزَّل من الله ﷺ وإذا كان معنى وليس عينًا منفصلة فإنه يدخل في الصفات، وتكون إضافته إلى الله ﷺ إضافة صفات.

هذا تقرير لما استدل به الشيخ تخطُّك من هذه الآيات العظيمة، وأهل السنة يقولون: إن كلام الله تكلُّق حرف وصوت، وأن القرآن هو

كلام الله على الذي سمعه منه جبريل وأمره أن يبلغه إلى النبي الله على فصار قرآنا، وهناك ما يؤمر جبريل أن يبلغه إلى النبي الله ولا يكون قرآنًا، فيكون فتوى أو حديثًا قدسيًا .. إلى غير ذلك، ولكن إذا بلغه بصفة تبليغ القرآن المعروفة فهذا هو القرآن.

والقرآن من حيث هو كلام الله ﷺ لـه مراتب:

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في الكبرى (۷/٥) وفي فضائل القرآن (ص٦٩، ٧٠)، وابن أبي شيبة في مستنفه (١٤٤/٦)، والطبراني في الكبير (١٢٣٨١)، والحاكم في المستدرك وصححه (٦٦٧/٢)، والضياء المقدسي في المختارة (١٥٣/١٠).

**الثانية:** مرتبة الكتابة والمكتوب، فالمصحف الموجود بين أيدينا الآن من حيث كونه مصحفًا هو مكتوب.

الثالثة: مرتبة القرآن اللتكلم به المسموع.

والله على حين أراد أن يبعث نبيه محمد الله الناس تكلم بكلام سمعه جبريل، وأمره أن يبلغه محمدًا الله قرآنًا، وهو الكتاب الذي أعطيه النبي الله وهو القرآن الذي هو حجة النبي الله فحين بلّغ جبريل الله النبي الله قول الله على: ﴿ أَفَرَأُ بِالسّرِرَبِكُ الّذِي خَلَقَ ﴾ [العلق: ١]، كان قد سمعه كذلك غضًا طريًا، فسمعه النبي الله من جبريل فبلغه الأمة على أنّه كلام الله الذي يؤجر المرء بتلاوته، وابتلى الله على الناس وسماه فرقانًا، قال الله : ﴿ تَبَارَكُ اللّذِي نَزُلُ الْفَرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيكُونَ الناس وسماه فرقانًا، قال الله وهناك فرق بين آيات القرآن وبين الفتوى والحديث القدسي إلى آخره.

وقد فرَّق السلف بين التلاوة وبين المتلو، وبين القراءة والمقروء، فقالوا: «الكلام كلام الباري والصوت صوت القاري» (١) فالجهة منفكة لا تلازم بين التلاوة والمتلو؛ لأن التلاوة فعل العبد والمتلو كلام الله

<sup>(</sup>۱) انظر: خلق أفعال العباد (ص٦٢)، وشرح اعتقاد أهل السنة والجماعة (٣٥٥/٢)، والبداية والنهاية (١٩٤٠)، ومعارج القبول والبداية والنهاية (٢٧٧/١٠)، وشرح الطحاوية لابن أبي العز (ص١٩٤)، ومعارج القبول (٢٩٣/١).

ظَلَّ ؛ كما قال ﷺ: ﴿ حَقَىٰ يَسَمَعُ كُلُنُمُ اللهِ ﴾ ، فالمسموع من جهة الصوت هو كلام الله هو صوت القارئ ، ومن جهة الألفاظ والحروف والمعاني هو كلام الله عَلَى.

كذلك من جهة الكتابة: المكتوب هو القرآن، فهو كلام الله رهجالي في مرتبة الكتابة أو في نوع الكتاب، وأما نفس الورق والمداد والألوان ونحو ذلك، فهذه مخلوقة.

فإذًا من جهة القارئ: ثُمَّ شيء مخلوق، وشيء هو صفة الله وهو كلامه، فالكلام كلام الباري، والصوت صوت القاري.

ولهذا كان الإمام أحمد يقول: «من قال لفظي بالقرآن مخلوق فهو مبتدع، ومن قال لفظي بالقرآن غير مخلوق فهو مبتدع أيضًا» (1) الأن كلمة (لفظي) تحتمل أن يكون المراد التلفظ الذي هو عمل العبد فتكون المكلمة صحيحة، فتلفظ العبد مخلوق لأن أعمال العباد مخلوقة، وقد يكون المقصود بها اللفظ الذي هو الملفوظ؛ لأن (فَعْل) تأتي بمعنى

<sup>(</sup>۱) انظر: السنة لعبد الله بن الإمام أحمد (١/٦٣ وما بعدها)، وصريح السنة للطبري (ص٢٦)، والعلو للذهبي (ص٢٩)،

المصدر وتأتي بمعنى المفعول، مثل: خلَّق، بمعنى المخلوق، ولفَّظ بمعنى الملفوظ، وهكذا.

فكلمة (لفظ) تأتي بمعنى الملفوظ، والملفوظ هو كلام الحق على السي بمخلوق، فمن قال: لفظي بالقرآن مخلوق. هو مبتدع الأن هذه الكلمة لا تجوز أن تُقال لاحتمال أن يكون المراد باللفظ المصدر أو يكون المراد باللفظ الملفوظ، فإن كان المراد المصدر فهو صحيح أن فعل العبد وتلفظه مخلوق، وإن كان المراد الملفوظ فالملفوظ كلام الحق على ليس بمخلوق.

لكن استعمل هذه اللفظة بعض أهل البدع والاعتزال والجهمية ليستروا قولهم بخلق القرآن، فاستعملوا قولاً محتملاً حتى لا يؤخذ على أيديهم، فاستعمال هذا اللفظ لا يجوز، وقد جرت المحنة على الإمام أبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري والمخالي المخالي المخالي أبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري والبخاري أراد ظنوا أنه قال: لفظي بالقرآن مخلوق؛ كما قيل في الرواية. والبخاري أراد شيئًا آخر، لكنهم من شدة تمسكهم بالسنة لم يكتفوا منه باللفظ المحتمل؛ لذلك تركوا التحديث عنه حتى مات مخالفة (۱).

<sup>(</sup>۱) انظر: تاريخ بغداد (۱۰۳/۱۳)، وتاريخ دمشق (۹٤/٥۸)، وسير أعلام النبلاء (۱۰۷/۱۳)، وشرح علل الترمذي لابن رجب (۱/۲۹۱)، وفتح الباري لابن حجر (۵۰۳/۱۳).

ومسألة الكلام والقرآن هذه مسألة طويلة الذيول، وكثير الكلام فيها حتى سُمي علم الكلام بها؛ لأنها أعظم مسائله وأشكل مسائله، وأول ما تُكلم في الصفات في كلام الله ريجاتي .

إذا تقرر مذهب السلف وأهل السنة والجماعة في هذه المسألة، فإن المخالفين لهذا المذهب على أنحاء وأقوال:

القول الأول: قول المعتزلة، قالوا: إن كلام الله عجل مخلوق.

وأول من أظهر هذه المقالة الجعد بن درهم، وأخذها منه الجهم بن صفوان، ثم تلقفها منه المعتزلة، قالوا: القرآن مخلوق، وكلام الله مخلوق، هو إضافة مخلوق إلى خالقه.

لاذا قالوا ذلك؟ لأن الكلام لا يُعقل أن يُسمى كلامًا حتى يكون بحروف وأصوات، والله على منزه عندهم عن هذا، فالمعتزلة حُذاق من جهة التأصيل، فقالوا: لا يُمكن أن يُسمى الكلام كلامًا حتى يكون بحرف وصوت، والحرف والصوت يستلزم أشياء: يستلزم التجسيم، والتشبيه.. إلى آخره، فقالوا: ننفي ذلك عن الله على وذلك مثل كلامهم في مسألة الرؤية، فقد نفوا الرؤية ـ كما سيأتينا إن شاء الله لهذا؟ قالوا: لأنه لا تكون الرؤية إلا إلى جهة، ويستحيل أن يكون الله في جهة، فنفوا الرؤية، بخلاف الأشاعرة الذين نفوا الحرف والصوت وأثبتوا الكلام فإنهم تناقضوا، يعني: كلام أولئك غير معقول كما سيأتي.

إذًا هؤلاء ما شبهتهم؟ قالوا: لا كلام إلا بحرف وصوت، وهذان لا يجوز وصف الله بهما؛ لأنه يقتضي أن يكون له لسان ولهاة .. إلى آخره. فشبهوه أولاً بالبشر أو أنه محل للحوادث أو أن يكون ذلك فيه حلول أعراض، ثم نفوا ذلك. فإن سألتهم: ما دليلكم على أن القرآن علوق؟ قالوا: قول الله على أن القرآن علوق؟ والوا: قول الله على أن القرآن مخلوق الأنه داخل في عموم والقرآن شيء، فدلت الآية على أن القرآن مخلوق الأنه داخل في عموم قوله: ﴿ كُلُّ مُعَنِمُ ﴾

والجواب عن ذلك أن نقول لهم: إن قولكم: الكلام لا يمكن إلا بحرف وصوت. هذا صحيح، فإن الكلام فيما نعهد بلسان العرب أنه لا يمكن أن يكون كلامًا نفسيًا، ولا كلامًا معنويًا في داخل الفؤاد، بل لابد أن يكون بحرف وصوت، وهذا هو الذي نثبته لله على الكن كما يليق بجلال الله وعظمته، فصوت الله على ليس كأصوات المخلوقين، وتكلمه على ليس كتكلم المخلوقين، وقد جاء في صفة الصوت في صحيح البخاري أن النبي على قال: «يَحْشُرُ اللّهُ الْعِبَادَ فَيُنَادِيهِمْ مِصَوْتٍ يَسْمَعُهُ مَنْ قَرُبَ» (1)، وهذه ليست صفة صوت المخلوق.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري معلقًا في صحيحه . كتباب التوحيد . باب ٣٢ قبل حديث رقم (١) أخرجه البخاري معلقًا في صحيحه . كتباب التوحيد . باب ٣٢ قبل حديث رقم (٧٤٨١)، وأخرجه مسندًا موصولاً في خلق أفعال العباد (ص٩٨)، وفي الأدب المفرد (ص٣٣٧)، كما أخرجه ابن أبي عاصم في السنة (٢٢٥/١)، والحاكم في المستدرك

فإذًا نقول: نلتزم بأن الكلام بحرف وصوت على قاعدة قول الله عَلَىٰ : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مُنَى مُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الـشورى: ١١]، وأن الله ركاني يتصف بذلك كما يليق بجلاله وعظمته، فإثبات الصفات إثبات وجود ومعنى لا إثبات كيفية ؛ لأن كيفية اتصاف الله عَلِل بصفاته لا تُعلم، لا يعلمها إلا هو علله وتقدست أسمائه.

أما قولهم في الاستدلال بقوله: ﴿ اللَّهُ خَلِقُكُم مَنَّ مِ ﴾ فالجواب عنه أن نقول: من جهة اللغة (كل) هذه تدل على ظهور في العموم، والظهور في العموم يكون في كل شيء بحسبه ؛ ولهذا جاء في استعمال كلمة (كل)، و(كل شيء) فيما لم يُرد به العموم الاستغراقي التنصيصي؛ كما في قوله عَجْلًا في قصة بلقيس: ﴿ وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ مُوتِهِ وَلَمُ اعْرَشُ مَظِيعً ﴾ [النمل: ٢٣]، يعنى: وأوتيت من كل شيء يؤتاه الملوك، وكذلك قوله في ذكر الريح: ﴿ مَالْلَارُمِن مَنَّ وَ أَنْتَ عَلَيْهِ إِلَّاجَعَلَتُهُ كَالْزَمِيمِ ﴾ [الـذاريات: ٤٦]، وقـال: ﴿ يِبِيعُ فِيهَاعَذَابُ ٱلِيمُ اللَّهُ مَا تُكَرِّمُ كُلُّ مَنْ مِ بِأَمْرِرَيِّهَا فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى إِلَّا مَسَنِكِتُهُمْ ﴾ [الأحقاف: ٢٤، ٢٥، فقال: ﴿ مَا

<sup>(</sup>٤٧٥/٢) وصححه، وابن عبد البر في التمهيد (٢٣/٢٣٣)، والضياء المقدسي في المختارة (٢٦/٩) من حديث عبد الله بن أنيس ر الله عنه الباري (١٣/٤٥٧).

نَدُرُمِن مَنَ عِيهِ ﴾ ، ثم قال: ﴿ فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى إِلَّا مَسَكِنُهُمْ ﴾ ، فلفظ (كل) من ألفاظ العموم ، إلا أنها بحسبها ، يعني : عموم يدل عليه السياق ، وهو ظهور في العموم قد يخرج منه أشياء لدلالة المقام على ذلك.

كذلك نقول قوله: ﴿ الله خَلِقُ كُلُ فَيْ مِ الله على أن الأعراف على أن الأشياء نفي هذه الآية كل شيء خلقه، ودلت آية الأعراف على أن الأشياء نوعان: خلق، وأمر، قال الله على ألا لله المخلف والمرا قال الأمر وليس من الخلق، فدلت الأعراف: ١٥٤، والقرآن كلام الله من الأمر وليس من الخلق، فدلت على أنه لا يدخل في الآية، ولا يدخل في قوله: ﴿ الله خَلِقُ كُلُ مَنَ وَ وَلِي الله من الأمر وليس من الخلق، من الأمر وغيرها من الآيات التي يدخل فيه المخلوقات؛ لأن القرآن من الأمر وليس من الخلق.

هذا قول المعتزلة بتقرير يسير لأدلتهم والجواب عليها، والكلام معهم طويل الذيول، وهذه المسألة من أكثر المسائل في الصفات بحثًا، والكلام فيها كثير وطويل من حيث تقرير مذهب أهل السنة وغيره، وقد صُنفت فيها مصنفات كثيرة ومجلدات.

القول الثاني: قول الكلابية، والكلابية هم أول من أحدث القول بأن كلام الله قديم وأنه معنى نفسي، وأول من أحدث في الأمة أن القرآن كلام الله مخلوق هم الجعدية الجهمية والمعتزلة.

والكلابية هم أتباع عبد الله بن سعيد بن كلاب، وتبع ابن كلاب على ذلك أبو الحسن الأشعري ومن أخذ بمذهبه، وسبب ذلك أن الأشعري لما ترك المعتزلة وخلع مذهبه ذهب إلى بغداد، وكانت دار الخلافة العباسية، وتعقد فيها الدروس في المساجد، فالمعتزلة يدرسون، والكلابية يدرسون، والكرامية يدرسون، وأصحاب كل مذهب لهم حلقات، فلحق بحلقه أتباع عبد الله بن سعيد بن كلاب، فسمعهم يتكلمون في مسألة الكلام فأعجب بكلامهم في أن كلام الله والكلاقة قديم وأنه معنى نفسي، وأنه يختلف بالعبارة، فأخذ كلامهم ونصره وصار كلابيًا، وهكذا يُعد مذهب الأشاعرة مذهبًا كلابيًا.

المقصود أنهم قالوا: إن كلام الله قديم وهو معنى نفسي، هذا المعنى النفسي واحد من حيث الصفة متعدد من حيث المعنى، إن تعلق بالمأمور سمي أمرًا، وإن تعلق بالنهي سمي نهيًا، وإن تعلق بالخبر سمي خبرًا، ومجموعها يقال له: كلام الله، فهو واحد ولكنه متعدد من جهة ما ألقي في روع جبريل، فألقى الله والله كلامه القديم في روع جبريل بالعبرانية فصار توراة، وبالسريانية فصار إنجيلاً أو توراة، وبالعربية فصار قرآنًا.

يعني: عندهم أن الكلام معنى نفسي قديم، ولا يكون بحرف وصوت، ما حجتكم في ذلك؟ قالوا: الأدلة دلت على أن الكلام صفة لله على أن الكلام مستحيل أن يكون حرفًا وصوتًا؛ لأن معنى ذلك أنه

يُشبه الله ﷺ بخلقه. فما المخرج؟ قالوا: وجدنا في كلام العرب قول الشاعر : (١)

إِنَّ الْكَلَامَ لَفِي الْفُوادِ وَإِنْمَا جُعِلَ اللَّسَانُ عَلَى الْفُوادِ دَلِيلاً ووجدنا قول عمر في خطبة أو فيما حصل في سقيفة بني ساعدة أنه قال: «زورت في نفسي كلامًا» (٢) ، فدل قولهم على أن الكلام يحتمل شيئين: يحتمل أن يكون معنى نفسيًا في داخل يحتمل أن يكون معنى نفسيًا في داخل المتكلم، والحرف والصوت ممتنع في حق الله رهات ، فجعلنا ذلك معنى نفسيًا ؛ لأن الكلام صفة ثابتة بالنصوص لا يمكن إنكارها ردًا على المعتزلة.

<sup>(</sup>۱) هذا البيت من شعر الأخطل الشاعر النصراني، سبق التعريف به (ص٥٢٩)، وانظر: تمهيد الأوائل للباقلاني (ص٢٨٤)، وأصول الدين للغزنوي (ص٢٠٧)، والفصل في الملل والنحل (٦٢٢٣)، وشرح الطحاوية لابن أبي العز (ص١٩٨)، والعلو (ص٢٦٦)، ومجموع الفتاوي (٢٩٦/٦).

<sup>(</sup>٢) جاء هذا اللفظ في خطبة جمعة لأمير المؤمنين عمر بن الخطاب الله بعد عودته من آخر حجة له في ولايته، أخرجه ابن حبان في الثقات (١٥٢/٢ ـ ١٥٤)، واللالكائي في اعتقاد أهل السنة (١٢٨٣/٧ ـ ١٢٨٥)، وابن عساكر في تاريخ دمشق (٢٨٣/٣٠)، وجاء عند البخاري من حديث عائشة على (٦٨٣٠) في قصة السقيفة بلفظ: «وكُنْتُ زُوَّرْتُ مَقَالَةً أَعْجَبُني»، وفي رواية (٣٦٦٨): «إِلاَّ أَنِي قَدْ هَيَّاتُ كَلاَمًا قَدْ أَعْجَبُني».

فإذًا هم ردوا على المعتزلة قولهم بأن القرآن مخلوق، وأن كلام الله مخلوق، وقالوا: هو صفة. وأتوا بالأدلة، لكن لأجل أن المعتزلة قالوا: هو حرف وصوت. وكان ذلك دليلاً عندهم على أنه مخلوق، هربوا من ذلك إلى ضده فأتوا بالمعنى النفسي أخذًا من قول الأخطل النصراني - كما زعموا:

إِنَّ الْكَلَامَ لَفِي الْفُوَادِ وَإِنَّمَا جُولَ اللَّسَانُ عَلَى الْفُوَادِ دَلِيلاً وَبِقُولَ عَمْ الْفُوادِ دَلِيلاً وَبِقُولَ عَمْ الْفُوادِ وَلِيلاً وَعَمُوا أَيضًا .: وفزورت في نفسي كلامًا». والجواب عن هذا:

أولاً: إن الكلام في لغة العرب لا يحتمل المعنى النفسي، بل لابد أن يكون بحرف وصوت.

والمعتزلة من حيث اللغة أحذق من الأشاعرة، فالأشاعرة أكثرهم عجم، والمعتزلة لهم تحقيق في مسائل اللغة، فلما قالوا: الكلام حرف وصوت. نقول: نعم كلام العرب دل على أن الكلام لا يكون إلا بحرف وصوت، واستدل على ذلك ابن جني في كتابه «الخصائص»(١) بأن هذه

الأحرف الثلاثة ـ الكاف، واللام، الميم ـ في لغة العرب كيفما جمعتها لا تدل على لين وسهولة، وإنما تدل على قوة وشدة. كيف ذلك؟ قال: لأن (كَلَم) يعني: جَرَحَ، فيها قوة وشدة، وكذلك (ملك)، و(كمل)، و(لكم) .. إلى آخره، فتصريفاتها تدل جميع أشكال اشتقاقاتها على قوة وشدة، ولا تدل على لين وسهولة. والذي يدل على القوة والشدة هو إخراج الكلام بحرف وصوت، أما المعنى النفسي الداخلي فهذا مبالغة في اللين والسهولة لا يناسب معنى التكلم في لغة العرب.

وهذا الذي ذكره نفيس وصحيح ؛ لأنه يوافق الاشتقاق الأكبر<sup>(۱)</sup>، ويوافق ما نعلمه من لغة العرب من أسرار في مثل ارتباط الكلمات، وتصريفاتها، وتقليبات الأحرف والكلم بعضها مع بعض.

ثانيًا: استدلالهم بقول الأخطل: «إن الكلام لفي الفؤاد» على أن الكلام معنى نفسى، هذا استدلال مردود من أوجه:

فمن ذلك الأصل الأول " ك ل م " منه الكَلْم للجرح، وذلك للشدة التي فيه، وقالوا في قول الله سبحانه: ﴿ وَاللَّهُ مُن اللَّهُ مُن الكَلْم، والآخر من الكلام، والآخر من الكلام، أي: تجرحهم وتأكلهم، وقالوا: الكلام: ما غلظ من الأرض وذلك لشدته وقوته، وقالوا: رجل كليم أي مجروح وجريح ... » ا. ه.

<sup>(</sup>۱) راجع (ص۲۲۶).

الوجه الأول: هذا ما أخذتموه إلا من البيت الذي زعمتموه من قول الأخطل، والأخطل التغلبي نصراني، والنصارى أعظم ضلالهم في مسألة الكلام؛ لأنهم قالوا: الله على سمى عيسى كلمة الله، فجعلوا الكلمة هي بمعنى أنه صفة الله، فضلت النصارى في باب الكلام نفسه، وإذا كانت ضلت فلا يؤمن أن يستعمل النصراني شيئًا مما ورثه من ديانته.

الوجه الثاني: هذا البيت لم نجده في نسخة ـ لا أصل، ولا مشروحة ـ من نسخ ديوان الأخطل، ولا في ملحقاتها مما حفظه أهل اللغة، فمن أين أتيتم به؟

الوجه الثالث: رُوي هذا البيت على وجه آخر، بقوله: (١) النّبَانُ عَلَى الْفُوادِ دَلِيلاً النّبَانُ عَلَى الْفُوادِ دَلِيلاً فَهذا يدل على أن لفظة (الكلام) غير محفوظة، وإذا كان كذلك فلا يسوغ الاحتجاج في اللغة بما يهدم الأصل بكلام غير محفوظ، وقوله: « إِنَّ الْبَيّانَ لَفِي الْفُوادِ » يوافق اللغة ؛ لأن البيان في الفؤاد والكلام لا يكن أن يكون في الفؤاد.

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوى (۱۳۸/۷)، وشرح العقيدة الطحاوية (ص۱۹۸)، والعين والأثر في عقائد أهل الأثر (ص۷۷)، وشرح النونية لابن عيسى (۲۷۱/۱).

ثالثًا: أما قولهم عن عمر على أنه قال: «زورت في نفسي كلامًا»، نقول: الرواية المحفوظة هي: «زورت في نفسي مقالة»، وأما «زورت في نفسي كلامًا، نفسي كلامًا، فعلى فرض صحتها فهو قال: زورت في نفسي كلامًا، ولم يقل: قلت في نفسي كلامًا، فزور في نفسه شيئاً سماه كلامًا باعتبار أنه سيُخرجه لا باعتبار وجوده في داخل نفسه، فافترق الأمر.

والجواب على كلامهم في هذا يطول، لكن المقصود من هذا أن الكلابية والأشاعرة يقولون في القرآن: هو كلام الله، وهو معنى نفسي. فإذا سألتهم: ماذا تقولون عن القرآن الموجود بأيدينا؟ يقولون: هو مخلوق. فيتفقون مع المعتزلة في أن القرآن الذي بأيدينا مخلوق؛ لأنهم جعلوا كلام الله على قسمين:

الأول: كلام الله القديم، وهو صفة الله على ولا يوصف بالخلق، وهذا الذي جُعل في روع جبريل، فعبر عنه جبريل بهذا المخلوق؛ ولهذا من جعل القرآن مخلوقًا على أي الجهتين . نسأل الله العافية . فهو راد لقول الله على: ﴿ فَأَجِرْهُ حَقَّىٰ يَسْمَعُ كُلَّمُ اللهِ ﴾ [التوبة: ٦]، وقد سبق بيان أن كلام الله على ذلك.

الثاني: المعنى النفسي، وهذا المعنى النفسي واحد من حيث الصفة متعدد من حيث المعنى، إن تعلق بالمأمور سمي أمرًا، وأن تعلق بالنهي سمي نهيًا، وإن تعلق بالخبر سمي خبرًا، ومجموعها يقال له: كلام الله، فهو واحد ولكنه متعدد فما ألقاه الله على من كلامه القديم في

روع جبريل إن عبر عنه بالعبرانية صار توراة، وبالسريانية صار إنجيلاً، وبالعربية صار قرآنًا.، فهذا خلاصة البحث في هذه المسألة، ولعل فيما ذكرنا كفاية ـ إن شاء الله تعالى ـ.

090

عين (لرَّحِيكِ (النَّحِيلُ)

وقول عَلَا لَأُرَابِكِ يَنْظُرُونَ ﴾ المطفف بن: ٢٣، وقول عَنْ اللَّهَ اللَّهُ اللّ

## الشرح:

هذه الجملة من الآيات هي آخر الاستدلال من القرآن على صفات الله على أن الله على صفات الله على أن الله على الله على أن الله على الله على الله على الله على الكريم، والناظر هم المؤمنون، والمنظور إليه هو الله على وقد دلت الأدلة من الكتاب والسنة على ذلك، ومن أدلة القرآن هذه الآيات التي ذكرها الشيخ على أيضًا إثبات أن الله على يوم القيامة.

وهذه الآيات فيها الدلالة على أن الله تظلّ يُرى يوم القيامة ، وأن رؤية وجه الله الكريم هي أعلى نعيم أهل الجنة ؛ لأنه جعلها الزيادة فقال على : ﴿ لِلَّذِينَ آحْسَنُوا المُسْنَى وَزِيهَ الحَسْنَى هي الجنة والزيادة هي

النظر إلى وجه الله الكريم (١)، ولما جعل للذين أحسنوا الحسنى، وعطف عليها الزيادة دلنا على أن الزيادة هذه نعيم مخصوص، وهو أعلى من نعيم الجنة وإن كان هو حاصل في الجنة.

ومسألة الرؤية من المسائل التي قررها أهل العلم من أهل السنة وصنفوا فيها المصنفات (٢) لكثرة المخالفين فيها، والأدلة دلت بوضوح علي أن الله على يرى بالأبصار في الآخرة، يراه المؤمنون في عرصات القيامة، ويراه المؤمنون متلذذين متنعمين في دار الكرامة دار الحبور والسرور (٣).

ويرونه سبحانه من فروقهم هندا تروقهم هندا ترواتر عن رسول الله لم وأتى به القرآن تسمريحا وتع

نظر العيان كما يرى القمران ينكرو الاعسان ينكرو الا فاسرو الاعسان ريرضا هما برسياقه نوعسان

<sup>(</sup>۱) كما فسرها النبي على بذلك في الحديث الذي أخرجه مسلم (۱۸۱) من حديث صهيب على الله تبارك وتعالى: تريدون شيئًا أو الجنة الجنة الجنة يقول الله تبارك وتعالى: تريدون شيئًا أزيدكم؟ فيقولون: ألم تبيض وجوهنا، ألم تدخلنا الجنة وتنجينا من النار؟ قال: فيكشف الحجاب، فما أعطوا شيئًا أحب إليهم من النظر إلى ربهم على، ثم تلا هذه الآية: ﴿ وَبُحُونَ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٢) ككتاب «قاعدة في إثبات الرؤية» لشيخ الإسلام ابن تيمية، «رؤية الله» للدارقطني، و«الرؤية» للبيهقي.

<sup>(</sup>٣) قال ابن القيم كاللُّكَ في نونيته:

تفسسبر مسن قسد جساء بسالقرآن

يسروي صهيب ذا يسلا كتمسان

بكر هو الصديق ذو الايقان

هـــم بعــدهم تبعيــة الاحــسان

رحمين في سيور مين الفرقيان

إجماع فيه جماعه بيسان

أما الآية الأولى وهي قوله على: ﴿ وَبُونَ يَوْمَ إِنَّا الْمِرَةُ الْمُوالِّ الْمُوالِدُونَ الله الله الكلام: وجوه يومئذ ناظرة إلى ربها، فقوله: ﴿ إِلَىٰ كَمّا الجار والمجرور متعلق باسم الفاعل (ناظر)؛ لأن القاعدة أن الجار والمجرور ـ يعني شبه الجملة ـ يتعلق بالفعل أو بما في معنى الفعل كاسم الفاعل؛ كما في قوله: ﴿ وَبُحُونَ وَمَهْ وَالْمُورُونَ الله الله الله على الفعل على الفاعل وجوه يومئذ ناظرة إلى ربها، فأخبر عن الوجوه بشيئين: أخبر بأنها ناضرة، وأخبر بأنها ناظرة (١).

وهي الزيادة قد أتت في يونس ورواه عنه مسلم بصحيحه وهو المزيد كذاك فسسر أبو وعليه أصحاب الرسول وتابعو

ولقد أتى ذكر اللقا لربنا ال

ولقاوه إذ ذاك رؤيته حكى ال وعليه أصحاب الحديث جميعهم

وعليه أصحاب الحديث جميعهم لغة وعرف اليس يختلف ان انظر: النونية بشرح ابن عيسى (٥٦٧/٢).

(۱) انظر: تفسير الطبري (۱۹۱/۲۹)، وتفسير ابن كثير (٤٥١/٤)، والدر المشور (٢٥١/٤)، والدر المشور (٢٥٩/٨).

=

والنضرة هي الحسن والبهاء، وأما النظر الذي منه ناظر فهذا هو نظر العين؛ لأنه قال فيه: ﴿ إِلَى رَبِّهَا الْطِرْقُ ﴾ [القيامة: ٢٣]، وكذلك قوله: ﴿ عَلَى ٱلْأَرْآيِكِي نَظْرُونَ ﴾ هنا حذف ما يتعلق به، يعني: حذف ما ينظر إليه، فإلى أي شيء ينظرون؟ قال أهل العلم في قوله: ﴿ عَلَى ٱلْأَرْآيِكِي نَظْرُونَ ﴾ ينظرون إلى كل نعيم، ومن النعيم لذة النظر إلى وجه الله عَلَى الله عَلَى أَلْ أَنْ مِن المتقرر أن الحذف يفيد أشياء ومما يفيده التعميم كل ما يسرهم؛ لأنه من المتقرر أن الحذف يفيد أشياء ومما يفيده التعميم أو الشمول أو عدم الاختصاص.

إذا تقرر هذا فلفظ النظر في القرآن جاء على أنحاء:

القسم الأول: ما جاء في كون النظر غير معدى بحرف جر

القسم الثاني: أن يُعدى بـ (في).

القسم الثالث: أن يُعدى به (إلى).

ولكل واحد من هذه الاستعمالات معنى خاص، واللازم منها يعني غير المعدى.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير (٤٨٧/٤)، وفتح القدير (٤٠٢/٥)، وتفسير السعدي (ص١٦/٥).

فأما القسم الأول: أن يكون النظر غير معدى بحرف جر، مثل قوله على: ﴿ مَلْ يَنظرُونَ إِلَّا السّاعَةَ ﴾ الزخرف: ٢٦١، يعني: هل ينتظرون، فإذا لم يُعد النظر بحرف (في) ولا بحرف (إلى) فهو بمعنى الانتظار، وكذلك قوله على: ﴿ مَلْ يَنظرُونَ إِلّا آن يَأْتِيهُمُ اللهُ فِي طُلُومِنَ اللهُ اللهُ فَي آية سورة الفكمام ﴾ البقرة: ٢١١، يعني: هل ينتظرون، و قوله على في آية سورة يونس: ﴿ فَهَلَ يَنظِرُونَ إِلَّا مِثْلُ أَيَّامِ اللَّذِينَ خَلُوا مِن فَيلِهِ مَثَّلُ فَانعَظِرُونَ } إلى المِثلُ أَيَّامِ اللَّذِينَ خَلُوا مِن فَيلِهِ مَثَّلُ فَانعَظِرُونَ } إليونس: ٢٠١]، يعني: ينتظرون.

والقسم الثاني: أن يُعدى النظر به (في): ﴿ أُولَمْ يَنظُرُوا فِي مَلكُوتِ السَّمَوَتِ وَالْقَسِمِ الثاني: أَن يَكُونَ قَدِ النَّمْ الْمَا عَلَى النَّمْ اللَّهُ مِن شَيْرٍ وَأَنْ عَسَى آن يَكُونَ قَدِ النَّهُ مِن البَهْمَ ﴾ الشَّمكوت وَالنَّر في النظر بعنى الرؤية الأعراف: ١٨٥، فإذا عُدي النظر به (في) يكون النظر بمعنى الرؤية المضمنة للاعتبار والتأمل والتفكر.

والقسم الثالث: أن يعدى النظر به (إلى)، فيكون معناه الرؤية البصرية، فقوله على الثالث: أن يعدى النظر به (إلى) القيامة: ٢٢، ٣٢] هذا فيه تعدية النظر به (إلى) فتكون (ناظرة) هنا بمعنى رائية: الرؤية البصرية، ويقوي ذلك ويؤكده أنه أضاف النظر إلى الوجوه، وإذا كانت الوجوه هي التي تنظر فمعنى ذلك أن المقصود من النظر الرؤية؛ لأن الوجوه هي على الرؤية وفيها العينان.

كذلك قوله: ﴿ عَلَالْاً رَالِهِ يَنْظُرُونَ ﴾ [المطففين: ٢٣] هنا النظر لم يُعد بحرف جر، فعلى ما ذكرنا من القاعدة يكون المعنى: على الأرائك ينتظرون، والاحتمال الثاني: أن يكون المعنى: ينظرون إلى كذا وكذا؛ لأن هذا في سياق ذكر نعيم أهل الجنة، ونعيم أهل الجنة لا يناسبه انتظارهم لما يُنعمون به، بل أهل الجنة إذا اشتهوا شيئًا أتاهم فورًا فلا ينتظرون، حتى إن أحدهم ليشتهي الشواء فينظر إلى الطير في سماء الجنة فيأتيه مشويًا كما يشتهي.

إذًا نقول هنا في قوله: ﴿ يَنْظُرُونَ ﴾ نعم: هي محتملة للانتظار من حيث اللفظ؛ لأنها لم تُعد، لكن لا يناسب نعيم أهل الجنة الانتظار، ولذلك استدل بها الشيخ هنا على مسألة الرؤية؛ لأن ذلك هو الذي يُناسب نعيم أهل الجنة.

وقوله على : ﴿ لِلَّهِ يَنَ أَحَسَنُوا الْحُسَنُوا الْحُسَنُ الْحُسَنُ الْحُسَنُوا الْحُسَنُ الْحُلُوقات، وهي غاية النعيم الجنة ؛ لأنها هي البالغة في الحسن نهاية المخلوقات، وهي غاية النعيم من المخلوقات، وعرش الرحمن الكريم البهي الجميل هو سقف الجنة.

قال: ﴿ وَزِيَادَةٌ ﴾ ، والزيادة فسرها النبي على بأنها النظر إلى وجه الله الكريم ؛ كما رواه مسلم في الصحيح (١) ، وقوله على : ﴿ وَزِيَادَةٌ ﴾ يعني: زيادة على الحسنى ، والحسنى جعلها جزاء للإحسان ، وأما الزيادة هذه ـ وهي لذة النظر إلى وجه الله الكريم ـ فإنه لا ينالها العبد البتة بسبب من الأسباب إلا بفضل الله على ورحمته ، هو الله الذي تفضل على عباده بذلك.

والأعمال الصالحة هي سبب دخول الجنة، والجنة يدخلها العبد برحمة الله على وأما الزيادة فهي محض فضل الله على وكرمه ومنته على عباده بهذا النعيم المقيم بالنظر إلى وجه الله الكريم؛ لهذا قال الله على عباده بهذا النعيم المقيم بالنظر إلى وجه الله الكريم؛ لهذا قال الله على: ﴿ وَزِيَادَةً ﴾ ، يعني: زيادة على أجر عملهم؛ لأنه على قال في سبب دخول الجنة: ﴿ ادَخُلُوا الْجَنَّةَ بِمَا كُنتُم تَعَمَلُونَ ﴾ [النحل: ٣٦]، فهذا جزاء لهم وأعمالهم سبب في ذلك، وأما الزيادة فهي كرم من الله على الله الهالية.

وفي قوله الله النظر إلى وجه الله الكريم (٢) ؛ كما في الآية السالفة. ﴿ وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾ كما في الآية السالفة.

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٩٦٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير الطبري (۱۷۳/۲٦. ۱۷۵)، وتفسير ابن أبي حاتم (۲۰/۱۰)، وتفسير ابن كثير (۲۲۹/٤)، وفتح الباري (۲۳/۱۳)، والدر المنثور (۲۰۵/۷).

إذا تقرر ذلك فهذه الآيات فيها إثبات رؤية المؤمنين لله على الأنها جميعًا في أهل الإيمان، وأما الكفار والمنافقون فهم محجوبون عن رؤية الله على قال الله على الله الكفر عن رؤيته دل على أن أهل الشافعي وغيره: «لما حجب أهل الكفر عن رؤيته دل على أن أهل الإيمان لا يُحجبون»(۱)، وأهل السنة يثبتون الرؤية ويقولون: رؤية الناس لربهم على أن العرصات وفي الجنة بقوة يجعلها الله على أن يقوى بصره تناسب مقام الرؤية، وأما في الدنيا فإنه لا يمكن لأحد أن يقوى بصره على رؤية الله على رؤية الله على رؤية الله على

<sup>(</sup>۱) انظر: أحكام القرآن للإمام الشافعي (۱/۰٤)، والرد على الزنادقة والجهمية للإمام أحمد ابن حنبل (ص٣٤)، وحلية الأولياء (١١٧/٩)، واعتقاد أهل السنة (٢٦٨/٣)، والاعتقاد للبيهقي (ص٢٢٢)، وتفسير ابن كثير (١٦٢/٢).

الجبل دكا، وخر موسى صعقًا، وساخ الجبل(١)، ففي الدنيا لا يمكن لأحد أن يرى الله على الله على الله المحلقة.

والنبي على ليلة أسري به أيضًا لم ير الله على ، وإنحا رأى الحجاب، والله على هو النور وحجابه النور، وسئل النبي الله على دأيت ربك؟ فقال: «رَأَيْتُ نُورًا»، وفي رواية أخرى قال: «نُورٌ أَنَى أَرَاهُ» (٢)، يعني: ثمّ نور كيف أراه، وهذا النور هو الحجاب الذي جاء في الحديث: «حِجَابُهُ النُّورُ لُو كَشَفَهُ لأَحْرَقَتْ سُبُحَاتُ وَجُهِهِ مَا انْتَهَى إِلَيْهِ بَصَرُهُ مِنْ خَلَقِهِ» (٣)، وبصر الله عَلَى ليس له نهاية، فمعنى ذلك أنه لو كشفه لاحترق كل شيء، جل ربنا وتعالى وتقدس وتعاظم.

(۱) أخرج الترمذي (۲۰۷۱)، وأحمد في المسند (۲۰۷۳)، وابن أبي عاصم في السنة (۲۰۹۰)، والطبري في تفسيره (۵/۵۰)، وابن أبي حاتم في تفسيره (۱۵۹۸)، وابن عدي في الكامل (۲۰۰۲)، وابن بطة في الإبانة (۳٤٣/۳)، والحاكم في المستدرك (۳۰/۳)، والضياء المقدسي في المختارة (۵/۵) من طريق حماد بن سلمة عن ثابت البناني عن أنس بن مالك في أن النبي في قرأ هذه الآية ﴿ فَلَمَّا تَجَلَّ رَبُّ ثُولِلَجَبَلِ جَعَلَدُدَكُمُ ﴾ أشار حماد ووضع إبهامه على مفصل الخنصر قال فساخ الجبل ﴿ وَخَرَّمُوسَى صَعِقًا ﴾ أشار حماد ووضع إبهامه على مفصل الخنصر قال فساخ الجبل ﴿ وَخَرَّمُوسَى صَعِقًا ﴾ (٢) أخرجه: مسلم (۱۷۸) من حديث أبي ذر .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٧٩) من حديث أبي موسى الله.

فإذًا الرؤية عند أهل السنة لا تكون في الدنيا ولا في البرزخ، وإنما هي يوم القيامة بقوة يجعلها الله على في أعين المؤمنين فيرونه، وهذه الرؤية رؤية من غير إحاطة؛ لأن الله على لا يُحاط به، قال في الرؤية رؤية من غير إحاطة؛ لأن الله على لا يُحاط به، قال الأنعام للاتُدركُ الأبصر وهو الأرض الله على قبضته يوم القيامة على فكيف بمخلوق واحد على أرض الله جميعًا قبضته يوم القيامة على فكيف بمخلوق واحد على أرض الله

إِذًا نقول بامتناع رؤية أحد لله عَجْكِ في الدنيا.

أما المخالفون لأهل السنة فهم ثلاث طوائف:

الطائفة الأولى: تنزعم أن الرؤية ممكنة في الدنيا وفي الآخرة، وهؤلاء هم الصوفية ومن نحا نحوهم؛ كقول رابعة العدوية (١) ـ وهي منسوبة لهم ـ حيث تقول في حب الله عَلَيْهُ: (٢)

أحبك حبين حب الهوى وحبًا لأنك أهل لذاكا

<sup>(</sup>۱) هي أم عمرو رابعة بنت إسماعيل البصرية ، العابدة الزاهدة ، قيل عاشت ثمانين سنة ، وتوفيت سنة ثمانين ومائة. انظر: صفة الصفوة (۲۷/۲)، ووفيات الأعيان (۲۸٥/۲)، والوافي بالوفيات (۲۷/۱٤)، وسير أعلام النبلاء (۲۱/۸)، والعبر (۲۷۸/۱).

<sup>(</sup>٢) انظر: حلية الأولياء (٣٤٨/٩)، ونفح الطيب (٣٢٥/٥)، وصفة الصفوة ٤/٣٧٥، ٤٤٠).

فأما الذي هـوحب الهـوى فـشغلي بـذكرك عمـن سـواكا وأمـا الـذي أنـت أهـل لـه فكشفك لي الحجب حتى أراكا فــلا الحمــد في ذا ولا ذاك لــي ولكـن لــك الحمــد في ذا ولا ذاك لــي وكل واحد منهم يزعم أنه رأى الله على في اليقظة، وهذا باطل؛ وذلك لأن الرؤية حُجبت عن موسى النيلا، وقال على لموسى النيلا كما في آية سورة الأعراف: ﴿ لَن تَرَينِ وَلَكِي انْظُرُ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّمُكَانَهُ فَسُوفَ سُونَ وَلَي الله على الله على الله على الدنيا في اليقظة (١)، منقول: الله على لا يُرى في الدنيا في اليقظة (١)، أما في المنام فأهل السنة يثبتون إمكان رؤية الله على في المنام، ورؤيته في المنام على صورته التي هو عليها على الأن هذه لا يمكن المنام في لا يراه الرائي على قدر إيمانه؛ لأن الرؤية يكون المقصود بها رؤية من يُؤمنُ به؛ فإن كان إيمانه قويًا رأى صورة يكون المقصود بها رؤية من يُؤمنُ به؛ فإن كان إيمانه قويًا رأى صورة حسنة؛ كما رأى النبي على أحسن صورة، قال على النبي الله على النبي الله على أحسن صورة، قال الله النبي الله على النبي الله المناه في أحسن صورة، قال الله النبي الله على النبي الله أحسن صورة، قال الله النبي الله على النبي الله أحسن صورة، قال المناه النبي الله أحسن صورة المناه الله المناه الله النبي الله أحسن صورة المناه الله المناه النبي الله أحسن صورة المناه المناه الله النبي الله أحسن صورة المناه الله المناه المناه المناه الله المناه الله المناه الله المناه المناه المناه المناه النبي الله المناه المناه

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية المنافقة في مجموع الفتاوى (٣٣٥/٢): «وقد اتفق أئمة المسلمين على أن أحدًا من المؤمنين لا يرى الله بعينه في الدنيا، ولم يتنازعوا إلا في النبي الشخاصة، مع أن جماهير الأئمة على أنه لم يره بعينه في الدنيا، وعلى هذا دلت الآثار الصحيحة الثابتة عن النبي والصحابة وأئمة المسلمين، ولم يثبت عن ابن عباس ولا عن الإمام أحمد وأمثالهما أنهم قالوا: إن محمدًا رأى ربه بعينه، بل الثابت عنهم إما إطلاق الرؤية وإما تقييدها بالفؤاد» ا. ه. وانظر: مجموع الفتاوى (٢٩/٦).

البارحة فِي أَحْسَنِ صُورَةٍ »(١)، وقوله: «فِي أَحْسَنِ صُورَةٍ»؛ لأنه الله المؤمنين إيمانًا.

وهذا من جهة الإمكان، والإمكان لا يدل على تكرار الوقوع، لكن قد يحصل، فقد يرى الرائي رؤيا قبيحة فيكون ذلك دالاً على ما في نفسه، ونحو ذلك، وهذه لا تُسمى رؤية لله على الما يرى ما يتمثل له إيمانه فيه، وليس هذا محل بحث الرؤية في المنام؛ لأنها ليست رؤية إلى ذات الله على وإنما هي شيء آخر، ضرب للأمثال يأذن الله على بها لحكمة (٢).

وفي الباب من حديث ابن عباس، وأبي هريرة، وابن عمر، وأنس، وعبد الرحمن بن عائش الحضرمي، وعمران بن حصين، وأبي رافع، وأبي أمامة، وثوبان عن النبي قلم، وقد أخرج الدارقطني الحديث برواياته المختلفة في كتابه رؤية الله (ص١٦٧ - ١٩١)، وروى جملة منها ابن أبي عاصم في السنة (١٧٣/)، وصححه الألباني بطرقه في ظلال الجنة.

(٢) قال شيخ الإسلام في مجموع الفتاوي (٣٣٦/٢): «والناس في رؤية الله على ثلاثة

الطائفة الثانية: تقابل الصوفية، وهي: طوائف الخوارج والمعتزلة ومن شابههم من الذين يقولون: إن رؤية الله على لا يمكن أن تكون لا في الدنيا ولا في الآخرة، قالوا: إن معنى قوله في الأرتمانطرة القيامة: ٢٣] يعنى: منتظرة، والنظريأتي بمعنى الانتظار.

والجواب عليه بما سبق من التفصيل في معنى النظر.من أن النظر ينقسم إلى ثلاثة أقسام، وما ذكروه باطل وممتنع ؛ لأن النظر هنا عُدي بـ (إلى)، وذكر محل النظر وهو الوجه، فلا يمكن أن يكون بحال بمعنى الانتظار.

قالوا: وأما قوله: ﴿ لِلَّذِينَ آحَسَنُوا الْمُسَنَى وَزِيَادَهُ ﴾ ليونس: ٢٦] فتفسير الزيادة بأنها النظر إلى وجه الله الكريم هذا من الآحاد، والآحاد لا تُقبل في العقيدة، وإنما الزيادة هنا هي نعيم يزيدهم الله على هكذا زعموا وقالوا: ومن الأدلة على ذلك: قوله على الله على الله على الله الله المحكة المُعَمَنَ الله الله المحكة المُعَمَنَ الله المحكة المحكة المحكة المحكة المحكة المحكة المحكة المحكة المحكمة المحكة المحكمة الله المحكمة الله المحكمة الم

=

أقوال: فالصحابة والتابعون وأئمة المسلمين: على أن الله يُرى في الآخرة بالأبصار عيانًا، وأن أحدًا لا يراه في الدنيا بعينه، لكن يُرى في المنام، ويحصل للقلوب من المكاشفات والمشاهدات ما يناسب حالها، ومن الناس من تقوى مشاهدة قلبه حتى يظن أنه رأى ذلك بعينه، وهو غالط، ومشاهدات القلوب تحصل بحسب إيمان العبد ومعرفته في صورة مثالية ؟ كما قد بسط في غير هذا الموضع» ا. ه.

[الأنعام: ١٠٣] والإدراك بمعنى الرؤية، فقوله: ﴿ لَاتُدْرِكُمُ ٱلْأَبْصَنُرُ ﴾ يعني: لا تراه الأبصار، وهذا عام يشمل الدنيا والآخرة.

والجواب عن ذلك أن نقول: إن قوله: ﴿ لَاتُدْرِكُمُ الْإِدراكِ الإِدراكِ اللهِ الإِدراكِ اللهِ الهُ اللهِ الله

قالوا: وحينما سأل موسى المنظم ربه وقال: ﴿ رَبِّ أَرِنِ أَنظُرُ إِلَيْكَ ﴾ الأعراف: ١٤٣] وهذا الأعراف: ١٤٣] وهذا الأعراف: ١٤٣] وهذا يشمل الدنيا والآخرة؛ لأن (لن) تفيد تأبيد النفي مطلقًا، يعني: أن ما بعدها منفى إلى الأبد ما لم يأت استثناء.

والجواب أن هذا غلط في باب النحو، وغلط على العربية ؛ ولهذا قال ابن مالك ﷺ في الكافية الشافية : (١)

ومن رَأَى النفي يلَن وهم المعتزلة و فقولَه اردُد و خلافَ فاغ ضدا من رَأَى النفي يلَن وهم المعتزلة و فقولَه اردُد ؛ لأنه لا يُعرف عن العرب ذلك، وسواه فاعضدا ؛ لأن ولن لا تدل على النفي المؤبد وكما ذكر ذلك ابن هشام (٢) في والمغني، ودليل ذلك من القرآن أن الله والخيل أخبر عن مريم أنها قالت: ﴿ فَكَنَ أَكَلِمَ ٱلْيَوْمَ إِنْسِينًا ﴾ [مريم: ٢٦]، فلو كانت ﴿ فَكَنْ ﴾ تدل على النفي المؤبد لم يكن التقييد بقولها: ﴿ ٱلْيَوْمَ ﴾ له معنى، فقوله والله المن التأييد على التأبيد ؛ كما قال ابن مالك والله من أن ﴿ فَكَنْ ﴾ لا تقتضى التأبيد ؛ كما قال ابن مالك والله من أن ﴿ فَكَنْ ﴾ لا تقتضى التأبيد ؛ كما قال ابن مالك والله من أن الله عنه الله المنافية المنابيد ؛ كما قال ابن مالك والله من أن الله كان التقاليد من التأبيد ؛ كما قال ابن مالك والله المنافئة الله المنافئة المنا

<sup>(</sup>١) انظر: شرح الكافية الشافية (١٠٥/٢).

<sup>(</sup>٢) هو جمال الدين أبو محمد عبد الله بن يوسف بن أحمد بن هشام الأنصاري الحنبلي، النحوي العلامة، برع في العربية، ففاق أقرانه بل الشيوخ، وصنف مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، اشتهر في حياته وأقبل الناس عليه، وقد كتب عليه حاشية وشرحًا لشواهده، وشرح ألفية ابن مالك، ومن شعره:

ومن يصطبر للعلم يظفر بنيله ومن يخطب الحسناء يمسبر على البدل ومن يخطب الحسناء يمسبر على البدل ولد سنة ثمان وسبعمائة. انظر: الوفيات (٢٣٤/٢)، وشذرات الذهب (١٩١/٦).

المقصود من هذا أنهم استدلوا بهذه الأدلة على هذا النحو، ويوردون شواهد على ذلك، وفي هذا الزمن بخصوصه يتبنى مسألة الرؤية بقوة «إلاباضية»، ويدعون الناس إلى ذلك، ويقيمون الأدلة على ما زعموا، والأدلة التي يستدلون بها عند التحقيق والنظر والعلم كلها ساقطة لا تصلح للاعتماد ولا الاعتضاد أصلاً لنفي دلالاتها التي زعموها.

وأيضًا من أدلة المعتزلة على نفي الرؤية قولهم: إن الرؤية لا يمكن أن تكون إلا إلى جهة، والجهة ممتنعة في حق الله رهجة؛ لأنه إذا كان رهجة في جهة فمعنى ذلك أنه متحيز، فإذا كان متحيزًا فمعناه أنه شبيه بالأجسام، وهذا باطل؟ فقالوا: ننفي الرؤية لأجل هذا.

والجواب: أن هذا القول صحيح من جهة أن الرؤية لا تكون إلا في جهة، ولكن كون الجهة من صفة الأجسام هذا مبني على تشبيههم الحال بالحال، والله على نثبت له العلو، والعلو أحد الجهات، فهو على في العلو، والناس يرونه وهو على عالم عليهم بذاته على وأما التحيز فهو منفي؛ لأن الرؤية معها عدم الإحاطة، وعدم الإحاطة بسبب أن الله على بكل شيء محيط، لا يحيط البشر به وهو على محيط بهم المراكزية في المناس يوقي المناس المناس

الطائفة الثالثة: الأشاعرة، والماتريدية قالوا: نثبت الرؤية كما دلت عليه الأدلة من الكتاب والسنة، فنثبت أن الله عَلِل يُرى، ولكن

الرؤية إما أن تكون إلى جهة أو إلى غير جهة ، فإذا كانت إلى جهة اقتضى ذلك التحيز، فنمنع ذلك ونقول: الرؤية تكون إلى غير جهة ، وذلك بإدراك يُجعل في العين.

إذًا عندهم إثبات الرؤية إلى غير جهة ـ وهذا غير معقول ـ مع سلب البصر، تلك الرؤية عندهم: جعلوا الرؤية إدراكًا يكون في العين، يعني: أن العين لا تنظر ولكن الله رجم يخلق إدراكًا في العين لذلك.

وهذا القول باطل أيضًا؛ لأن الله على جعل الرؤية للوجوه في قوله: ﴿ وَجُوهُ مُومَ بِنَا اللهِ عَلَى اللهِ القول القول القور ليلة البدر فقال: ﴿ إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَمَا نَظْر إلى القور ليلة البدر فقال: ﴿ إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَمَا مَرُونَ مَلَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

أولاً: أن رؤيتكم للقمر ليلة البدر فيها أن الرؤية بالبصر.

ثانيًا: أن الرؤية لمن هو عال عليكم « إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَمَا تَرَوْنَ هَذَا القمر».

ثالثًا: أنه لا يزدحم الناس في رؤيته بل يراه المؤمنون جميعًا، حيث قال: (لا تُضَامُّونَ فِي رُوْيَتِهِ، وسيأتي الكلام على هذا الحديث

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٥٤)، ومسلم (٦٣٣) من حديث جرير بن عبد الله ﷺ.

في قسم السنة ـ إن شاء الله تعالى ـ.

وقولهم: إن ثم رؤية إلى غير جهة. هذا غير معقول؛ ولهذا المعتزلة أحذق. فقالوا: ليس ثم رؤية إلا إلى جهة، فإذا أثبتم الرؤية فأثبت الرؤية فأثبت الرؤية فأثبت الجهة، فأثبت الجهة، وهذا الكلام صحيح، فإذا أثبتت الرؤية فَتُثبت الجهة، ولكن الجهة مجملة، أي جهة؟ نقول: هي جهة العلو؛ لأن العلو ثابت لله على قال قل المحدة في العلى المحدة في ا

قال على الله عد ذلك: (وَهَذَا الْبَابُ فِي كِتَابِ اللهِ كَثِيرٌ)، ويعني بهذا الباب: باب الصفات أو باب الإيمان بالله على وجه العموم، ومن أراد الهدى أخذ الإيمان من القرآن، فإن ذلك في القرآن كثير من جهة آيات الصفات، وآيات الغيبيات، والأسماء، والأفعال، والجنة والنار، والصراط، والميزان، وأمور الإيمان كلها في كتاب الله على الله المحلى.

قال: (مَنْ تَدَبَّرَ الْقُرْآنَ طَالِبًا لِلْهُدَى مِنْهُ)، فإن تدبر القرآن واجب؛ لأن الله عَلَيْ حث عليه وأمر به (١)، وقال على: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْمَاكَ أَمْعَلَى

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم ﴿ اللَّهُ فِي نُونيته :

فَتَدَدَّبُرِ القُرانَ إِن رُمِتَ الهُدَى فَالعِلمُ تَحتَ تَدَبُّرِ القُرانِ القُرانِ القُرانِ القُرانِ الفَرانِ النونية بشرح ابن عيسى (٣١٥/١).

قُلُوبِ أَقْفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤]، دلت الآية على أن من لم يتدبر القرآن فإن على قلبه قفلاً ، وقال: ﴿ أَفَلا يَتَدَبّرُونَ الْفَرْءَانَ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِعَيْرِ القرآن فإن على قلبه قفلاً ، وقال: ﴿ أَفَلا يَتَدَبّرُونَ الْفَرْءَ الْفَرْءَ الْفَرْدَ الْفَرْدُ الْفَرْدُ الْفَرْدُ الْفَرْدُ الْفَرْدُ الْفَرْدُ الْفَرْدُ الْفَرْدُ الْفَرْدُ الله الله عَلَى الله ع

عَلَى : ﴿ إِنَّاجَعَلَنَهُ قُرَءَ نَاعَرَبِيًا ﴾ [الزخرف: ٣]، وقالَ عَلَى : ﴿ إِنَّا أَنْرَلْنَهُ وَرُوا لَا يَاتَ. ﴿ إِنَّا أَنْرَلْنَهُ وَرُوا نَا عَرَبِيًا لِيوسف: ٢]، ونحو ذلك من الآيات.

فإذًا القرآن عربي يُفهم عن طريق هذا اللسان، والله على حث على تدبره بل وأمر بذلك، (فَمَنْ تَدَبَّرُ الْقُرْآنَ طَالِبًا لِلْهُدَى مِنْهُ؛ تَبَيِّنَ لَهُ طَرُيقُ الْحَقُ)، وقول الشيخ عَلَيْكُه : (طَالِبًا لِلْهُدَى مِنْهُ) يدل على أن من الناس من يتدبر القرآن ولكن ليس على طلب الهدى منه، وإنما لطلب التأويل والاعتساف والتحريف، وهذا حاصل عند أهل الأهواء المضلة، فإن المعتزلة منهم من تدبر القرآن لكن لا لطلب الهدى، ولكن لطلب صرف وجوه الآيات عن ظاهرها وعن حقائقها إلى تأويلات باردة وتحريفات زائغة.

(فَمَنْ تَدَبَّرَ الْقُرْآنَ طَالِبًا لِلْهُدَى مِنْهُ، تَبَيَّنَ لَهُ طَرُيقُ الْحَقُ)، وهذا واجب أن يُتدبر القرآن لأخذ الهدى منه ؛ لأن القرآن جعله الله عَلَى هاديًا للتي هي أقوم، قال عَلَى: ﴿ إِنَّ هَلَدَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ الْقَوْمُ ﴾

الإسراء: ٩]، وقوله: ﴿ لِلَّتِي هِ الْحَامِ الْمُحْبَارِ القرآن يهدي للتي هي يشمل الأخبار والأحكام، ففي باب الأخبار القرآن يهدي للتي هي أقوم، وفي باب الأحكام القرآن يهدي للتي هي أقوم، فمن أراد الهدى فهو في كتاب الله على مومن أراد إصلاح النفس فهو في القرآن، ومن أراد بيان الإيمان فهو في القرآن، ومن أراد الأحكام فهي في القرآن، والسنة مبينة للقرآن وشارحه له ودالة عليه ومفسرة له ؟ كما قال الله والسنة مبينة للقرآن وشارحه له ودالة عليه ومفسرة له ؟ كما قال الله النحل: ٤٤].

وهذه الجمل الأخيرة التي ذكرها الشيخ للدلالة على شيء، وهو أن أهل الباطل الذين خالفوا طريقة القرآن إنما أخذوا طريقتهم من أقوال أهل الكلام، ومن أقوال المناطقة، ومن أقوال اليونان، واليونان أثروا في صياغة ذهن الناظرين في العقائد؛ لأن اليونان جاءوا بالفلسفة، والمنطق من الفلسفة، والفلسفة على قسمين:

- قسم فيه إصلاح للعقل كما يزعمون.
  - وقسم فيه إصلاح للنفس.

أصحاب إصلاح العقل وضعوا القوانين التي بها تُعرف حقائق الأشياء، ويَسْلَم بها المنطق والعقل من الخطأ، وأصحاب إصلاح النفس هؤلاء يقال لهم: الإشراقيون اتباع أفلوطين الإسكندراني، هذا جعل

الفلسفة لإصلاح النفس، وطائفة كأرسطو وأفلاطون .. إلى آخره، جعلوها لإصلاح العقل.

هاتان المدرستان دخلتا على البلاد الإسلامية لما تُرجمت الكتب اليونانية، فمن أهل الإسلام من أراد إصلاح عقله عن هذا الطريق فنتج أنهم وجدوا أشياء مصادمة للنصوص، فأرادوا ألا يخرجوا من الإسلام فيقبلوا ما جاء به أولئك من العقول الصحيحة للأن اليونان كانوا يمدحون كثيرًا ويأخذون بما جاء في الشريعة، فنتج من هذا الخليط ما يسمى علم الكلام.

والإشراقيون تُرجمت كتبهم ودخلت في بلاد الإسلام، وكان أناس ينظرون في هذه الكتب، ونتج من نظرهم أن وجدوا تلك الطريقة طريقة الإشراقيين في إصلاح النفس - التي تخالف طريقة أهل الإسلام، فأخذوا منها بما لا يُخالف عندهم طريقة أهل الإسلام، فنتج من هذا الخليط التصوف، وهذا كله نشأ عن طريق دخول تلك الأفكار اليونانية إلى بلاد المسلمين.

ولهذا الشيخ والله نبه إلى هذا الأصل بقوله: (مَنْ تَكبَّرَ الْقُرْآنَ طَالِبًا لِلْهُدَى مِنْهُ؛ تَبَيَّنَ لَهُ طَريقُ الْحَقُ)، فطريقة أهل الكلام في إثبات وجود الله أخذوها من المناطقة وليس من القرآن، وهي طريقة مختلفة، فأولئك يثبتون وجود الله عن طريق حدوث الأعراض، والقرآن يثبت وجود الله عن طريق افتقار الإنسان، وأنه لم يصنع شيئًا لنفسه،

وهذا بحث طويل يسمى صلة التفكير الإسلامي بالفكر اليوناني عند كثير من الباحثين.

وبهذا ننتهي من القسم الأول وهو ذكر الآيات الدالة على الصفات، وشيخ الإسلام أطال في هذه الآيات لأجل أن يثبت هذا الباب؛ لأن هذا الباب ضل فيه كثير من المخالفين.

وسيأتي إن شاء الله القسم الثاني . قسم السنة . وسيكرر الكلام على الصفات أيضًا التي ثبتت في السنة ، ومنها الصفات التي سبق إيضاحها ؛ لهذا سنذكر شرحًا وجيزًا فيها ، وسنحيل على ما سبق شرحه من أصل الصفات ؛ لأن إيضاح الواسطية قد يكون إيضاحًا تفصيليًا وقد يكون إيضاح مباحث ، وهكذا كتب الاعتقاد.

**فالإيضاح التفصيلي:** أن نأخذ كل آية: تفسيرها، وما يتعلق بها من مباحث، ومن مباحثها إثبات الصفة التي فيها.

والطريقة الإجمالية على طريقتنا : أن نأخذ مجموع الآيات ومراد الشيخ من الاستدلال بها وما تضمنته من الصفات أو من الإيمان، ثم نعرض المبحث بشكل عام. والله أعلم

تم بحمد الله الجزء الأول، ويليه الجزء الثاني يبدأ بفصل في الاستدلال على إثبات أسماء الله وصفاته من السنة





719

## فهرس الجزء الأول

| الصفحة     | الموضوع                                        |
|------------|------------------------------------------------|
| ٧          | مقدمة الناشر                                   |
| 11         | مقدمة الشارح                                   |
| ١٢         | سبب كتابة هذه العقيدة                          |
| ١٣         | عناية أهل العلم بها                            |
| 18,14      | نبذة مختصرة عما تضمنته هذه العقيدة             |
| 17,10      | أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة                 |
| ١٦         | بيان أفضل شروحها                               |
| ١٨         | ما تميزت به كتابات شيخ الإسلام ابن تيمية كالله |
| ۲۱         | بداية المعتقد                                  |
| ۲۱         | بيان معنى البسملة                              |
| ۲ ٤        | شرح معنى الحمد                                 |
| <b>Y</b>   | جماع موارد الحمد                               |
| ۸۲، ۲۲     | المراد بالهدى ودين الحق                        |
| <b>۲</b> 9 | معنى (كفى بالله شهيدًا)                        |
| ٣٣         | معنى الشهادة                                   |
| 70,72      | ركنا كلمة التوحيد                              |
|            |                                                |

| الصفحة     | الموضوع                                                                                                                 |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 47         | معنى كلمة التوحيد                                                                                                       |
| ۴٨         | تفاسير المتكلمين للإله وبيان الصواب فيها                                                                                |
| 49         | إعراب (لا إله إلا الله)                                                                                                 |
| ٤٣         | أنواع ادعاء الشريك                                                                                                      |
| ٤٥ .       | أقسام التوحيد الثلاثة                                                                                                   |
| 57         | الرد على من أنكر تقسيم التوحيد إلى أنواعه الثلاثة                                                                       |
| ٥٠         | تقسيم آخر لأنواع التوحيد                                                                                                |
| 0 *        | معنى شهادة أن محمدًا رسول الله                                                                                          |
| ٥١         | الفرق بين النبي والرسول لغة واصطلاحاً                                                                                   |
| 17         | معنى صلاة الله على نبيه على نبيه على الله على الله على الله على الله على الله على الله الله الله الله الله الله الله ال |
| 11         | أقوال العلماء في حكم الصلاة على النبي على النبي                                                                         |
| 77         | المراد بالآل                                                                                                            |
| 7.7        | معنى (أما بعد)                                                                                                          |
| 79         | المراد بالفرقة الناجية                                                                                                  |
| ٧.         | الكلام على حديث الافتراق                                                                                                |
| ٧٢         | المراد بالجماعة                                                                                                         |
| √ <b>£</b> | أجوبة شيخ الإسلام عما وجه إليه من الأسئلة في مجلس المحاكمة                                                              |
| <b>/</b> 0 | المراد بقيام الساعة                                                                                                     |

| الصفحة     | لموضوع                                              |
|------------|-----------------------------------------------------|
| ٧٦         | ت<br>شرح المراد بأهل السنة والجماعة                 |
| ٧٧         | اطلاقات أهل السنة                                   |
| ٧٨         | استعمال السلف للفظ (الجماعة) والأحاديث الواردة فيها |
| <b>V</b> 9 | الأقوال في تفسير الجماعة                            |
|            | الرد على من يقول: (طريقة السلف أسلم ، وطريقة الخلف  |
| ٨٩         | أعلم وأحكم)                                         |
| 91         | الكلام على أركان الإيمان عند أهل السنة والجماعة     |
| 94         | مبحث في معنى الإيمان لغة وشرعا                      |
| 1 • 1      | معنى الإيمان بالله ﷺ                                |
| ۱۰۳        | معنى الإيمان بالملائكة ومراتبه                      |
| 1.7        | أنواع الملائكة                                      |
| 1 • 9      | معنى الإيمان بالكتب                                 |
| 11.        | معنى الإيمان بالرسل                                 |
| 111        | معنى الإيمان باليوم الآخر                           |
| ۱۱۳        | معنى الإيمان بالقدر ومراتبه                         |
| 110        | أصول الإيمان عند المعتزلة                           |
| 110        | الأصول عند الرافضة                                  |

| الصفحة | الموضوع                                                                                                    |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 117    | الإيمان بصفات الله عَظِلِّ                                                                                 |
| 114    | ما يوصف الله ﷺ على أقسام                                                                                   |
| ١٢.    | قواعد مهمة في باب الأسماء والصفات                                                                          |
|        | ظاهر النص ينقسم إلى ظاهر إفرادي وظاهر تركيبي وبيان                                                         |
| ١٣٨    | ذلك                                                                                                        |
| 124    | انقسام الحقيقة إلى حقيقة إفرادية وحقيقة تركيبيه                                                            |
| ١٤٧    | بيان معنى التحريف وأقسامه                                                                                  |
| 100    | بيان معنى التعطيل وأقسامه                                                                                  |
| 171    | بيان معنى التكييف وكيفيته                                                                                  |
| 174    | بيان معنى التمثيل                                                                                          |
| 177    | الفرق بين طريقة أهل السنة في الإثبات والنفي وطريقة أهل البدع                                               |
|        | الكلام على الكاف في قوله الله الله الله الله الله الكلام على الكاف في قوله الله الله الله الكلام على الكاف |
| ٨٢١    | السَّييعُ الْبَصِيرُ ﴾                                                                                     |
| ١٧٣    | الفرق بين المشابهة والمماثلة                                                                               |
| 140    | أقسام المشابهة ثلاثة                                                                                       |
| 179    | معنى الإلحاد لغة واصطلاحا                                                                                  |
| ۱۸۲    | بيان المراد بالسمي والكفؤ والند                                                                            |
| 110    | إبطال قياس الخالق على المخلوق                                                                              |

| الصفحة   | الموضوع                                                                   |
|----------|---------------------------------------------------------------------------|
| ۱۸۷      | إبطال دعوى المجاز والتأويل والصفات                                        |
| ١٩.      | بيان أن رسل الله تعالى صادقون مصدقون                                      |
| 191      | المراد بالذين قالوا على الله ما لا يعلمون                                 |
| 194      | شرح قوله ﷺ: ﴿ سُبُحُنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِزَّةِ عَمَّا يَصِهْونَ ﴾        |
| 198      | موارد التسبيح في الكتاب والسنة خمسة                                       |
| 190      | بيان معاني العزة الثلاثة                                                  |
| 197      | أنواع السلامة                                                             |
|          | من عقيدة أهل السنة: الجمع بين النفي والإثبات في وصفه على،                 |
|          | وبيانُ أن النفي عندهم يكون مجملاً، والإثبات مفصلاً، والنفي                |
| ۲۰۱      | المحض لا يثبت كمالاً                                                      |
| ۲ • ٤    | بيان طريقة أهل البدع في النفي والإثبات                                    |
| 711      | الكلام على سورة الإخلاص وفضلها                                            |
| 418      | مسألة تفاضل كلام الله ﷺ                                                   |
| Y 1 A    | ما روي في سبب نزول سورة الإخلاص                                           |
| 777      | كلام المفسرين في معنى (الصمد)                                             |
|          | بيان معنى قوله ﷺ: ﴿ لَمْ سِكِلِدْ وَلَـمْ يُولَــدْ ۞ وَلَـمْ يَكُن لَهُۥ |
| <b>7</b> | كُ فُوا أَحَادًا ﴾                                                        |

| الصفحة       | لموضوع                                                                               |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| 774          | الكلام على تفسير آية الكرسي وفضلها                                                   |
| 777          | معنى اسم الله ﷺ (الحي)                                                               |
| 7 2 1        | معنى اسم الله على (القيوم)                                                           |
| 7 2 2        | مبحث في الشفاعة وشروطها وأنواعها                                                     |
| 727          | إثبات صفة العلم لله على الله الله الله الله الله الله الله ال                        |
|              | الكلام على الكرسي ومعناه والرد على من فسره بالعرش أو                                 |
| 7 2 9        | بالعلم                                                                               |
| 707          | بيان أنواع العلو الثابتة لله ﷺ والرد على المؤولة                                     |
| YOV          | ذكر بعض فوائد آية الكرسي                                                             |
| ۲٦.          | معنى اسمه ﷺ (الأول)، و(الآخر)                                                        |
| 077          | معنى اسم الله ﷺ (الظاهر)، و(الباطن)                                                  |
| <b>TV1</b>   | معنى التوكل                                                                          |
| 777          | كلام أهل العلم فيمن قال: (توكلت على الله ثم عليك)                                    |
| 110          | اسم الله ﷺ (الحكيم) وما يشمله من معان                                                |
| ۲۷۸          | معنى اسم الله ﷺ (الخبير)                                                             |
| ۲۸•          | الأدلة على إثبات صفة العلم لله تعالى والرد على المبتدعة                              |
| <b>'</b> A 1 | تنبيه لما وقع في كتاب الحيدة لعبد العزيز الكناني                                     |
| 'Λξ          | الكلام على قوله تعالى: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِتُ ٱلْفَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ ﴾ |

| الصفحة     | الموضوع                                                                   |
|------------|---------------------------------------------------------------------------|
| <b>Y</b>   | بموضعي<br>إثبات دخول التعليل في أفعال الله تعالى القدرية والشرعية         |
|            |                                                                           |
| 414        | معنى اسم الله ﷺ (القدير)                                                  |
| PAY        | أنواع تعلق القدرة عند الأشاعرة: صلوحي وتنجيزي                             |
| 791        | قول القائل: (والله على ما يشاء قدير)                                      |
| <b>797</b> | معنى الإحاطة                                                              |
| 793        | الكلام على اسم الله ﷺ (الرزاق)                                            |
| 790        | الكلام على اسم الله على الله الله الله الله الله الله الله ال             |
| X 9 X      | الكلام على إثبات السمع والبصر لله على المؤولة                             |
| ۲•٤        | إثبات المشيئة والإرادة لله ﷺ                                              |
| ٣٠٨        | انقسام الإرادة إلى كونية وشرعية                                           |
| rir        | جهات الإرادة عند الأشاعرة (صلوحية وتنجيزية)                               |
| ۳۱۷        | معنى الإرادة عند أهل السنة والجماعة                                       |
| ۳۱۸        | أقوال الناس في صفة الإرادة                                                |
| ٣٢٢        | إرادة الله ﷺ لها جهتان                                                    |
| 477        | الكلام على إثبات صفة المحبة والمودة لله والرد على من ينفيهما              |
| 44.        | أقوال الناس في صفة المحبة والمودة                                         |
| 200        | الكلام على قوله ١٠٠ ﴿ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ |

| الصفحة       | لموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٤٠          | الكلام على قوله ﷺ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 737          | الكلام على قوله ﷺ: ﴿ قُلْ إِن كُنتُونُكِبُونَ أَلَّهُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|              | الكلام على قوله ﷺ: ﴿ إِنَّاللَّهُ يُحِبُّ ٱلَّذِينَ يُقَنِّتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 450          | صَفّا كَأَنَّهُ مِنْيَكُنَّ مُرْضُوصٌ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 450          | الكلام على قوله ﷺ: ﴿ وَهُوَالْغَفُورَالُودُودُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٣٤٧          | إثبات صفة الرحمة لله على الله المنظمة الرحمة الله المنظمة الرحمة الله المنظمة الرحمة الله المنظمة المنطقة المن |
| ۳٥٠          | القول في الصفات كالقول في الذات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 401          | تفسير أهل البدع للرحمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 401          | بحث المجاز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 417          | رحمة الله ﷺ على قسمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 475          | معنى الشيء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 770          | معنى قوله ﷺ: ﴿ كُتُبُرَبُكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 477          | الفرق بين قول أهل السنة وقول المعتزلة في جزاء الأعمال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| *7./         | الكلام على قوله على قوله الله المناه  |
|              | إثبات عدد من الصفات الاختيارية كالرضا والغضب والسخط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>~</b> \ • | والكراهية والمقت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۷۱          | مذهب أهل البدع في الصفات الاختيارية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| الصفحة | الموضوع                                                     |
|--------|-------------------------------------------------------------|
| 44.    | إثبات صفة الإتيان والمجيء والنزول لله ﷺ                     |
| 498    | الكلام على لفظ الحركة                                       |
| 490    | مذهب المبتدعة في الصفات الفعلية والرد عليهم                 |
| ٤٠٦    | إثبات الوجه لله ﷺ                                           |
| ٤١٣    | المضاف إلى الله ﷺ نوعان                                     |
| ٤١٦    | الكلام على طريقة البيهقي في كتابه الأسماء والصفات           |
|        | تقسيم الأسماء والصفات إلى: صفات جلال، وأسماء جلال،          |
| ٤١٨    | وصفات جمال، وأسماء جمال                                     |
| ٤٢١    | إثبات اليدين لله ﷺ                                          |
| 277    | بيان أن النصوص الواردة في إثبات اليدين على ثلاثة أنحاء      |
| 240    | بيان مذهب المؤولة في اليدين                                 |
| ٤٢٨    | إثبات العينين لله على الله الله الله الله الله الله الله ال |
| 343    | بيان مذهب المعطلة في العينين                                |
| ٤٣٧    | بيان أن الحكم نوعان قدري وشرعي                              |
| ٤٣٧    | أنواع الصبر الثلاثة                                         |
| 133    | إثبات السمع والبصر لله ﷺ                                    |
| 224    | بيان مذهب أهل البدع في هاتين الصفتين                        |

| الصفحة       | لموضوع                                                                               |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٤٤          | إتيان السمع في النصوص على أربع أنحاء                                                 |
| έźγ          | إِثبات رؤية الله ﷺ لعباده                                                            |
| ٤٥١          | أنواع المعية                                                                         |
| १०४          | بيان مذهب المبتدعة في الرؤية                                                         |
| १०२          | كلام المفسرين في قوله ﷺ: ﴿ <b>إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَنَّبِعُ ٱلرَّسُولَ</b> ﴾ الآية |
| ٤٦٠          | إثبات المكر والكيد لله على الله الله الله الله الله الله الله ال                     |
| 277          | أقوال أهل العلم في تفسير المكر                                                       |
| ٤٦٧          | بيان مذهب أهل البدع في هذه الصفة ونحوها                                              |
| ٤٦٨          | إثبات صفة العفو والمغفرة والعزة لله ﷺ                                                |
| ٤٧٦          | بيان مذاهب أهل البدع في هذه الصفات                                                   |
| ٤٧٧          | حكم الإقسام بالصفات وأنواعه                                                          |
|              | طريقة أهل السنة في إثبات الصفات: (التفصيل في الإثبات،                                |
| ٤٨٠          | والإجمال في النفي)                                                                   |
| ٤٨٦          | الكلام على معنى السمي                                                                |
| 7.           | المراد بالمثل الأعلى                                                                 |
| ۲ <i>۸</i> : | طريقة أهل البدع في النفي والإثبات                                                    |
| 9 .          | نفي الشريك عن الله ﷺ                                                                 |

| الصفحة | الموضوع                                                               |
|--------|-----------------------------------------------------------------------|
| ٤٩٠    | كمال النفي يكون بالإثبات مع التنزيه                                   |
| 291    | معنى التسبيح وموارده في النصوص                                        |
| 898    | أنواع الشركة في الملك                                                 |
| १९१    | فائدة في معنى اللام في قوله تعالى: ﴿ لَمُٱلْمُلُكُ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ ﴾ |
| 897    | معنى (تبارك)                                                          |
| ٤٩٨    | الطوائف التي ادعت الولد لله تعالى وتقدس                               |
| 0.7    | النهي عن ضرب الأمثال لله على الله الله الله الله الله الله الله ال    |
| 0 • 0  | إثبات استواء الله على عرشه                                            |
| 0.7    | معنى الاستواء                                                         |
| ٥٠٨    | المعاني الكلية تختلف معانيها بالإضافة                                 |
| 0 • 9  | الفرق بين الصفة والصفة، كالفرق بين الذات والذات                       |
| 0) •   | فرق المبتدعة المخالفة في مسألة الاستواء                               |
| 017    | وصف العرش في القرآن والسنة                                            |
| 011    | مذهب المبتدعة في العرش                                                |
| 07:    | معاني الاستواء عند أهل السنة                                          |
| 071    | الآيات المذكور فيها الاستواء على قسمين                                |
| ۸۲٥    | حجج أهل البدع في تأويل الاستواء                                       |

| الصفحة | لموضوع                                                                                              |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 021    | لرد عليهم                                                                                           |
| ٥٣٤    | الآيات في إثبات علو الله ﷺ                                                                          |
| ٥٣٥    | أقسام العلو                                                                                         |
| 041    | مذهب أهل البدع في مسألة العلو                                                                       |
| ٥٣٨    | الدليل الفطري على إثبات العلو والرد على الجويني                                                     |
| 0 2 7  | تنبيه: العلو هو الفوقية                                                                             |
| 0 £ £  | الأدلة على إثبات معية الله على الله الله الله الله الله الله الله ال                                |
| ٥٤٧    | أقسام المعية                                                                                        |
| 001    | معنى المعية عند أهل البدع والرد عليهم                                                               |
| 001    | الأدلة من القرآن على إثبات الكلام لله على الله الله الله الله الله الله الله ال                     |
| 170    | بيان أن كلام الله تعالى من جنس الصفات الأُخر                                                        |
| 770    | كلام الله تعالى بحرف وصوت يُسمع                                                                     |
| 770    | تنوع الأدلة الدالة على صفة الكلام                                                                   |
| ٥٦٣    | كلام الله على قلى قليم النوع حادث الآحاد                                                            |
| 075    | أقوال المبتدعة في مسألة الكلام                                                                      |
| 079    | إثبات تنزيل القرآن من الله على الله الله الله الله القرآن من الله الله الله الله الله الله الله الل |
| 079    | بيان أن القرآن كلام الله تعالى منزل غير مخلوق والأدلة على ذلك                                       |
| ٥٧٤    | المضاف إلى الله على قسمان المضاف إلى الله الله الله الله الله الله الله ال                          |

| الصفحة | الموضوع                                             |
|--------|-----------------------------------------------------|
| 040    | معنى الوحي لغة واصطلاحًا                            |
| ٥٧٧    | مذهب أهل السنة أن الكتاب والقرآن شيء واحد           |
| ٥٧٨    | الأنحاء التي جاء بها لفظ الإنزال                    |
| ٥٨٠    | مراتب القرآن العظيم                                 |
| ٥٨٢    | مسألة (اللفظ)                                       |
| ٥٨٣    | أقوال أهل البدع في مسألة الكلام والقرآن والرد عليهم |
| 090    | إثبات رؤية المؤمنين لربهم يوم القيامة               |
| 091    | الأنحاء التي ورد عليها لفظ (النظر) في القرآن        |
| 7•7    | معنى إثبات الرؤية عند أهل السنة                     |
| 7 • £  | المخالفون في هذه المسألة من أهل البدع               |
| 715    | من تدبر القرآن طالبًا للهدى منه، تبين له الحق       |
| 118    | صلة التفكير الإسلامي بالفكر اليوناني                |
| 119    | فهرس الجزء الأول                                    |
|        |                                                     |



## www.moswarat.com



I SANT