

igas ditalal

(1)

في إحدى خرافات وألف ليلة وليلة»، يكاد الملك ومحمد بن سبائك، يقايض عرشه بخرافة عجيبة، والخضوع لسلطة والتخريف، يدفع الملك وشهرياره إلى التخلي عن قرار قتل النساء. وهذا الأمر، يتواتر في المرويات السردية العربية، بما يجعله مظهراً متكرراً فيها. وهنا لا بد أن يثار سؤال محدد، ما الذي يجعل المروي له \_ وغالباً، ما يكون ملكاً \_ يعرض عرشه لمن يروي له حكايات غريبة؟ إنها، فيما نرى، والمتعة التخلية، التي يشرها الراوي في ذهن المروي له، وهي المتعة الوحيدة التي يفتقر إليها، من بين متم كثيرة يتوفر عليا، فلا يكون أمامه إلا السعي في طلبها، بما يجعله، يستمرى، وضع مملكته تحت أقدام راوٍ مجهول، يطلق له عنان التخيل، ويبدد إحساسه بالعزلة الذاتية.

لقد انقرضت الآن المتع واللذات التي كان دملوك الخرافة يجدّون في طلبها، واستبدلت بنوع من والممتع العقلية التي يشرها البحث في أصول المعوفة ومصادرها. وفيما كانت وانستع التخيلية تلزم الملوك، الاستلقاء على طنافس وثيرة، أوجبت والمتع العقلية على الباحثين التقصي والتصنيف والمضاهاة والتحليل والاستنتاج، فاقترنت المتعة بالبحث، وأصبحا متلازمين، وصارت صعاب البحث سبباً، يجعل الباحثين يمضون قدماً في الاستغراق بمتعهم العقلية.

فما تلك الصعاب؟

(2)

تتركز الصعاب التي تواجه البحوث التي تعنى بـ والآثار المعرفية والإبداعية لأمّة من الأمم، حـول مجموعة من المحاور الأسـاسية المتـداخلة، وهي : طبيعة المـادة موضـوع البحث، والرؤية التي يصدر عنها الباحث، والمنهج الذي يتبـعه، والأهداف التي يتوخـاها من بحثه، ويقتضى بيان ذلك شيئاً من التفصيل. لقد بدأ في الربع الأخير من القرن العشرين اهتمام جاد ومركز للبحث في أصول الفكر العربي، ومصادره ومظاهره التركيبة والتعبيرية، بغية كشف سماته، وأبنيته وركائزه الاساسية التي يقوم عليها. وذلك من أجل تخصيب الجوانب الفاعلة فيه، ونقده نقداً علمياً، يمكنه من تجاوز الأسباب التي تشده إلى الوراء. ويفتح الأفق المامه، ليواكب الثورة المعرفية الحديثة التي شملت مكونات الفكر الإنساني ومظاهره كلها. وفيما استأثرت الأنظمة المعرفية للمقل العربي، ومظاهر التعبير اللساني والبلاغي بالاهتمام"، فإنه لم يول، اهتمام مماثل بمظهر آخر، لا يقل شاناً عن تلك، ألا وهو «المظهر السري» مشكل إلى جانب التناج المعرفي والشعري، الهيكل الكلي للثقافة العربية، بتجلياتها الفكرية والإبداعية.

إن الصعاب التي تشخص إزاء بحوث، تنتدب نفسها، لمعاينة ركن من أركان الموروث المعرفي والإبداعي، تكاد تكون متماثلة، وفي طليعتها: المادة الواسعة المتناثرة في مظانٍ كثيرة، مثل: مصادر الفقه وعلم الحديث والنفسير وعلم الكلام والتاريخ والأدب وكتب التراجم والطبقات والأخبار. فضلاً عن المرويات والمدونات السردية أو الشعرية. ويعود ذلك، فيما يعود، إلى أنّ الثقافة العربية، بمنظهرها الكلّي، تكونت واستقامت في دائرة دينية واحدة، وذلك أدّى إلى أنّ مكوناتها المختلفة، تتصل فيما بينها، على صعيد الرقية والمحتوى، وأحياناً الركائز والأنظمة والأبنية، على الرغم من توزعها بين حقول متعددة، الأمر الذي يلزم الباحث، فحص الأصول، واشتقاق مادة بحثه منها.

إنّ اشتقاق مادة البحث من مظانٍ لم يعتن بها، تحقيقاً وتبويباً ونهرسة، يمثل عقبة أولى في هذا المجال، تليها مهمة تصنيف المادة ذاتها، وربما من المفيد هنا وصف الطريقة التي استخلصت بوساطتها مادة والسردية العربية، إذ حددت الحقول الأساسية لمكونات الثقافة العربية، وجرى حفر وتنقيب في مصادرها الأصلية مثل علوم الدين والأدب والناريخ، فضلاً عن المرويات السردية التي تؤلف متن المادة، وذلك دون وساطة مراجع حديثة، قد تقوم على قراءة تلك المصادر، قراءة محكومة بظرف خاص، قد تجهض الهدف الذي يتوخاه البحث، وهو استنباط البنية السردية في الموروث الحكائي العربي كما تشكلت في يتوخاه اللعربية، وأعقب ذلك تصنيف المادة، وأوصلت الثوابت فيما بينها، على النحو

 (1) نحيل بهذا الصدد على عدد من البحوث المتميزة في هذا المجال، مثل: نقد العقل العربي لمحمد عبايد الجبابري، والشابت والمتحول لأدرنيس، والتفكير اللساني في الحضارة العربية لعبد السلام المسدى، والتفكير البلاغي عند العرب لحمادي صمود. الذي تشكلت فيه، وأخضعت بعد ذلك للتحليل، سواءً ما تعلق منها بالأطر العامة الموجهة للسرد، أم بالمتون السردية ذاتها.

اتجهت عناية البحث إلى منحى محدد من مناحي الثقافة العربية وهو «السرد» بوصفه مظهراً تعبيرياً، تكون في محضن الثقافة العربية \_ الإسلامية. وتكيف بفعل الموجهات الخارجية التي صاغت أنظمته، ثم تركزت تلك العناية، حول «سردية» ذلك المظهر، بغية استنباط أبنيته الداخلية، ف «السردية» لا تعني بالمتون السردية ذاتها، إنما بكيفيات ظهور مكوناتها سردياً (Narrativity أي بالممارسة التي اتخذتها مكونات السرد ضمن البنية السردية. ولقد تجنب البحث، ما استطاع، إخضاع «السردية العربية» إلى معيار خارجي مستمد من موروث سردي آخر، فما كان يهدف إليه هو تحديد طبيعة السردية العربية، كما تكونت في نطاق المحضن الثقافي الذي تشكلت فيه.

لم ينظر إلى السرد العربي، بوصفه ركناً معرفياً محضاً من أركان الثقافة العربية، إنما نظر إليه، بوصفه مظهراً إبداعياً تمثيلياً، استجاب لمكونات تلك الثقافة، فتجلت فيه على أنها مكونات خطابية. انزاحت إليه بسبب هيمنة موجهاتها الخارجية وبخاصة الشفاهية والإسناد، فالسرد العربي، خلفية تتمرأى فيها تلك الموجهات، وهو يقوم بد وتمثيل (Representation خطابي لها، وليس عكسها «Reflection» بصورة آلية.

لقد استدعت هذه الرؤية للموروث السردي الحاجة إلى عملية منهجية تعوّمها، وتعبر عنها، فاعتُمد على أنواع من والاستقراء الفني الذي يستند إلى الاستنطاق تارةً، والوصف تارةً أخرى. إذ شُخصت النوابت والمتغيرات في مادة البحث، وكلّف العمل على كل محور من محاورها على مستويين، أولهها: وصف المحور منفصلاً بذاته، وثانيهها: وصفه متصلاً بغيره. وفيما تم استنطاق الأصول، ابتغاء استخلاص الهياكل التي تؤطر بنية المرويات السردية، في القسم الأول من البحث، تم في القسم الثاني منه، الاعتماد على نوعين من الوصف والمعاينة؛ الأول: تاريخي تعاقبي "Daichronie» غاينه كشف تشكل الأنواع المتصية الرئيسة كالخرافة والسيرة والمقامة؛ والثاني: وصفي تزامني "Synchronic» انصب الامتمام فيه على مكونات البنية السردية للأنواع المذكورة، وترج التحليل، بكشف مستويات التماثل بين بنية الموجهات الخارجية وبنية السرد، بما يؤكد أن الاتصال قائم مستويات التماثل بين بنية الموجهات الخارجية وبنية السرد، بها يؤكد أن الاتصال قائم ووروى وم ووى له.

راعى البحث استنطاق الأصول المعرفية، استنطاقاً يبتعد عن والتقويل، ويترك لها أن تكشف عما تغيّه دونما تعسف، سرى تـوفير والـظروف المنهجية، التي تـــهـل، بوسـاطة القراءة، عملية كشف المقاصد والمرامي التي تنطوي عليها تلك الأصول. ذلك، أنّ الهدف، لا يتجه إلى كشف تناقضات الأصول بذاتها، إنما استطاقها، بما يجعلها تسفر عمّا تكتّ، لتتجه إلى كشف تناقضات الأصول بذاتها، إنما استطاقها، بما يجعلها تسفر عمّا تكتّ، المتضح طبيعة الموجهات الخارجية التي كانت تمارس سلطنها في الخطاب السردي. كما امثل البحث، وهو، ينظر إلى نتاج الثقافة العربية، بوصفه كدلًا موحداً، وإلى المرويات السردية كونها جزءاً منه، إلى ثنائية الاتصال/الانفصال. إذ تجلى الاتصال فيه، بالوقوف على الأطر الموجهة، وعد المرويات السردية مظهراً خطابياً تشكل فيها، وتمثل الانفصال، بالوقوف على المظهر الفني للنوع القصصي، بما ينطوي عليه من ثوابت متواترة تحدد بنيته السردية. فالانفصال ضرورة منهجية، يغذي البحث بالموضوعية التي لا تتأثر مباشرة بعوامل التطور التاريخي، أو بالثوابت المتزاحة إلى الخطاب من خارجه، فيما يعد الاتصال ضرورة ثقافية، لأنه يستجيب لأهداف البحث في تحديد طبيعة السردية العربية ضمن البنية الثقافية . العامة. لهذا، ففي الوقت الذي مكن الانفصال فيه، من رصد البني السردية للأنواع، مكن الانصال من كشف خصائص البنية السردية عامة.

لم يكن البحث يهدف بمصطلح دالسردية العربيّة إلى مقصد عرقي، إنما هدف إلى الوقوف على المرويات السردية التي تكونت، أغراضاً وبنى، ضمن الثقافة التي انتجتها اللغة العربية، والتي كان التفكير والتعبير فيها، يترتب بتوجيه من الخصائص الأسلوبية والتركيبية والدلالية لتلك اللغة، ومن المؤكد، أنَّ الشفاهية التي استندت إلى قوة دينية، قد جملت اللغة العربية، وسيلة الخلق والتعبير الأساسية في ثقافة تتصل بها مباشرة، ذلك أنها لغنة الخطاب الذي يشطوي على تلك القوة، الأمر الذي مكن اللغة العربية، بوساطة القية اللدينية، أن تمارس حضورها الثقافي في أماكن، تستوطنها أعراق متعددة، مما جعل مظاهر التعبير فيها، تخضع آلياً إلى خصائص العربية وسماتها. أ

## السردية: المفهوم والاتجاهات

(1)

السرديّة Naratology فرع من أصل كبير هو: الشعريّة poetics التي تعنى باستنباط القوانين الداخلية للأجناس الأدبية، واستخراج النظم التي تحكمها، والقواعـد التي توّجـه إبنيتها، وتحدد خصائصها وسماتها".

لقد ظهرت الشعرية، بوصفها نظرية تعنى بالخطاب الأدبي ، من أجل ضبط حدود الأجناس الأدبية ، من أجل ضبط حدود الأجناس الأدبية ، استناداً إلى تحديد أنظمتها الخاصة، ولهذا فقد اعتمدت على الاستقراء الفني الذي استمد وجوده من التجريب المستمر، دراسة وتحليلاً. وقد وصفت، بأنها ونظام نظري، غذي، وخصب بالبحث التجريبي، ٥٠٠.

إنَّ السردية تبحث في مكونات البنية السردية للخطاب من راوٍ ومروي ومروي له، ولمَّا كانت بنية الخطاب السردي" نسيجاً قوامه تفاصل تلك المكونـات، أمكن التأكيـد، أن السردية، هي: العلم الذي يُعنى بمظاهر الخطاب السردي، أُسلوباً وبناءً ودلالة.

كبرزوبل، عصر البنيرية، ترجمة جابر عصفور، بغداد 283. (2) يُعرف الخطاب، بأنه ونصَّ محكوم بوحدة كلية واضحة، يتألف من صيغ تعبيرية متوالية تصدر عن متحدث فرد، يبلغ رسالة ما

Hartman and Stork, Dictionary of Language and Linguistics, P.69.

وللاطلاع على الأراء المختلفة حول الخطاب وحدوده، نحيل على : Wales, A dictionary of stylistics P.128-131.

Ducrot and Todorov, Encyclopedic Dictionary of the sciences of language, P.79. (3) ونجيل، بغية التفصيل في أصول مصطلح «Poetics» وتطوراته على: Alex Preminger, princeton Encyclopedia of poetry and poetics, P.636-639.

(4) يُعرَّف الخطاب السردي بأنه ولعبة تركيبية، تمثل الحادثة تخيلياً.

Group J., A General Retoric, P.187.

.

إنّ العناية الكلية بأوجه الخطاب السردي، أفضت إلى بروز تيارين رئيسين في السردية، أولهما السردية الدلالية التي تعنى بمضمون الأقعال السردية دونما اهتمام بالسرد الذي يكرّنها، إنما بالمنطق الذي يحكم تعاقب تلك الأفعال، ويمثل هذا التيار: بروب وبريمون وغريماس. وثانيهما: السردية اللسانية التي تعنى بالمظاهر اللغوية للخطاب، وما ينطوي عليه من رواة، وأساليب سرد ورؤى، وعلاقات تربط الراوي بالمروي. ويمثل هذا التيار، عدد من الباحثين من بينهم: بارت وتبودروف وجنيت. ولم يعدم تياريخ السردية، معطيات السردية في تياريها: الدلالي واللساني، والعمل على دراسة الخطاب السردي في معظيات السردية في تياريها: الدلالي واللساني، والعمل على دراسة الخطاب السردي في من خلال عنايته بمكون المروي له، اتجه اهتمام برنس إلى مفهرم التلقي الداخلي في البنية السردية، من خلال عنايته بمكون المروي له، اتجه اهتمام جاتمان إلى البنية السردية عامة، فدرس السرد بوصفه وسيلة لإنتاج الأفعال السردية، وبحث في تلك الأفعال بوصفها مكونات متداخلة من الحوادث والوقائع والشخصيات، تنطوي على معنى. وعد السرد نوعاً من متداخلة من الحوادث والوقائع والشخصيات، تنطوي على معنى. وعد السرد نوعاً من متلارين من المظاهر التي لا يتكون أي خطاب سردي بدونهما".

يعزى اجتراح مصطلح Narrative المنحوت من Narrative ـ سرد، وLogy ـ علم، إلى تودروف"، بيد أنّ الباحث الذي استفامت على جهوده، السردية في تيارها الدلالي هو: فلاديمير بروب، الذي بحث في أنظمة التشكل الداخلي للخرافة الروسية عندما خصها ببحث مفصّل أكد فيه، أنه يهدف إلى دراسة الأشكال والقوانين التي تنوجه بنية الحكاية الخرافية، محتدياً حدو الدراسات العلمية التي اختصت بدراسة التشكلات العضوية للنباتات"، مما يشير إلى أنّ جذور السردية، تتصل على نحو أو آخر بكشوفات المناهج العلمية. ولقد أقرّ الباحثون اللاحقون في حقل السردية، زيادة بروب المنهجة والتاريخية لهذا العلم"، وأصبح بحثه في الخرافة الروسية، موجها أساسياً لعدد كبير من الباحثين، يسميهم شوار فدرية بروب (progeny of proop مظاهر ومن المؤكد أنّ وذرية بروب قد عملت على توسيع حداود السردية، لتشمل جميم مظاهر

Chatman, Story and Discourse, P.26.

(5)

<sup>(1)</sup> 

Pavel "Some remarks on narrative grammers" In ching (ed) Linguistics perspectives on (2) Literature, P.187.

<sup>(3)</sup> فلاديمير بروب، مورفولوجية الخرافة، ترجمة إبراهيم الخطيب، الدار البيضاء 17.

Todorov, poetics of prose, P.219 and Ibid, P.187. (4)

Scholes, Structuralism In Literature, P.91.

الخطاب السردي، وقد اتجهت بحوثهم اتجاهين، أولهما يمكن الاصطلاح عليه به والسردية الحصرية، وتهدف إلى إخضاع الخطاب لقواعد محددة، بغية إقامة أنظمة دقيقة تضبط اتجاهات الأفعال السردية، وثانيهما والسردية التوسيشية، وتهدف إلى إنتاج هياكل عامة، توجه عمل مكونات البنية السردية، وتنطوي على قدرة توليد نماذج شبه متماثلة، على غرار نماذج التوليد اللغوي في اللسانيات.

لقد انحصر اهتمام السردية، أول الأمر، في موضوع الحكاية الخرافية والأسطورية، فضلاً عن اهتمام بروب بالخرافة، اهتم هراغان، باستناط الخصائص المميزة للبطل الأسطوري"، وانتخب وداندز، متوناً خرافية لهنرد أمريكا الشمالية"، وجعل وستروس، الأسطورة الإغريفية الخاصة بأوديب موضوعاً لأحد أشهر بحوثه" وسرعان ما تعدد اهتمام السردين، ليشمل الأنواع القصصية الحديثة كالرواية والقصة القصيرة، فظهر عدد من الباحثين في هذا الشأن أولوا تلك الأنواع جلً اهتمامهم مثل باختين، وأوسبنسكي، وامبرتوايكو، وجوليا كرستيفا، وفردمان وشواز وفاولر وغيرهم، وخصبت بحوثهم جميعاً، هذا العلم الجديد، ووسعت آفاقه، ثم توجت السردية، علماً معترفاً به، مع صدور كتاب جيرار وتنظيم لحديد السردية.

#### (2)

تشكّل البنية السردية للخطاب، من تضافر ثلاثـة مكونـات هي: الراوي والمـروي والمروى له.

يعرّف الراوي، بأنه ذلك (الشخص الذي يروي الحكاية، أو يخبر عنها، سواء كانت حقيقية أم متخيلة، ٣٠. ولا يشترط أن يكون الراوي اسماً متعيناً، فقد يكتفي بأن يتقنع بصوت أو يستعين بضمير ما، يصوغ بوساطته المسروي، وتتجه عنياية المسردية إلى همذا الممكّون، بوصفه منتجاً للمروي، بما فيه من أحداث ووقائم، وتعنى برؤيته تجاه العالم المتخيّل الذي

Ibid, P.65-66.

<sup>(1)</sup> 

Linguistics perspectives on Literature, P.188.

perspectives on Literature, P.188. (2)

<sup>(3)</sup> كلود ليفي ستروس، الانثربولوجيا البنيوية، ترجمة مصطفى صالح، دمشق ٣٧٣-٢٤٣. (A)

Genette, Narrative Discourse, P.25. (4)
A dictionary of Stylistics, P.316. (5)

يكونُّه السرد، وموقفه منه، وقد استأثر بعناية كبيرة في الدراسات السردية".

يمكن تعريف المروي، بأنه كل ما يصدر عن الراوي، ويتنظم لتشكيل مجموع من الاحداث تقترن بالشخاص، ويؤطرها فضاء من الزمان والمكان، وتعد والمحاية، جوهر المروي، والمركز الذي تتفاعل عناصر المروي حوله، بوصفها مكونات له، ولقد جرى المروي، والممان المروية، بما تنضمنه من تفريق بين مستويين في المروية، وأولهما ومتوالة من الاحداث المروية، بما تنضمنه من ارتجاعات واستباقات وحلف، وقاد اصطلح الشكلانيون الروس على هدا المستوى بد «المبنى SSUZET». وثانيهما والاحتمال المنطقي لنظام الاحداث، وقد اصطلحوا عليه بد والمتن المواقعة، "إن والمبنى، يحيل على النظام الذي يتخذه ظهور الأحداث، في سباق البنية السردية، أما والمتن بوصفهما وجهي الممروي سياقها التاريخي"، واتسع مجال البحث حول المبنى والمتن بوصفهما وجهي الممروي المتالزية وسرخواتمان بن والقمة ولا المنتفى وبين والخطاب المتعلى عليه من المنافقة والمحتوى عليه من أنعال ووقائع وشخصبات، محكومة بزمان ومكان، وبين والخطاب Discourse النجير السردي، أما النجير هو شكل ذلك التعبير» وواضح الموق بين المحتوى وكيفية التبير عنه، فالاول على المنهي على المبنى.

أما المروي له، فهو والذي يتلقى ما يرسله الراوي: "سيراء كان اسماً متعيناً ضمن البئية السردية، أم كائناً مجهولاً، ويرى برنس، الذي يعود الفضل إليه، في العناية بالمروي له وأنّ السرود، شفاهية كانت أم مكتوبة، وسواء أكانت تسجل أحداناً حقيقية أم أسطورية، وفيما إذا كانت تخير عن حكاية، أم تورد متوالية بسيطة من الأحداث في زمن ما، فإنها لا

(1) نحيل على البحوث الآتية على سبيل المثال

Stevick, Theory of the

Novel. P.118.

Scholes and kellogg, The Nature of Narrative, P.240

Fowler, Linguistics and the Novel, P.71.

Culler, Structuralist Poetics, P.189.

وقد خصصنا الفصل الرابع من كتابنا والبناء الفني لرواية الحرب في العراق؛ لعرض أهم الفضايا الخاصة بالراوي، وأساليب السرد، مما يعني عن التفصيل مرة أخرى هنا.

Story and Discourse, P.19-20, adictionary of stylistics, P.422-423. (2)

Structuralism in Literature, P.80. (3)

Story and Discourse, P.23. (4)

Adictionary of Stylistics, P.311. (5)

تستدعي راوياً، حسب، إنما مروياً له إيضاً. والمروي له شخص يوجه إليه الراوي خطابه، وفي السرود الخيالية، ـ كالحكاية والملحمة والرواية ـ يكون الراوي كاننا متخيلًا، شان المروى له:"!

إنّ الاهتمام المتأخر بالمروي له، جعل البحث في البنية السردية، أكثر موضوعية من ذي قبل، ذلك أنّ أركان الإرسال الأساسية، من راوٍ ومروي له، قد استكملت، مما يسهل فعالية الإبلاغ السردي الذي هو الحافز الكامن خلف الأثر السردي، وينبغي التأكيد هنا، أن المناية بمكون المروي له، تعود إلى الاهتمام الكبير الذي أثارته ونظرية التألمي \_\_-Recep-المناية بمكون المروي له، تعود إلى الاهتمام الكبير الذي أثارته ونظرية التألمي \_\_-

ميّز جاتمان بين مستويات عدة للإرسال والتلقي، تبعاً لنوع العلاقة التي تربط المرسل: بالمتلقى، فتوصل إلى المستويات الآتية :

- مستوى يحيل على مؤلف حقيقي، يعزى إليه الأثر الأدبي، يقابله قـارىء حقيقي يتجه
   إليه ذلك الأثر
- مستوى يحيل على مؤلف ضمني، يجرده المؤلف الحقيقي من نفسه، يقابله قارىء ضمني يتجه إليه الخطاب.

# النص السردي المؤلف $\rightarrow$ (الراوي) $\rightarrow$ (المروي له) $\rightarrow$ القارىء $\rightarrow$ القارىء الضمني الحقيقي الحقي

Prince "Introduction to Study of Narratee" In: tompkins (ed) "Reader-Response Critic- (1) ism, P.7.

(2) انجاه في الدرس والتحليل، يعنى بالأثر الذي يحدثه الخطاب في المتلقي، وطرائق تلقي الآثار الأديبة، وقد اهتم, به عند من الباحثين الآلمان، بوجه خاص، مثل بالرس وايزر وشميد، وسرعان ما احتل مكانة مرموقة في حركة النقد الحديث، للتفصيل، نحيل إلى Tompkins, Reader-Response criticism الذي احتوى على أهم البحوث في هذا الشان.

Story and Discourse, P.255.

(3)

وينحو لنتفلت المنحى ذاته، حينما يربط مستويات الإرسال، بمستويات التلقي بما يجعل المروي له في نفس مستوى الراوي، وكلاهما، إرسالاً واستقبالاً، يسهمان في خلق العالم الفني في الخطاب السردي ". أما جوناثان كلر، فإنه يحدد أربعة مستويات للتلقي، ترتبط بالمدرجة التي تحدد موقع المتلقى، سواء كان متلقياً لملاثر، أم للمروي، وتلك المستويات هي:

- 1 مستوى يمثل المتلقى الحقيقى وهو القارىء بمعناه العام.
- 2 مستوى يمثل المتلقي النظري، وهو الذي يتلقى الأثر الأدبي بوصفه رسالة متخيلة من المؤلف.
- 3 مستوى يمثل المتلقى السردي، وهو الذي يستقبل المروي بوصفه رسالة من الراوى.
- 4- مستوى يمثل المتلقي السردي المثالي، وهـو الذي يؤول رسـالة الـراوي حسب رغبته الخاصة (1).

إنَّ مستويات التلقي الثلاثة تتماثل لدى جاتمان ولتفلت وكلر، أما المستوى الرابع، حسب تصنيف كلر، فإنه يندرج في التأويل، ولهـذا، فهو أدخـل بما يصـطلح عليه كلر نفسه بـ وشعرية القراءة Poetics of Reading.

يحدد برنس، وظائف المروي له، في البنية السردية، قائلاً، إنه ويتوسط بين الراوي والقارئ،، ويسهم في تأسيس هيكل السرد، ويساعد في تحديد سمات الراوي، ويجلي المغزى، ويعمل على تنمية حبكة الأثر الأدبي، كما إنه، يؤشر المقصد الذي ينطوي عليه ذلك الأثري™.

إنّ نظرة إلى العلاقات التي تربط بين الراوي والمروي والمروي له، تكشف، أنّ كل مكون، لا تتحدّد أهميته بذاته، إنما بعلاقته بالمكونين الآخرين، وأنّ كل مكون، سيفتشر إلى أي دور في البنية السردية، إن لم يندرج في علاقة عضوية وحيوية معهما، كما أنّ غياب مكون ما أو ضموره، لا يخلّ بأمر الإرسال والإبلاغ والتلقي، حسب، بل يقوض البنية السردية للخطاب، ولذلك، فالتضافر بين تلك المكونات، ضرورة ملزمة في أي خطاب سردي.

Reader - Response criticism, P.23. (3)

 <sup>(1)</sup> جاب لتغلث، مستويات النص السردي الأدبي، ترجمة رشيد بنحدو، مجلة أفحاق، المغرب عدد 8/9 لسنة 1988 ص 97-90.

Culler, on Diconstruction, P.34. (2)

تتحدّر المرويات السردية بصورة عامة، عن جذور شفاهية، ذلك إنها، كانت تنداول مشافهة، فهي وفن لفظيه الله متلق، ولهذا السيادة فهي وفن لفظيه الله متلق، ولهذا السبب، كانت الشفاهية موجهاً رئيساً في إضفاء السمات الشفاهية على الملاحم والحكايات الخرافية والأسطورية، وظلت تهيمن على صياغة الاخبار والحكايات إلى أن ظهرت الطباعة في مطلع العصر الحديث، إذ استأثرت الكتابة، بمكانة لا بأس بها، في التعبير عما كانت المشافهة تعبر عنه من قبل، أما والتدوين، فلم ينهض إلاً بمهمة تقييد المرويات الشفاهية.

لغد جرى تمييز بين السرود الشفاهية، وبين السرود المكتوبة، ولم يخضع التمييز لعامل الزمن، كون الأولى تنتمي إلى الماضي البعيد، والثانية إلى العصر الحديث، إنما وضع في الاعتبار، الخواص الفنية المميزة للبنى السردية في كل منهما، إذ اتصفت المرويات السردية الشفاهية، بانها تتالف من ومحاكاته والراوي وحكايته والمتلقي الضمني، أما السرود الكتابية، فإنها تتأف من ومحاكاته أو وتمثيل لكل من والراوي وحكايته والمتلقي الفسني، ". ويلزم هذا النميز، القول، إنه يقرن السرود الشفاهية، بالبروز الكامل للمكونات السردية التي تكونها، بما يجعل كل مكون، عنصراً قائماً ظاهراً، ذلك أنّ الملويات الشفاهية، لا توجد إلا بحضور جلي لرادٍ ومروي ومروي له، ولا يمكن تغيب أي مكون، الأمر الذي يقرر أنّ تلك المحرويات، صورة استمدت وجودها من نمط الإرسال مكون، يحجب عن السرود الكتابية، صفة إشهار مكونات بنيتها السردية، ويستبذلها بنوع النميز، يحجب عن السرود الكتابية، صفة إشهار مكونات بنيتها السردية، ويستبذلها بنوع من والمحكاتة أو والتمثيرا، تلتك المكونات. ولكنه لا يلغيها.

وفيما يمكن القول، إنّ المرويات السردية الشفاهية، تجعل ومسافـة، واضحة، بين مكونات البنية السردية، فالراوي، غالباً ما يكون متعيناً، سسواء بسماتـه، أم بالمسسافة التي تفصله، زمانياً، عما يروي، بحيث يروي أحداثاً لا تعاصره وقد لا ترتبط به إلاّ كونه راوياً لها حسب"، كما أنّ المروى له، يتعدد تبعاً لتعدد الرواة، ويتكاثر كلما تكاتر عددهم، والأمر

Ong, Orality and literacy, P.130.

<sup>(1)</sup> 

Scholes and kellogg, The Nature of Narrative, P.53.

<sup>(َ</sup>دُ) نصطلح في هذا البحث، على ذلك الراوي بـ والراوي المفارق لمرويّه، ويتصفّ بأنه يروي متونـاً لا تنتـب إليه، إنما يقتصر دوره في الأخذ عن راهٍ صابق، والإرسال إلى مروي له.

ولانعدم في المرويات السروية العربية وجود رأد إنو، دونه شأناً في النية السردية، وهو يروي ما حدث لم، ومنصطلح عليه بـ والراوي المتصاهي بعرويّة، وسيلقى الفسوء على دور هنذين الراويين في تضاعف هذا المحث.

نفسه ينطبق على المروى، الذي يكون مباحاً أمام عدد غير معروف من الرواة، يتكاثرون بتوالى الأزمان، مما يجعلهم يروون مـروياً لا ينتمي إليهم ولا إلى عصـرهم. فإنَّ السـرود المكتوبة، تغيّب إلى حدّ كبير والمسافة، بين مكونات البنية السردية، وغالباً ما يتخفى الراوى وراء وضمير،، يحيل إلى شخص مجهول، لا يعلن عن حضوره، ويتجنب الإشارة إلى نفسه، ويؤدي وظيفته في تشكيل المروي، بوصفه جزءاً منه، ولا يعني بتوجيه خطابه إلى مروي له، ذي ملامح متعينة، وبذلك تنعدم، أو تكاد، الخصائص التي كانت لصيقة بالسرود الشفاهية، ويصبح الخطاب، وحدة كليَّة متجانسة، تتطلب تدقيقاً وتفحصاً لكشف آثار مكونات البنية السردية، ذلك أنَّ الكتابة، على نقيض المشافهــة، لا تستدعى انفصــالاً بين الخطاب وكاتبه، شأن المشافهة التي تلزم بضرورة الانفصال بين المروى وراويه، لأنها تستعين بالصوت المسموع وسيلة لها، فيما تعتمد الكتابة على الحرف أداة لصياغة الخطاب السردي. ولقد أفضى ذلك، حسب فراي، إلى أن تتصف السرود الشفاهية بأنها «عرضية»، فيما اتصفت السرود المكتوبة، بأنها تنطوي على «الديمومة»". كون الأولى تتغير بتغير العصور والرواة، في حين تظل الثانية خالدة، تقاوم عوامل التغيير والاندثار. فضلًا عما تنميز به السرود المكتوبة، من ميزة الاندراج في سياق قراءات جديدة، كلما تغير الزمن، مع احتفاظها بالأصل الذي ظهرت فيه، في حين لا تتصف المرويات الشفاهية بسمة الثبـات، مما يعرضها للتغيير والتزييف والفناء، بفعل مرور الزمن(أ.

(4)

ينتمي السرد العربي القديم إلى السرود الشفاهية، فقىد نشأ في ظلّ سيادة مطلقة للمشافهة، ولم يقم التدوين، الذي عرف في وقت لاحق لظهـور المرويـات السرديـة، إلاّ بتثبيت آخر صورة بلغها المروي، الأمر الذي يؤكد قضية تاريخية مهمة، وهي أنَّ المدونات السردية، لا تمثل سوى المرحلة الأخيرة التي كان عليها المروي قبل تدوينه.

لم تكن الشفاهيّة نظاماً طارتاً في الثقافة العربية، بل كانت حضناً نشأت فيه كثير من مكونات تلك الثقافة، في مظاهرهـا الدينية والتاريخية واللغوية والأدبية، ولقـد استمدت

Frye, Anatonmy of criticism, P.249.

<sup>(2)</sup> استأثرت الكتابة بعناية المناهج الحديثة في الفلسفة والتحليل، وبخاصة تلك التي يصطلح عليها وما بعد البنبوية Decenstruction وخصها دريدا، باهتمام بلغة بهد البنبوية Decenstruction وخصها دريدا، باهتمام بالتي، بما جعلها من مقولات منهجه الأساسية، وقد فصلنا ذلك في كتابنا والنفكيك: الأصول والمقولات، الدار البيضاء 80.74.

لقد نشأت المرويات السردية العربية وسط منظومة شفاهية من الإرسال والتلقي، مما جعلها، تتشكل أنواعاً وبنى في ظلّ تلك المنظومة، وأصبح تبعاً لذلك، أمر الكشف عن طبيعة الشفاهية العربية أصولاً ومظاهر، ضرورة لا يستقيم البحث دونها كونها موجهاً رئيساً، صاغ بنية تلك المرويات".

يتألف الموروث الإخباري والحكائي لاية أمة من الأمم، من عدد يصعب حصره من الأخبار والحكايات في أغراض شمى، وموضوعات كثيرة، ومن المؤكد أن ذلك الموروث خضع لنظام تراكم الأخبار طبقاً لمرور الزمن، مما جعله، غنياً ومتنوعاً وكثيراً، كلما مضت الأزمان والمصور، وشيئاً فشيئاً، بدأ ذلك الموروث، يخضع آلياً لتصنيف خاص، فيننظم في أغراض وأنواع محددة، كالأخبار والحكايات الخرافية أو الأسطورية، أو اللدينية، أو الأخبار الخاصة بأعمال الأشخاص أو الأمم. إن الموروث الإخباري العربي، لا يتناقض وطبيعة الموروث الإخباري لدى الأمم الأخرى، فشأنه شانها، إذ هو يزخر بمختلف الحكايات الواخبار في أغراض شتى.

لقد نهضت الأنواع القصصية العربية الكبرى، كالحكاية الخرافية والسيرة والمقامة على موروث إخباري وفيما يمكن القول إن الحكاية الخرافية، استندت إلى الأخبار القديمة التي تنتمي إلى مرحلة متقدمة من مراحل وعي الإنسان، فإنّ السيرة تشكلت أول الأمر من الأخبار الخاصة بالرسول وحياته، أما المقامة، فإنها استلهمت أخبار الشيطار والميارين والظرفاء، ولكن بنية النوع القصصي، تختلف عن بنية الخبر في كل مكونات البنية السردية، وعليه فإن البحث في تشكل الأنواع، لا يهدف إلا إلى كشف تكونها، في سياق التطور التاريخي لها، فضلاً عن الوقوف على الأشكال التي تندرج ضمن النوع الواحد، وانتخاب أجدرها تمثيلاً، لتكون موضوعاً للبحث والتحليل.

إنَّ هذا البحث، سيقف تحديداً على الحكاية الخرافية والسيرة الشعبيَّة والمقاسة، بوصفها الأنواع التي تهيأت لها الظروف، لتكون أظهر الأنواع والأشكال القصصية في الأدب العربي القديم.

 <sup>(1)</sup> سنخصص الباب الأول من البحث لكشف طبيعة الموجهات الخارجية التي أثرت في العرويات السردية العربية.

| الباب الأول                                   |  |
|-----------------------------------------------|--|
| الموجهات الخارجية للسرد العربي: استنطاق الاسس |  |

## النظرية الشفاهية وتقييد المنطوق

#### 1 - الرؤية الكتابية للوجود:

لم يقتصر القرآن الكريم على تثبيت دلالة مركزية لمفهوم الكتـابة، بـل قدم صيـاغة وجودية للكون بوساطتها، حينما جعله قائماً.

إنَّ الجدفر الدلالي، الذي جعله القرآن مركزاً للفعل «كتب» وما يشتق منه، هو: الجمع، الذي هو ضد التفريق والتشتيت، ولهذه الدلالة، أهمية كبيرة في سباق عملية النحول الحضاري التي صاحبت نزول القرآن، ورافقت الأثر الذي أحدثه في البنية الثقافية آذذك، بوصفه رسالة إلهية، تهدف إلى جمع شتات العالم، وتأسيس حالة جديدة، إثر مرحلة افتترت إلى أسباب الترابط والتماسك.

لد. أشردت دلالة الجمع في اللغة العربية، فيما بعد، إذ يبورد ابن منسظور (٢٤٠ - ٢٤١)، أن الكتباب سُميَّ (٢٤٠ - ٢٤١)، أن الكتباب سُميَّ لتناب دله بجمع الحروف<sup>(١)</sup>، وذلك، إنما يشير في الوقت نفسه، إلى أنَّ ما لا ينضوي في نظام الحروف، ممثلاً بالكتابة، سيكون معرَّضاً للتشتب والضياع.

لقد اختلف في أمر معرفة العرب الكتابة، ففيما يرى ابن سعد (230 = 844) وابن كثير (774 = 1372)، إنها كانت قليلة قبل الإسلام، بل نادرة ش، فإن ابن النديم (380 = 990)، يورد أخباراً، كثيرة، ترجع معرفة العرب بها إلى عصور سحيقة في القدم ش، ف دأول شيء خلقه، الله تعالى القلم؛ شكما يؤكد ابن أياس (ق و5 = ق 15 م) وذلك، قبل أن يخلق

 <sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب، بيروت، مادة وكتب، والنوبري، نهاية الأرب في فنون الأدب، القاهرة 1:7.
 والقلقشندي، صبح الأعشى في صناعة الإنشا القاهرة 51:1.

 <sup>(2)</sup> ابن سعد، الطَّلَقَات الكَبْسِرَى، تحقيق ادوارد سخو، ليدن ج 3 ق 2: 35، 59، 77، 148، وج 6: 36، وابن كثير، فضائل القرآن، ذيل تفسير القرآن العظيم، بيروت 450:7.

<sup>(3)</sup> أبن النديم، الفهرست، تحقيق رضاً ـ تجدد طهران 7-8.

<sup>(4)</sup> ابن أياس، بدائع الزهور في وقائع الدهور، بغداد 3.

العرش والوجود. أما القاضي النعمان (633 = 973) فيقرر أنَّ وأول ما خلق الله الحروف،". وسواء كمان الله قد خلق القلم في أول الأمر، أم الحروف، فإنَّ، ما كان يهــــف هؤلاء إلى تأصيله، ليس معرفة العرب بالكتابة، وحسب، إنما كيفية قيام الكون بها أيضاً، طبقاً للموروث الديني الذي استقوه من القرآن والحديث حول القلم واللوح.

ورد ذكر القلم، بصيغة الإفراد، في القرآن، مرتين: في سورتي القلم 1 . 4 واصيغة الجمع مرتين أيضاً، في سورتي لقمان - 27 وآل عمران ـ 44 . وورد ذكر اللوح، بمعنى الشيء اللذي كتب القرآن عليه. مرة واحدة، في سورة البروج - 22، وبمعنى الواح التوراة في سورة الأعراف - 145 و 150 و 150 و 151 و و150 وبمعنى اللوح الخشبي الذي يسبعمل في السفينة، مرة واحدة في سورة القمر - 13 . واقسم الله بالقلم في قوله فإنون والقلم وما يسطرون في، وقرن العلم به، في قوله فإنورأ وربحا الأكرم الذي علم بالقلم في وذك كما يقول ابن المدبر (279 = 822) - «إفصاحاً عن حاله، وإعظاماً لشأنه، وتنبيهاً لذكره، "ويؤكد الزمخشري (853 = 113) تلك الفكرة، بقوله إن المدلالة على الحكمة بقوله إن المدلالة على الحكمة المظيمة الأد

ورد عن الرسول ﷺ ، قوله إن أول ما خلق الله القلم ، فقال له: اكتب ، فجرى في تلك الساعة بما هو كائن ، "وفي رواية أخرى وإن أول ما خلق الله القلم ، فقال له اكتب ، فقال أكتب ، فقال: أكتب القدر ، وما كان ، وما هو كائن إلى الأبدء ". وعن ابن عباس (68 = 68) قوله وإنما يجري الناس على أمر قـد فرغ منه ، ويعبر عن ذلك المقدسي (378 = 898) بقوله ، إن الله ولما أراد أن يخلق الخلق ، علم بما هو كائن ، وما هو مكرّنه ، فأجرى القلم به على اللوح المحفوظ ، فهو ، حسب رواية النرصـذي (279 = 892) ـ درة بيضاء صفائحها من الياقوت الأحمر ، وطوله ما بين السماء والأرض، وعرضه من المشرق إلى المغرب ، "و عليه ، طبقاً لرواية عمرو بن العاص (43 = 633)

<sup>(1)</sup> النعمان بن حيون، أساس التأويل، تحقيق عارف تامر، بيروت 36.

<sup>(2)</sup> ابن المدبر، الرسالة العذراء، تحقيق زكى، القاهرة 41.

<sup>(3)</sup> الزمخشري، الكشاف، القاهرة 141:4.

<sup>(4)</sup> الطبري، تاريخ الرسل والملوك، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، القاهرة 2:11. (5) المسعدي أخيار النمان بسمت 26، والمندي كنه العمال في السند، الأقمال

 <sup>(5)</sup> المسعودي، أخبار الزمان، بيروت 26، والهندي، كنز العمال في السنن والأقوال حيدر آبار 6:61، وبدائم الزهور 3.

<sup>(6)</sup> تاريخ الرسل والملوك 35:1.

<sup>(7)</sup> المقدسي، البدء والتاريخ، باريس 162:1.

<sup>(8)</sup> بدائع الزَّهور 3.

وكتب الله تعالى مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات الأرض بخمسين ألف عام₃™ وبذلك فقد احتوى كل شيء ومما كان ويكونع™.

لم تقتصر العناية بأمر القلم واللوح على المؤرخين والمحدثين، إنما وجدت لها صدى كبيراً في مرويات الإسراء والمعراج، إذ يرد وصف مفصَّل لهما في «معراج محمد» على لسان الرسول، وبصيغة السرد المباشر على النحو الآتي: «وفي الطريق رأيت كرسي العرش، وقد اتصل بالسماء حتى بدا لي أنه خلق معها، كان كله من نار، وبه العناصر الاربعة: النار والهواء والماء والتراب والعالمين والجنة والجحيم، كلها خلقها الله في نفس الوقت مع كرسية الذي وسع كل شيء، وأشع وأعظم الضياء، ومعها خلق الله اللوح المحفوظ، طوله مسيرة ألف عام، وكله من اللؤلؤ الأبيض، وحوافه من الياقوت، ووسطه من الزبرجد، وكل ما خط عليه من كتابه، فهو مسجل بالنور الخالص، ينظر الله: إلى هذا اللوح، مائة مرة كل يوم، وفي كل مرة يمحو ما يشاء، ويثبت، يحيي ويميت، يعزّ من يشاء، ويذل من بشاء، أو من بالماء إلى منتهاه، فامتل لأمره، وسجل وأمره أن يكتب كل علمه وخلقه الذي كان منذ بدء العالم إلى منتهاه، فامتل لأمره، وسجل بخطه الناعم الرقيق السريع، كل شيءه".

إنَّ الـوجود، على وفق الـرؤية الـدينية التي تصـدر عما ورد في القـرآن والأحـاديث النبوية، حول القلم واللوح المحفوظ، ما هو إلاَّ فعالية كتابية مستمرة من إنتاج الخطاب. إنَّ الكون وموجوداته بعيشان في سراب الكتابة، منذ ابتداء الزمان، إلى منتهاه، وهو إنما تدافع حروف القلم على اللوح المحفوظ.

يصوغ الغزالي (505 = 1111)، هذه الرؤية الكتابية للوجود، صياغة عرفانية قائلاً: إنَّ الله وكتب نسخة العالم من أوله إلى آخره في اللوح المحفوظ، ثم أخرجه إلى الوجود على وفق تلك النسخة، والعالم الذي خرج إلى الوجود بصورته تتأدى منه صبورة أخرى إلى الحس والخيال، فإن من ينظر إلى السماء والأرض، ثم يغض بصره، يرى صورة السماء والأرض في خياله، حتى كأنه ينظر إليهما. ولو انعدمت السماء والأرض، وبقي هو نفسه لوجد صورة السماء والأرض في نفسه كأنه يشاهدها، وينظر إليها، ثم يتأدى من خياله أثر

<sup>(1)</sup> م.ن 3.

<sup>(2)</sup> السكتواري، محاضرة الأوائل ومسامرة الأواخر، القاهرة 11.

<sup>(ُ</sup>وَ) معراج مُحمَّد، أوروه ُصلاح فَضل، ملحقاً في كتابه وتأثير الثقافة الإسلامية في الكوميديا الإلهية لدانتي، القاهرة 237، ونحيل حول مرويات الإسراء والمعراج فضلًا عن ذلك إلى ما رواه ابن عباس والقشيسري حول واقعة إسراء الرسول ومعراجه.

إلى القلب، فيحصل فيه حقائق الأشياء التي دخلت في الحس والخيال، والحاصل في القلب موافق للعالم الحاصل في الخيال، والحاصل في الخيال موافق للعالم الموجود في نفسه، خارجاً من خيال الإنسان وقلبه، والعالم المبوجود موافق للنسخة المبوجودة في اللوح المحفوظ، ".

لم يقتصر الأمر عند تأويل ما ورد في القرآن والحديث، تأويلاً باطنياً إستناداً إلى ما توجي به تلك الإشارات الموجزة، بل تعداها إلى العمل على تشكيل الكون ونظامه، طبقاً لما توجي به تلك الإشارات. ولعمل أكثر التصورات عمقاً التي تندرج في هذا الإطار، التصور الذي قدمه الكرماني (411 = 2019) في نظريته الباطنية ـ التأويلية، الخاصة بالمعطابقة بين والصنعة الإلهية، ووالصنعة النبوية،

يصدر الكرماني عن رؤية تأويلية، انحدرت عن أصول غنوصية (عن ويهدف إلى إيجاد مماثلة بين رتب الموجودات الإلهية من جهة ورتب الناطقين والأسس (= الأنبياء والأولياء) من جهة ثانية. مؤكداً أن الله أوجد العالم على سبيل الإبداع من لا شيء، وأولى مراتب الإبداع عنده؛ «الموجود الأول» - «الذي وجوده لا من مادة، والشيء الأول الذي إن طلبت الإبداع عنده؛ والموجود الأول» - «الذي وحوده لا من مادة، والشيء الأول الذي إن طلبت هنا، نظرية الفيض التي تقول بأن الوجود فاض عن ذات الخالق، منطلقاً من مبدأ النوجيد وتجريد الذات الإلهية عن أيما صفة، ذلك أن نظرية الفيض، كما يسرى الكرماني، تأثيم بالقول: إن الفيض يكون من جنس ما منه يفيض، مشاركاً له في الصفة. ولما تدان على على ذلك، فلا سبيل إلا القول بالإبداع، الذي أول مراتبه، «الموجود الأول» انشت «المعلى هو شأن الخالق، يتصف بالقدرة على الإبداع، وعن هذا «الموجود الأول» بنبعت «المعلى الأول» ولذي هو «القلم» و«المنبعث الناني» الذي هو «القلم» و«المنبعث الناني» حين الذي هو «اللمح» ويقرق بينهما، يكون «القلم» يتسب إلى عقل الموجود الأول» في حين يتسب «الموجه الأول» في حين بيتسب «الموجه الأول» من عامو من اللوح» بحسب انسابه.

تتكون العلاقة بين القلم واللوح، في كون الثاني قابلًا لصور الأول، الذي يقوم بمهمة

(3) الكرماني، راحة العقل، تحقيق مصطفى غالب، بيروت 174 وسنحيل عليه في المتن.

<sup>(1)</sup> الغزالي، إحياء علوم الدين القاهرة 21:3.

<sup>(2ُ)</sup> يحثُ فَي أُصُول الغُنُوص وَانتقاله إلى الفكر العربي الإسلامي، تفصيلًا الجابري في ونفد العقل العربي، بجزئيه الأول والثاني، وكوربان في وتاريخ الفلسفة الإسلامية، وأوليري في والفكر العربي ومركزه في التاريخ،

الفاعل، في حين تتخلق صور موجودات العالم على سطح الثاني. فالقلم مأمور منذ الأزلَّ بغط صور الموجودات على اللوح، وتلك الموجودات محكومة بنظام المحلاقة بين القلم واللوح إلى الأبد، تبعاً لمراتب الإبداع وبوساطة العلاقة المترابطة بين القلم واللوح، يمتلك الوجود ديمومته وأبديته.

يتصف القلم بأنه عقل قائم بالفعل، لأنه وجد عن موجود عاقل، فهو كالشعاع الصادر عن الشمس، ولما كان الموجود الأول عقلاً محضاً، كان القلم كذلك لصدوره عنه من ناحية العقل، ولهذا، لا فرق بينهما، ويتشاركان في الصفات، وأحوالهما متشابهة في والجلالة والعلاء والكبية والسية والسناء والاغتباط والمسرة - 219. لكن القلم مشتاق إليه، بسبب صلته به إذ هما يتسببا معا إلى مركز العقل. أما اللوح، فلأنه يتسب إلى معقول الموجود الأول، فهو لا يشبهه في الصفات، لأن وجوده عن المبنع الأول لا بقصد أول، شأن القلم، ولأن درجة المراتب تتحدّد بدرجة الانتساب. ومن أجل أن يمنح المبنع الأول، اللوح، قوة، تلحقه به، أضفى عليه خاصية، تمثل الأشياء، سواء أكانت فاعلة أم مفعولة، وعن الأشياء المفعولة انبثقت والمعالمة والمواليد، وبتفاعل هذين الركنين تنبثق الحياة. وذلك أن والموجودات بتطائها متوازنة ناطقة بتمام العناية بها في إعطائها كل شيء منها حقه الذي يليق به، موجية أن ما وجد عن الأول من الهيولي (= اللوح) صار مادة للعقول البرية فيها تعمل، وما حصل عن العقول البرية فيها تعمل، وما حصل عن العقول البرية فيما تعمل، وما حصل عن العقول البرية فيما فعلته عن عالم الجسم دون الأفلاك من المواد، صار مادة للطبعة، نعمل في إخراج المواليد \_ 225.

ولمًا كان الفلم عقلًا واللوح هيولى، فبإنّ الأخيرة وتنظل محتاجة إلى تأثير العقول المنبعثة فيه لتصير بسطوع أنوارها فيها، قائمة بصورتها، فاعلة في غيرها - 227. وذلك لتستمر دورة الحياة في مراتب الوجود التي تلي هذه المرتبة.

تكشف المعطيات التي وقفنا عليها، سواء المعطيات الأصلية في القرآن والحديث أم المعطيات التأويلية حولهما، عن منحى في تفسير ماهية الوجود، يرى، بأنَّ الكون علامة، وكناها القلم واللوح المحفوظ، وأنَّ ديمومة الوجود مقترنة بفعل الكتابة وأنه لا يكتسب صيرورته من كونه واقعاً، إنما من كونه نتاجاً كتابياً أوجده الخطاب الذي لا يمثل في حقيقة الأمر سوى ذاته، إذ هو لا يحيل إلى غيره، ومهما تكن طبيعة النقد الذي يمكن أن يوجه إلى هذه الرؤية، فهل أحدثت تلك الرؤية، أثراً في البنية الثقافية؟، وهل استطاعت أن تمد الكتابة بقوة تناصة في تلك البنية، أم أنَّ فهم الأوائل لكلام الله، على نحو مغابر، سوغ عملياً ظهر المثافة؟ إلى ذلك تتجه عناية الفقرة اللاحقة.

#### 2 - الصوت وميتافيزيقيا المعنى:

لم يقيض للرؤية الكتابية للكون، التي وقفنا عليها في الفقرة السالفة أن تترك أثراً ما في البنية الثقافية، فقد كانت جزءاً من الجدل الكلامي الذي غلّف بالتأويل. ولم تعامل الكتابة، إلا على أنها وسيلة لتدوين الألفاظ، ولم ينظر إليها أبداً على أنها كيان خاص يحيل على معنى خاص به، ولهذا، ألحقت بالكلام، وحددت وظيفتها في تقييد المنطوق، وبذلك لم تدل على ذاتها، بل على غيرها، وصارت أهميتها تتفرر في ضوء ما تقوم بتدوينه من كلام شفاهي، ويرجع ذلك إلى القرآن نفسه إذ إنّ مفهوم «كلام الله» دعم اتجاه المعنى واللفظ، وقلل من شأن الكتابة، كما سنرى.

يعرّف أبو الحسن الأشعري (330 = 94) الكلام، بأنه: «معنى قائم بالنفس» ولمّا كان القرآن كلام الله، فهو إذن معنى قائم بنفسه، ووالكتابة رسوم تدل عليه، وليس بموجود معها». إنّ نفي الكتابة عن القرآن، قضيّة جوهرية عند الأشعري وغيره من الأصوليين، فالكتابة، اصطلاح بشري محدث، والقرآن معنى قديم كامن في نفس الله، ولا يجوز إلحاقه بها، إلا كونها رسوماً تحيل إليه. إنّ ما تؤديه الكتابة، كما يؤكد القلقشندي، هو أنها تممل على وتقييد الألفاظ بالرسوم الخطية،، لأن ومادتها الألفاظ»، فالكتابة إذن تحيل على لفظ، وهذا اللفظ يحيل على ملفوظ هو المعنى الخالد في النفس.

وقف الغزالي على إشكالية المعنى واللفظ في كلام الله، فتوصل إلى «أنّ الكلام إما أن يسمعه نبي أو ولي من ملك، أو تسمعه الأمة من الني سمعه نبي أو ولي من ملك، أو تسمعه الأمة من الني . فإن سمعه ملك أو نبي من الله تعالى فلا يكون حرفاً ولا صوتاً ولا لغة موضوعة حتى يعرف معناه بسبب تقدم المعرفة بالمواضعة. ولكن يعرف المراد منه، بأن يخلق الله تمالى في السامع علماً ضرورياً بثلاثة أمور: بالمتكلم، وبما سمعه من كلامه، وبمراده من كلامه. فهذه ثلاثة أمور لا بد وأن تكون معلومة، والقدرة الأزلية ليست قاصرة عن اضطرار الملك والنبي إلى العلم بذلك ولا متكلم إلا وهو محتاج إلى نصب علامة، لتعريف ما في ضميره، إلا الله تعالى، فإنه قادر على اختراع علم ضروري به، من غير نصب علامة وكما أن كلامه، ليس من جنس سمع الأصوات، ليس من جنس سمع الأصوات، كما لذلك يعسر علينا تفهّم كيفية سماع موسى كلام الله تعالى الذي ليس بحرف ولا صوت، كما

<sup>(1)</sup> الأشعري، مقالات الإسلاميين، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد القاهرة 99:2.

 <sup>(2)</sup> م. ن 146:2 وحول الأراء المتعددة بصدد وكلام الله، نحيل على النيسابوري تفسير غرائب الفرآن بيروت 44:1.

<sup>(3)</sup> صبح الأعشى 36:1.

يعسر على الأكمه تفهم كيفية إدراك البصير للألوان والأشكال، أما سماع النبي عن الملك فيحتمل أن يكون بحرف وصوت دال على معنى كـلام الله، فيكون المسمـوع، الأصوات الحادثة التي هي من فعل الملك دون نفس الكلام، ولا يكون هذا سماعاً لكُـلام الله بغيراً واسطة، وإن كان يطلق اسم سماع كلام الله تعالى، كما يقال سمع شعر المتنبي وكـــــلامه، وأن سمعه من غيره وسمع صوت غيره، أن يثير هذا النص \_ الذي حرصنا أن نثبته كاملًا إ إشكاليات كثيرة، منها: إنه ينفي الحرف والصـوت واللغة عن الله، وذلـك يستدعى وسيلةً ا اتصال خاصة مع الملك أو النبي، ولحل هذه المعضلة، يطرح الغزالي فكرة «المعرفة الضرورية، التي هي «المكاشفة،، يفضى ذلك إلى اختلاف في مفهوم السمع، بسبب اختلاف جنس الأصوات، فسماع النبي عن الملك (= الوحي) «يحتمل» أن يؤدي بحرف وصوت دالين على معنى الكلام الإلهي. فالأصوات المسموعة هي من فعل الوحي، ولكنها ليست كلام الله، هذا من جهة، ومن جهة ثانية ـ وهذا ما يضمر الغزالي التصريحُ به ـ فإنُّ التدرج في تغيير اللفظ، تبعاً للتدرج في ابتعاد مصدره، سيؤدي، لا محال، إلى أنّ ما يسمعه الإنسان هو لفظ الرسول، وليس لفظ الله، قياساً على المثال الذي أتى به الغزالي، أ من أنَّ سماع شعر المتنبي يدل على سماعه من غيره. وكل هذا ينقض ما قال بـ علماء الأصول، من أنَّ القرآن ووحي متلو مؤلف تأليفاً معجز النظام، ﴿ وأنه ويجب أن يكون لفظه من الله؛ (١). بخلاف الحديث الذي هو دوحي مروي منقول غير مؤلف ولا معجز النظام؛ (٠٠). ليس ذلك فقط، ما يثيره الغزالي، بل إنَّ إضَّفاء صفة التعالى المطلق على المعنى القرآني، وفصله عن تركيبه اللفظي، سيقوض فكرة الإعجاز، لأنها مُقترنة بنظام الخطاب، وبهذًّا، فالغزالي امتهن اللفظ، إزاء القوة المتنامية التي منحها للمعنى، ناهيك عن الكتابة التي أهملت هنا تماماً. يلزم أيضاً، أن نردف ذلك النص، بآخر للغزالي نفسه، لا يقف فيه عند حدود شحن المعنى بقوة كالامية ترقى به إلى ذرى الميتافيزيقيا حسب، إنما بتكريس الشفاهية التي هي من نتاج الإعلاء من شأن المعنى، وهو المحور الذي يتمركز حوله البحث هنا، يقول حجة الإسلام:

وإعلم إنَّ كل من طلب المعاني من الألفاظ ضاع وهلك، وكان كمن استدبر المغرب وهو يطلبه. ومن قرر المعاني أولًا في عقله، ثم اتبع المعاني الألفاظ، فقد اهتدى، فلنقرر

<sup>(1)</sup> الغزالي، المستصفى من علم الأصول، القاهرة 337:1-339.

<sup>(2)</sup> ابن حزم، الأحكام في أصول الأحكام القاهرة 87:1.

<sup>(3)</sup> التهانوي، كشاف أصطلاحات الفنون، تحقيق لطفي عبد البديع، القاهرة 17:2.

<sup>(4)</sup> الأحكام في أصول الأحكام 87:1.

المعاني، فنقول: الشيء في الوجود أربع مراتب: الأولى حقيقته في نفسه، الشانية ثبوت مشال حقيقته في الذهن، وهو الذي يعبر عنه بالعلم. الثالثة تأليف صوت بحروف تدل عليه، وهو العبارة الدالة على المثال الذي في النفس. الرابعة تأليف رقوم تدرك بحاسة البصر دالة على المغلظ، وهو الكتابة. فالكتابة تبع للفظ إذ تدل عليه، واللفظ تبع للعلم إذ يدل عليه، والعلم تبع للمعلوم إذ يطابقه ويوافقه. هذه الأربعة متطابقة متوازية، إلا أن الأولين وجودان حقيقيان لا يختلفان بالأعصار والأمم لأنهما لا يختلفان بالأعصار والأمم لأنهما موضوعان بالاختيار، ولكن الأوضاع وإن اختلفت فهي متفقة في أن قصد بها مطابقة الحقيقة، وبغض النظر عما تثيره رؤية الغزالي هذه من نقد لمفهوم المطابقة لديه، حول علاقة الألفاظ والحروف بالموجودات الواقعية والذهيئة، كونه يطابق بينهما، فإن تأكيده على كون العلم بالشيء وجوداً حقيقاً لا يتغير، بتغير الزمان والمكان، يكتسب خطورة كبيرة،

وهو ما يفضي إلى اختلاف في درجة والعلم، بالأشياء بين الأمم، وعلى الرغم من ذلك، فالغزالي، إنما يمهد لما يريد تقريره هنا، إذ، سيقوم في الجزء الأخير من النص، بإسقاط حدي العلم والكتابة، مبقياً على الشيء واللفظ، مانحاً بذلك الشفاهية، قوة معرفية في البنية الثقافية العربية ولندعه، يستأنف التعبير عن ذلك:

ومعلوم إنّ الحد مأخوذ من المنع، وإنما استعير لهذه المعاني، لمشاركته في معر المنع، فانظر المنع، أين تجده في هذه الأربعة. فإذا ابتدأت بالحقيقة لم تشك في أنها حاصرة للشيء مخصوصة به، إذ حقيقة كل شيء خاصيته التي له وليست لغيره، فإذا الحقيقة جامعة مانعة، وإذا نظرت إلى مثال الحقيقة في الذهن، وهو العلم، وجدته أيضاً كذلك لانه مطابق للحقيقة المانعة، وإذا نظرت إلى العبارة عن العلم، وجدتها أيضاً حاصرة، فإنها للعلم المطابق للحقيقة والمطابق للمطابق مطابق، ما الكتابة، وجدتها مطابقة للفظ المطابق للعلم، المطابق للحقيقة، فهي إذن مطابقة، فقد وجدت المنع في الكل إلا أنّ العادة لم تجر بإطلاق الحد على الكتابة، التي هي الرابعة، ولا على العلم الذي هو الثاني، بل هو مشترك بين الحقيقة وبين اللفظه". إنّ والعادة، هي التي تدعو الغزالي صاحب ومعيار العلم في فن المنطق، إلى إسقاط حدّي العلم والكتابة، والإبقاء على الحقيقة الساكنة واللفظ، الذي هو دريح لا تبقى، " فيدها العلم والكتابة، والإبقاء على الحقيقة الساكنة واللفظ، الذي هو دريح لا تبقى، " فيدها الكتابة، وقد ظلَّ مفهوم المطابقة هذا مهيمناً في الفكر العربي، ولم تجر محاولة ـ فيما

<sup>(1)</sup> المستصفى 22:1.

<sup>(2)</sup> ابن الصائغ، تحفة أولى الألباب في صناعة الخط والكتاب، تحقيق هلال ناجي، تونس 25.

نعلم \_ للنظر مجدداً فيه إلا محاولة متأخرة، جاءت من باب التصنيف وليس من باب الإنتاج الفكري، تلك هي نظرة حاجي خليفة (1067 = 1657) إلى أنَّ صورة الحقيقة في الذهن، ليست حقيقية، إنما هي وشيح للمعلوم، وظلَّ له مخالف إياه بالماهية، غايته أنه مبدأ لانكشافه ... وهو الأمر الذي قرره حديثاً علم المدلالة في كون الدال يحيل على معنى الشيء لا الشيء ذاته.

ينبغي الآن، إعادة النظر مرة أخرى في مضمون النصين اللذين أوردناهما قبل قليل للغزالي، وسنجد أنهما يقرران مبدأ واحداً ذا وجهين، فأولهما: ينفح المعنى بقرة متعالية، كون التراسل بين الله من جهة والوحي والنبي من جهة ثانية، يكون متماسكاً لأنه يتم بدون الناظ، تليها في قوة التراسل، علاقة الاتصال بين الوحي والنبي، لأنها تحصل بلفظ يتعذر تحديده، وأخيراً علاقة التراسل بين النبي والأمة التي تم بلفظ مفهوم. فإذا علمنا أن ألفاظ الرسول، قد تألفت بناء على ألفاظ الوحي، الذي صاغ ألفاظه استناداً إلى معنى كلام الله الكامن في نفسه، تكشفت لنا. حسب منظور الغزالي، المسافة الفاصلة بين لفظ القرآن ومناه. وثانيهما: يسوّغ منطقياً، نفي الكتابة، واستبدالها بإدامة النظر في الأشياء الساكنة واستحضار وجودها لفظاً عند الحاجة. وأفضى ذلك، إلى أنّ والعلم، بالشيء أصبح رهينة سلمة الإلفاظ التي تتكون وتُفنى في لحظة واحدة. ذلك إنها ريح لا تنظوي على ميزة الميمومة في الزمان، بل هي نظام يُقوض ذاته إثر تكونه، بخلاف الكتابة التي تنطوي على حيزة خصبة الديمومة في الزمان، بل هي نظام يُقوض ذاته إثر تكونه، بخلاف الكتابة التي تنطوي على حيرة خصبة الديمومة في الزمان، والا قبل مي نظام يُقوض ذاته إثر تكونه، بخلاف الكتابة التي تنطوي على خصبة الديمومة، والانضواء في سياقات جديدة، حسب الحاجة إلى ذلك.

لم نظل فكرة تعالى المعنى ، أسيرة الجدل الكلامي المجرد، كما كان الأمر في الرؤية الكتابية للكون، بل انتشرت على نحو واسع ، وأصبحت عرفاً في الممارسة الثقافية في شتى حقول الفكر ، وأضحى المعنى هو الأصل ، واللفظ فرع ملحق به ، وصارت الروح أو النفس الخالمة هي مصوطن المعنى ، ومثلما ظهرت ثنائية المعنى / اللفظ ، ظهرت ثنائية الرح/الجسد ، ومنع الزوج الأول من الثنائية سمة الخلود ، فيما اتصف الزوج الثاني ، بالفناء والزوال . إنّ الفكر العربي بمظاهره الفلسفية والكلامية واللغوية تعامل مع أطراف تلك الثنائيات ، طبقاً لثنائية الجواهر والأعراض ، ومهما اختلفت حقول ذلك الفكر ، فإنّ المعنى ، اكتسب فيها سمة الأصل ، وامتهن اللفظ ، ولم تلق الكتابة في ذلك أيما عناية ، ويحسن أن ندلل على ذلك ، بالقول ، إنّ الجاحظ (255 = 868) وابن رشيق القيرواني (456 = 2001) وابن الأيسر (637 = 1078) وابن خلاون

حاجى خليفة، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، بغداد 5:1.

(808 = 1405) على ما بينهم من تباعد في الزمان، واختلاف في الاختصاص، كانوا يصدرون عن رؤية واحدة ثابتة تجاه المعنى واللفظ فالحقوا الأول بالنفس والثاني بالجسم، كما تلحق الصدف بالجواهر، وما الألفاظ إلا خدم للمعانى وقوالب لها∞.

كان الجدل الكلامي، حول ماهية كلام الله، مدعوماً بممارسة واقعية تمثلت أول الأمر في اقتصار دور الكتابة على تقييد كلام الله، أي تدوينه خشية التغيير والضياع، وحظر تدوين الحديث خوف الاختلاط بينهما، وهو الحظر الذي امتد إلى حقول الفكر الأخرى، بفعل المرف الذي سنه الرسول للفصل بين القرآن والحديث. فضلاً عن تجنب الرسول، اتباع النهج نفسه الذي انتهجه أهل الكتاب من الديانات الأخرى، في اعتمادهم على الكتابة، وذم ذلك النهج، قد أفضى إلى تغييب واضح لأهمية الكتابة، وإغفال دورها الكبير في عملية الإرسال والتلفى القائمة آنذاك.

ورد عن الرسول قوله ولا تكتبوا عني شيئاً سوى الفرآن، ومن كتب عني غير الفرآن أفلمحه من ولمّا استؤذن أن يدون حديثه، قال مخاطباً كتابه وأكتاباً غير كتاب الله تريدون؛ ما أضل الأمم من قبلكم إلا ما اكتنبوا من الكتب مع كتاب الله ٥٠٠ ولم يقتصر الأمر عند حدود حظر تدوين ما ينطق به الرسول، بل تعداه، إلى النهي عن الكتابة عامة، بل ذمها. ففي حديث له، ورد قوله: ونحن أمة أمية، لا نكتب ولا نحسبه ٥٠٠. وروي عنه أنه قرن قيام الساعة بانتشار الكتابة في قوله ومن أشراط الساعة أن يرفع العلم، ويقبض المال، ويكثر التجار، ويظهر القلم، وفي رواية وفشو القلم، وفشو النجار من أشراط الساعة ٥٠٠. ولا يخفى هنا، أنّ دلالة وفشوه هي الظهور والانتشار والشيوع. وقرن في حديث آخر، الضلالة بالكتابة، في قوله وإنما من كان قبلكم بالكتابة، في قوله وإنم من كان قبلكم بالكتابة، في قوله وإنم من كان قبلكم بالكتابة،

<sup>(1)</sup> الجاحظ، وسائل الجاحظ، تحقيق عبد السلام محمد هارون، القاهرة 2621 وابن رشين القرواني، العمارة 1921 وابن رشين القرواني، العمدة في محمد محين المدين عبد الحميد، بيروت 1941 والجرجاني، دلائل الإعجاز في علم المعاني تحقيق محمد عبده، بيروت 44 وأسرار البلاغة، تحقيق درية، استار لول 251، وابن الأثير، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، تحقيق محمد محيى الدين عبد الحديد، القاهرة 1871 وابن خلدون، المقلمة بيروت 477.

 <sup>(2)</sup> عبد العزيز البخاري، كشف الاسرار، القاهرة 7:37، وابن عبد البر النمري جامع بيان العلم وفضله وما
ينبغي في روايته وحمله، الفاهسرة 63:1، وابن الصالاح، مقسدمة ابن الصالاح، تحقيق عائشة
عبد الرحمن، القاهرة 296.

<sup>(3)</sup> الخطيب البغدادي، تقييد العلم، تحقيق يوسف العش، دمشق 33.

<sup>(4)</sup> ابن عبد البر النمري، بهجة المجالس وأنس الجالس، تحقيق مرسي الحولي، القاهرة 355.

<sup>(5)</sup> م.ن 355.

<sup>(6)</sup> كشف الظنون 3:13.

أطرد موقف الرسول، بعد وفاته، في صفوف الصحابة والمحدثين، إذ روي عن الخفاء معر بن الخطاب (24 = 644) قوله وإني والله لا ألبى كتاب الله بشي، "وكان أبو سعيد الخدري (74 = 693) ينهى عن كتابة الحديث مخاطباً المحدثين قائلاً ولن اكتبكموه، ولن أجعله قرآناه "، ويحدو حدوه إبراهيم النخعي (96 = 774) قائلاً ولا تختلدن عني كتابة، "و. ويد م سفيان الثوري (161 = 777) كاتب الحديث، قائلاً وبئس المستودع العلم القراطيس، ". وصار النهي عن الكتابة عرفاً سائداً امتد من الحديث إلى حقول معرفية أخرى. وورد في هذا الشأن عن الخليل بن أحمد الفراهيدي (751 = 791) قوله وليس العلم ما حواه القصطر، إنما العلم ما وعاه الصدره"، وعن هذا الموقف ذاته، كان محمد بن سلام الجمحي (231 = 848) يصدر بقوله ليس لأحد \_ إذا أجمع أهل العلم والرواية الصحيحة على إبطال شيء منه (= الشعر) \_ أن يقبل من صحيفة، ولا يروى من صحفي، "، ذلك، أن النظرة إلى الكتابة، قد استمدت أصولها من موقف الرسول منها، وصار عدم الاعتماد عليها واجباً، وظلت هذه النظرة سائدة إلى قرون متأخرة، فالنووي وصار عدم الاعتماد عليها واجباً، وظلت هذه النظرة سائدة إلى قرون متأخرة، فالنووي حراكات بدكان أخذه له من بطون الكتب، وبانه من أضر المفاسد، ".

وقد أورد الجبرتي (ق 13 هـ = ق 19 م) وصفاً لتقاليد الرواية الشفاهية في عصره معنلة بشخص مرتضى الزبيدي (1205 = 1790) صاحب وتاج العروس، وكيف أنه كان يقوم باملاء الأحادث وعلى طريق السلف في ذكر الأسانيد والرواة المخرجيّن من حفظه على ط ق مختلفة، ٣٠.

إنَّ غلبة منحى السماع والحفظ، كان في حقيقة الأمر، يستند أيضاً إلى الرسول، فقد ورد عنه قوله وتسمعون ويسمع منكم، ويسمع ممن يسمع منكم، ""، وأهمية والسمع، تتأتى

<sup>(1)</sup> تقييد العلم 49.

<sup>(2)</sup> م.ن 42.(3) الطبقات الكبير 63:6.

<sup>(4)</sup> تقييد العلم 58.

<sup>(5)</sup> أبو طالب المكي، قوت القلوب القاهرة 17:2.

<sup>(6)</sup> محمد بن سلام الجمحى، طبقات فحول الشعراء، تحقيق محمود محمد شاكر، القاهرة 4:1.

<sup>(7)</sup> النووي، المجموع: شرح المهذب، القاهرة 9:1.

<sup>(8)</sup> ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم في أداب العالم والمتعلم، حيدر آباد 123.

<sup>(9)</sup> الجبرتي، تاريخ عجائب الأثار في التراجم والأخبار ببروت 106:2.

<sup>(10)</sup> الخطيب البغدادي، شرف أصحاب الحديث أنفرة 38 وقوت الفلوب 16:2، أبو داود، السنن القـاهرة 189:2

من أنه حسب ابن خلدون، وأبو الملكات اللسانية، "، وعليه، فقد صار وأول العلم الاستماع، " وولا طريق للرواية إلا السمع، " وهو ما يفسر موقف المحدّثين في الاعتماد على الحفظ الذي يقوم على السماع، ورفض التلوين. فقد كان أبو موسى الأشعري (44 = 664) يقول واحفظوا كما حفظنا، ". وقد هيمن هذا الموقف، ذلك أن الصحابة، كما يقول عبد العزيز البخاري (730 = 1329) و لا يكتبون الأخبار، بل يحفظونها، ويروونها عن ظهر قلب» وتحتشد كتب المحدّثين أنفسهم بالتأكيد على الحفظ وذم التدوين والكتابة ".

لم يقتصر الأمر عند حدود ذم الكتابة بمعنى التدوين، وتفضيل السماع والحفظ عليها، بل أصّل الموقف دينياً، بتسويغ أميّة الرسول، وهو ما شحن الشفاهية بالقوة المنطقيّة التي قامت عليها، وفي هذا الصدد، يقول الغزالي :

«أما سبب إنه (= الرسول) لم يعرف الكتابة والمكتوب، فلأجل أنه كان أمياً لا يقرأ الكتاب الصناعي، وإغما يروم مصرفة قراءة الخط الإلهي الذي هـو أبين وأدل عـل الفهم منه!" ولأنه كذلك، فلا ضرورة لعلمه بالكتابة، فاتصاله بالخالق، يتم بالمكاشفة التي هي قدرتـه على إدراك ما لا تدركه الحواس، ولهذا، فأمية الرسول فضيلة، ولأن الله تعالى لم يعلمـه الكتابة، لتمكن الإنسان بها من الحيلة في تأليف الكلام. واستنباط المعاني، فيتوسل الكفار إلى أن يقولوا اقتدر بها على ما جاء به، "ذلك أن عدم معوفته الكتابة ومن أقوى الحجج على تكذيب معانديه، وحسم أسباب الشك فيه، ".

على هذا النحو، الـذي وقفنا عليه، تدرجت أسباب رسوخ الشفاهية، أبشد" الكلام الإلهي الذي هو معنى في نفس الله، مروراً باللفظ الذي يحيل عليه، وصبالًا إلى تقييد ذلك اللفظ كتابة، وتزامن ذلك، ممارسة وجدلًا مع تسويغ أمية الرسول، وذمه الكتابة

<sup>(1)</sup> مقدمة ابن خلدون 454.

<sup>(2)</sup> السهروري (أبو حفص عمرو) عوارف المعارف، مطبوع على هامش أحياء علوم الدين 51:5.

 <sup>(3)</sup> الجرجائي، الوساطة بين المتنبي وخصومه، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم وعلي البجاوي، القاهرة 16.

<sup>(4)</sup> تقييد العلم 40.

رُحُ) كشف الأسرار 770:3.

 <sup>(6)</sup> نحيل في سبيل المثال على: تقييد العلم 36، مقدمة ابن الصلاح 302 جامع بيان العلم 63:1، الطبقات الكبير 6:66.

<sup>(7)</sup> الغزالي؛ الإملاء على إشكالات الأحياء، طبع على هامش كتاب أحياء علوم الدين 37:5.

<sup>(8)</sup> صبح الأعشى 43:1. (9) م.ن 43:1.

٦٠.١٥.٢

وإعلاء شأن السمع والحفظ، وجميع هذه الأسباب تضافرت، لتبلور موقفاً نـظرياً شــاملًا، تجاه قضية الشفاهية/الكتابة، كما سنقف عليه في الفقرة الآتية.

#### 3- ركائز النظرية الشفاهية:

حاول الجاحظ في رسالته وذم أخلاق الكتّاب، تأصيل الشفاهية في الفكر العربي، دينياً وتاريخياً واجتماعياً، وذلك حينما ألغى أهمية الكتابة، ودعا إلى تبني الشفاهية. وهو في هذا، إنما يصدر عن الرؤية التي تشكلت في صدر الإسلام، تجاه الكتابة، وينبغي، التريث قليلاً، إزاء علل الجاحظ في ذم الكتابة، فذلك، إنما يمهد السبيل للوقوف على ركائز والنظرية الشفاهيّة، التي استقامت على يد على بن رضوان فيما بعد.

يقول الجاحظ «لو كانت الكتابة شريفة» والخط فضيلة ، كان أحق الخلق بها رسول الله يخلاق ، وكان أولى الناس ببلوغ الغاية فيها ساداتهم، وفوو القدر والشرف فيهم، ولكنّ الله يخلاق ، وكان أولى الناس ببلوغ الغاية فيها ساداتهم، وفوو القدر والشرف فيهم، ولكنّ الله منت بنبتُ مخلا ذلك وجعل الخط فيه دنية ، وصد العلم به عن النبوة الله عزمن الرسول أنّ الرسول قد حرّم الخط. وأنّ أول مرتد في الإسلام كان كاتباً. ويقون البدع زمن الرسول والخلفاء الراشدين بالكتّاب، ويرى أنهم أسباب الفتنة، ويورد أنّ الإمام علي بن أبي طالب، لم ينوه وبذكر كاتب حتى مات، بل إنّ الجاحظ، يقرر، أنه دلم يُر كاتب قط جعل الغرآن سعيره، ولا علمه تفسيره، ولا التفقه في الدين شعاره، ولا الحفظ للسنن والآثار عماد - 1942.

ويرى أنَّ للكتّاب وطبائع لئيمة»، وأن وأنبلهم أخسهم، ووهم والعوام سواء، لأنهم «شرار خلق الله». وبعد أن يفرغ من ذم الكتاب، يوجه عنايته إلى ذم الكتباب، فيقـول وإنّ سنخ (= قبح) الكتابة بُني على أنه لا يتقلدها إلاّ تابع، ولا يتـولاها إلاّ من هـو في معنى الخادم و....، فأحكامه أحكام الأرقاء، ومحله من الخدمة محل الأغبياء \_ \$1902.

لقد توافرت لدى الجاحظ، العلل والأسباب، التي جعلته يذم الكتّاب والكتابة، استناداً إلى والمائرة، الله ورقية غيره حول استناداً إلى والمائرة، ورؤية غيره حول هذا الأمر، وبذا، فقد سوّغ شرعياً إحلال المشافهة محل الكتابة وساهم في ترسيخها، ومنحها قوة لممارسة دورها في الثقافة العربية في عصر تأسيسها الأول. ولقد ظلت محاولات إقصاء الكتابة، متواترة فيما بعد، انطلاقاً من الموقف الذي وقفه الرسول والصحابة والمحدابة والمتحديد والمحدابة والمتحديد والمتحديد والمحدابة والمتحديد والمتحديد والمتحديد والمتحديد التوات الذي وقفه الرسول والصحابة المحدد والمتحديد وال

<sup>(1)</sup> رسائل الجاحظ 189:2 190.

ينقل ابن أبي أصيعة (668 = 1269) عن الأمير المبشر بن فاتك ، رأي سقراط في أمر الكتابة ، فيقول: وإنّ الحكمة (= الفلسفة) ظاهرة مقدسة ، غير فاسدة ولا دنسة ، فلا ينبغي لنا أن نستودعها إلا الانفس الحية ، وننزهها عن الجلود الميتة ، ونصونها عن القلوب المتمردة ، ( وهذا الأمر هو الذي دعا سقراط إلى الامتناع عن تدوين حكمت ، التي كان يلقنها لتلامذته مشافهة . ولما سأل أستاذه طيماتاوس ولم لا تدعني أدوّن ما أسمع منك من المحكمة ، أجابه وما أوثقك بجلود البهائم الميتة ، وأزهدك في الخيواطر الحيّة ، هب أنّ إنساناً لقبك في طريق، فسألك عن شيء من العلم ، هل كان يحسن أن تحيله إلى الرجوع إلى منزلك ، والنظر في كتبك . فإن كان لا يحسن ، فألزم الحفظ . فلزمه سقراط \_ 19:60 . وبالتزامه بوصية أستاذه ، فإنّ سقراط ، كما يقول الأمير ابن فاتك ، قد «أفسر بمن بعده من محيي الحكمة ، لأنه كان من رأيه أن لا يستودع الحكمة الصحف والقراطيس ، تنزيهاً لها عن ذلك \_ 69:1 .

لا يمكن التحقق الآن، إن كان العرب قد اطلعوا على رأي سقراط في القرن الهجري الأولى، ذلك أنّ لديهم الأسباب الدينية التي جعلتهم ينصرفون عن الكتابة، كما تجلى ذلك بموقف الرسول منها. لكنّ مضمون كلام سقراط، يتماثل والموقف الذي اتخذه العرب الأوائل من الكتابة، فالحكمة المقدسة، تقابل العلم الإسلامي الذي هو الحديث النبوي، وتنزيهها وعدم إفسادها، يقابل تنزيهه وعدم إفساده، وقدسيتها التي جعلتها لا تستودع إلاً الأنفس الطاهرة، تقابل قدسيته.

تقودنا هذه الإشارة إلى الوقوف على نظرية عربية تسوغ الشفاهية، بلور معالمها، وحدد ركائنزها الطبيب المصري علي بن رضوان (453 = 1001) وهي تستجيب لدواعي الإرسال الشفاهي، وتقوم على ركائز محددة، ينظمها ابن رضوان على النحو الأتي:

# الركيزة الأولى:

يقول ابن رضوان ووصول المعاني من النسيب إلى النسيب، خلاف وصولها من غير النسيب إلى النسيب، والنسيب الناطق. أفهم للتعلم بالنطق وهو المعلم، وغير النسيب له جماد، وهو الكتاب، وبُعد الجماد من الناطق مطيل لطريق الفهم، وقرب الناطق من الناطق

 <sup>(1)</sup> ابن أبي أصيبعة، عيون الانباء في طبقات الأطباء، بيروت 69:1 وقد أورد البيروني النص بالصورة الأتية
 ولست بناقل للعلم من قلوب البشر الحية إلى جلود الضأن الميتة، في تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرذولة، حيدر آباد 133.

مقرّب للفهم، ما فهم من النسيب، وهـو المعلم، أقبرب وأسهـل من غيـر النسيب هــو الكتاب».

واضح أنّ النسيب، في تصور ابن رضوان، هو اللفظ وحامله اللسان، وأنّ غير النسيب (= الغريب) هو: الحرف وحامله الكتاب، وهنا، يستعيد ابن رضوان، قضية النطق والسمع التي خصبها من قبل الموروث الشفاهي العربي، ويقصي أهمية الحرف والبصر، باعتبار أنّ التناسب بين البصر والسمع غير قائم، كون الأول مقترن بالجماد (= الكتاب) والثاني بالحياة (= النطق)، ويتعذر وجود تناسب معقول بينهما. ويتجلي هنا، الإعلاء من شأن الصوت الذي أصبح دليلاً على الحياة، وذم الحرف الذي صار دليلاً على الموت.

#### الركيزة الثانية:

يقول ابن رضوان «هكذا النفس العادّمة، عادّمة بالفعل، وصورة الفعل عنها يقال له تعليم، والتعليم والتعلّم من المضاف، وكلّ ما هو للشيء بالطبع أخص بـه مما ليس لـه بالطبع، والنفس المتعلمة علامة بالقوة، وقبول العلم فيها، يقال له تعلّم، والمضافان معلًا بالطبع، فالتعليم من المعلم أخص بالمتعلم من الكتب \_ 1683ه.

يعمد ابن رضوان، هنا، إلى تسويغ الشفاهية، بناء على التماثل الذي يجده في الاشتقاق اللفظي للفعل وعلمه. ويقيم ركيزة معرفية، تخضع لذلك الاشتقاق، باعتبار تناسب الألفاظ المشتقة، وارتباطها بجذر واحد.

#### الركيزة الثالثة:

بقول ابن رضوان وعلى هذه الصورة، المتعلم إذا استعجم عليه ما يفهمه من لفظ نقله إلى لفظ آخر. والكتاب لا ينقل من لفظ إلى لفظ، فالفهم من المعلم أصلح للمتعلم من الكتاب، وكل ما هو بهذه الصفة، فهو في إيصال العلم أصلح للمتعلم \_ 168:3.

تبرز ثانيةً إلى الوجود هنا، فكرة حضور الكلام الحي الذي يقترن بالنـاطق، وهو مــا أشار إليه في الركيزة الأولى، وإقصاء أهمية الكتابة، كونها تفتقر إلى ذلك، فضلًا عن إمكانية استبدال الألفاظ ببعضها، الأمر الذي يتعذر حصوله في الكتابة.

## الركيزة الرابعة:

يقول ابن رضوان: (العلم موضوعه اللفظ، واللفظ على ثلاثة أضرب: قريب من

<sup>(1)</sup> عيون الأنباء في طبقات الأطباء 167:36-168 وسنحيل عليه في المتن.

العقل، وهو المذي صاغه العقل مشالاً لما عنده من المعاني. ومتوسط وهو المتلفظ به بالصوت، وهو مثال لما صاغه العقل. وبعيد وهو المثبت في الكتب، وهـو مثال ما أخرج باللفظ. فالكتاب مثال مثال مثال المعاني التي في العقل، والمثال الأول لا يقوم مقام الممثل لعوز الممثل، فما ظنك بمثال مثال مثال الممثل. فالمثال الأول لما عند العقل أقرب في الفهم من مثال، والمثال الأول هو اللفظ، والثاني هو الكتاب، وإذا كان الأمر على هـذا، فالفهم من لفظ المعلم، أسهل وأقرب من لفظ الكتاب . [68:3].

يلزم التريث أمام هذه الركيزة، إذ يثير ابن رضوان قضية مهمة، توجب التفصيل، ألا وهي مراتب علاقة الدال بالمدلول وقضية العلم والمعنى، وهي قضية تباينت الآراء حولها، لتباين زوايا النظر إليها \_ وقد وقفنا على جانب منها في الفقرة السابقة من هذا الفصل.

معلوم أنَّ من يتلقى العلم أو يرسله، سيكون محكوماً بفعاليتي التلقي والإرسال، وفيما يتوجب على الأول أن يحلَّ نظاماً متشابكاً من الشفرات المرسلة إليه، ليحصل على العلم، يقـوم الثاني، بتنظيم مجموعة من الشفرات، تحمل في طباتها، المحمول الذي يريد إرساله. ولهذا، فالعلم، في حالتي التلقي أو الإرسال، خاضع لتفكيك الأدلة المرسلة، أو تركيها، وبدون ذلك يتعذر وجود علم بالشيء، ذلك أنَّ حصول العلم، يلزم توفر أدلة منظمة تحيل إلى معانٍ دقيقة.

إنَّ العلم، حسب أبي الحسن الأمدي (631 = 1231) \_ وصفة يحصل بها لنفس المتصف بها الميز بين حقائق الأمور الكلية، ميزاً لا يتطرق إليه احتمال مقابلة، "، ووسيلة العلم هي: الدال، الذي هو: والمعرّف بحقيقة الشيءه ". والذي ينتج المعاني، التي هي: والصور الحاصلة في الأذهان عن الموجود في الأعيان ". ولما كان الدال بذاته لا تبحة معرفية له، بل بما يحمل، ذلك، أنه ولا يحصل العلم بالمدلول من نفس الدال، بل من العلم بهه ". وإن العلم به بدن أن ينشأ على مساءلة المتلقي الدائمة للدوال الموسلة إليه، لكي يستطيع أن يحصل على العلم.

يؤكد ابن حزم (456 = 1063)، أنّ الدلالة، هي: ونعـل الدال، فو فإذا لم يستطع المتلقى، استطاق الدال، بـطل وجود أي دلالـة، وانتفى أي معنى. إذ إنّ ترتيب الأدلـة،

<sup>(1)</sup> سيف الدين الأمدي، منتهى السول في علم الأصول، القاهرة 5:1.

<sup>(2)</sup> الأحكام في أصول الأحكام 37:1.

<sup>(3)</sup> القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تحقيق محمد الحبيب بن الخوجة، تونس 18.

<sup>(4)</sup> كشاف اصطلاحات الفنون 285:2.

<sup>(5)</sup> الأحكام في أصول الأحكام 37:1.

وإخضاعها لنظام من العلاقات في حالتي الإرسال والتلقي هو الـذي، يجعلها تنضح بما تنظري عليه من دلالات.

يبين الغزالي مراتب وجود الأشياء والمعاني في الادلة، طبقاً لحالة الإرسال، بالصورة الآتية وإنّ للشيء وجوداً في الأعيان، وثم في الأذهان، ثم في الألفاظ، ثم في الكتابة. فالكتابة دالة على اللفظ، واللفظ دال على المعنى في النفس، والذي في النفس مثال الموجود في الأعيان،"، أما طاش كبري زادة (968 = 150) فيقدم مراتب وجود الأشياء والمعاني في الأدلة، طبقاً لحالة التلقي، بالصورة الآتية:

ه إعلم أنّ للأشياء وجوداً في أربع مراتب: في الكتابة والعبارة والأذهان والأعيان، وكل سابق منها وسيلة إلى اللاحق، لأن الخط دال على الألفاظ، وهذه على ما في الاذهان، وهذا على ما في الأعيان،™.

إِنَّ اعتبار التلازم بين الأشياء وصورها والألفاظ الـدالة عليهـا حقيقي، أمر، يعـدّ من إشكاليات الفكر العربي، خاصةً بعد أن بيّنت كشوفات علم اللغة، أنَّ العلاقة بينها عرقية، حصلت بفعل المواضعة بين أفراد المجتمع الواحد.

إنّ ابن رضوان، يصدر عن الروبة ذاتها التي صدر عنها علماء الكلام، في الإعلاء من شأن المعنى الكامن في النفس، ويستظل بالمراتب التي تحكم علاقة الأدلة بالمدلولات، في تسويغه للشفاهية، فيقسّم اللفظ على ثلاثة أضرب: وقريب من العقل، وهو الكلام الحي الكامن في النفس، ويساوي المعنى القليم باصطلاح علم الكلام، وهذا الكلام محكوم بحركة اعتماد في مجاله، فهو عملياً في وضع سكون، ينتظر أن يتحور من عقال النفس، بوساطة اللفظ، ليتحول إلى دال مدرك حسياً ومتوسط، وهو الكلام اللفظي، وقعد اكتسب وجوده بفعل الصبوت، فتحول إلى لفظ، وهو عند ابن رضوان ومثال لما صاغمه العقل، ووبعيد، وهو والمثبت في الكتب، الذي هو مثال ما خرج باللفظ الذي لا يكتسب وجوداً دون عملة النظظ.

يمنح تقسيم ابن رضوان للكلام ، مكانة مهمة جداً ، للمعنى النفسي ، وبذا فإنه ، يعلي من شأن أدلة وهمية ، لم تكتسب شرعية وجودها ، كونها حبيسة النفس ، لأنبها ما تزال قائمة فيها ، ولم ينطق بها بعد ، لتحيل إلى معانٍ محددة .

<sup>(1)</sup> الغزالي، معيار العلم في فن المنطق، بيروت 46-47.

<sup>(2)</sup> طاش كبري زادة، مفتاح السعادة ومصباح السيادة، حيدر آباد 73:1.

إن كون والصوت آلة اللفظه"، كما يقول الجاحظ، قضية لا خلاف بشأنها، ذلك أن التلفظ، هو الفعالية الصوتية، ابتداء من نطقها، وانتهاء بوصولها، إذن المتلقى، وهـو فعل يستغرق زمناً قصيراً، وبانتفاء الصوت ينتفى اللفظ نفسه، لأن من خواص الصـوت، أنه ذو حضور آني سريع، لا يمكن تثبيته، يمر بين آلتي النطق والسمع، فكيف قيض، لابن رضوان، تقسيمهُ على أضرب ثلاثة؟ لحل هذه الإشكالية يعمد إلى مد زمن التلفظ قدر ما يتصور، ليشمل مرحلتي، تركّيب المعنى لفظاً وهي مرحلة سابقة للنطق، وتحليل اللفظ إلى معنى وهي مرحلة انتفاء التلفظ، فضلًا عن مرحلة التلفظ التي تتوسط تينك المرحلتين، أي أن ابن رضوان يضيف إلى التلفظ، مرحلتي ما قبل التلفظ وما بعده، وبهذا، فإنه يفتح أمام اللفظ زمناً لا نهائياً، إذ يمكن حسب تصوره، إن تتشكل ألفاظ المعاني في الذهن في وقت أسبق بكثير من زمن تلفظها الحقيقي. كما أن اللفظ يمكن أن يـظلُ زمناً طـويـلاً، أسيـر الحروف إلى ما لا نهاية، وبهذا، فابن رضوان، يتجاهل صفة يتصف بها الكلام، وهي التكوّن والفناء المستمران، ويعبر ابن حزم عن ذلك، قائلًا «ما أنت فيه من الزمان، فلا يثبتُ ثباتاً تقدر على إقراره، لكنه يثبت ثم ينقضي بلا مهلة، وهكذا أبداً، وكذلك أجزاء القول، إذا تكلمت عن حروفه ونظمه ومعانيه، فإن كل ما تكلمت به من ذلك فقد فُني وعدم، وما لم تتكلم به من ذلك، فمعدوم لم يحدث بعد، والذي أنت فيه من كل ذلك لا قدرة لك على إثباته ولا إمساكه ولا إقراره أيضاً أصلًا، بـوجه من الـوجوه، لكن ينقضي أولًا فـأولًا بـلا مهلة)(2).

إنّ اتصاف القول، بصفة التعاقب الذي ينفي نفسه بين لحظة وأخرى، يحيل على نوح ما تعاقت الحضور والغياب المستمرة التي تلازم النطق مما ينفي أية ديمومة ممكنة المنبي الشفاهي، الأمر الذي يقود إلى إبطال فعالية الإرسال والتلقي، فانتظام الكلام، تبعاً لذلك، لا أساس له، إلا على سبيل الافتراض، ويشير القاضي عبد الجبار (415 = 2010) إلى ذلك، بقوله: وإنّ من حق التأليف أن يحصل بين الموجودين، وفي الكلام لا يصح ذلك، لأن ثاني الحروف إذا وجد بطل الأول، فلو أثبتنا البقاء فيهما لأدى ذلك إلى كون الموجود مؤلفاً بالمعدوم، وهذا محاله (أ).

إنَّ النظرية الشفاهيّة، ممثلة بابن رضوان، تعيـد هنا تـرتيب نظام الأفكـار، والمنطق الذي يحكمها، من أجل أن تسوّغ دعواها.

الجاحظ، البيان والتبيين، تحقيق فوزي عطوي، بيروت 56:1.

<sup>(2)</sup> ابن حزم، التقريب لحد المنطق، تحقيق إحسان عباس، بيروت 50.

<sup>(2)</sup> القاضي عبد الجبار، المغني في أبواب التوحيد والعدل، تتحقيق أمين الخولي، القاهرة 227.

## الركيزة الخامسة:

يقول ابن رضوان دوصول اللفظ الدال على المغنى إلى العقل، يكون من جهة خلسة غريبة من اللفظ، وهي البصر، لأن الحاسة النسيبة للفظ هي السمع، لأنه تصويت، والشيء الواصل من النسيب، هو اللفظ أقرب من وصبوله من الغريب، وهو الكتابة. فالفهم من المعلم باللفظ أسهل من الفهم من الكتاب بالخط .. 1693ه.

تحيل هذه الركيزة إلى الركيزة الأولى، وتثير مجدداً قضية تناسب الحواس، وما يلاحظ هنا، أنَّ ابن رضوان، يصرَّ على عدَّ الكتابة من «الغريب» ولا يمكن أن تحل عل «النسيب» وهو اللفظ. إنَّ تنازع «الغريب» و«النسيب»، أعني الكتابة والنطق، تنازع مزمن في تاريخ الثقافة العربية، ولما حقن «النطق» بقوة دينية، صار ونسيباً، وظلت الكتابة غربية.

#### الركيزة السادسة:

يقول ابن رضوان: ويوجد في الكتاب أشياء تصد عن العلم قد عدمت في تعليم المعتلم، وهي التصحيف العارض من اشتباه الحروف مع عدم اللفظ، والغلط بزوغان البصر وقلة الخبرة بالإعراب، أو عدم وجوده مع الخبرة به، أو إفساد الموجود منه، واصطلاح الكتاب ما لا يقرأ، وقراءة ما لا يكتب، ونحو التعليم ونمط الكلام ومذهب صاحب الكتاب، وسعم النسخ ورداءة اللقل، وإدماج القارىء مواضع المقاطع، وخلط مبادىء التعليم، وذكر ألفاظ بونائية لم يخرجها الناقل من اللغة كالوروس وهذه كلها معوقة عن العلم، وقد استراح المتعلم من تكلفها عند قراءته على المعلم، وإذا الأمر على هذا فالقراءة على العلماء أفضل، وأجدى من قراءة الإسان لنفسه، وهو ما أردنا بيانه \_ 1693ه.

لقد شخص ابن رضوان هنا، بعض أمراض الخط العربي، وبخاصةً التصحيف والتحريف، وما يرتبه ذلك من صعوبة في تمييز بعض الحروف، لانعدام التنقيط في مرحلة مبكرة من تاريخ الخط العربي.

إِنَّ موضوع والاعجام؛ الذي كان سبباً أساسياً من أسباب استبهام بعض دلالات الكلمات العربية، عولج في مرحلة متقدمة، وعنى به أبو الأسود الدؤلي (69 -888) وكتب فيه الخليل كتاب والنقط والشكل؛ واهتم فيه ابن قتية (276 = 889) وحمزة الأصفهاني (360 = 970) وأبو أحمد الحسن العسكري (382 = 929) والدارقطني (385 = 995) والخطب البغدادي (463 = 1070) وكلهم سبق ابن رضوان أو عاصرة، وعلى الرغم من ذلك فالأمر لا يستدعي عدم الأخذ عن الكتاب ذلك أنّ أخطاء الكتاب، سواء أكانت من سوء

الغراءة أم من أوهام النشاخ أم السقط والزيادة والنكرار والنقديم والتأخير والتبديل والخطأ الإملائي أو النحوي، إنما لها ما يقابلها في السماع، مثل سوء اللفظ، وقلة الدراية، وسوء العرض، وقلة الفهم، والتحفظ على ومذهب المعلم،. الذي يقابله التحفظ على ومذهب صاحب الكتاب،

هذه هي الركائز التي يبني عليها ابن رضوان موقفه، ولرغبته في تأصيل هذا الموقف، يرجم إلى العلم البوناني، فيقول ووأنا آتيك ببيان سابع، الخنه مصدقاً عندك، وهو ما قاله المفسرون في الاعتياض عن السالبة البسيطة بالموجبة المعدولة، فإنهم مجمعون على انً هذا الفصل لو لم يسمعه من أرسطوطاليس تلميذاه ثاؤفرسطيس وأوذيموس، لما فُهم قط من الكتاب \_ 1693ه.

وبغض النظر، عما تدعو إليه نظرية ابن رضوان في المشافهة من تحجيم لدور الاستقراء والإستنتاج في سبل تحصيل المعرفة، فإنها تستعيد في أركانها الاساسية، جوهر المأثور الشفاهي الذي رسخته الممارسة الفعلية من قبل، والذي عمل الجدل الكلامي على تنظيمه، وبذلك، كانت ترتبط جذرياً، على مستوى التاريخ والمعرفة، بالممارسة الني سبقتها بقرون طويلة.

### 4- الخبر ومعضلة الوضع:

يرجع أبو الريحان البيروني (440 = 1048) الأفات التي تتعرض لها الأخبار من جهة المخبرين. إلى وتفاوت الهمم وغلبة الهراش (= التقاتل) والنزاع بين الامم، ويحدد خمساً من تلك الأفات، تقترن بالإخبارين، وفمن مخبر عن أمر كذب يقصد فيه نفسه، فيعظم به جنسه... ومن مخبر عن كذب في طبقة يحبّهم لشكر أو يبغضهم لنكر... ومن مخبر عنه متقرباً إلى خير بدناءة الطبع أو متقياً لشرّ من فشل أو فـزع، ومن مخبر عنه طباعاً، كأنه محمول عليه غير متمكن من غيره... ومن مخبر عنه جهلاً وهو المقلد للمخبرين، ألى محمول عليه غير متمكن من غيره... ومن مخبر عنه جهلاً وهو المقلد للمخبرين،

إنَّ دواعي الشهوة والغضب والمحبة أو الكره، ودناءة البطبع أو انقاء الشر، هي الاسباب الرئيسة التي يضعها البيروني وراء شيوع الوضع في الأخبار عامة، فما الأسباب الكامنة وراء شيوع الوضع في الحديث النبري، وكانت سبباً مباشراً لظهور نظرية الإسناد؟

يحدد الإمام علي بن أبي طالب (40 = 660) أسباب الـوضع في الحـديث في وقت مبكر، فيقول وإنما أتاك الحديث باربعة رجال ليس لهم خامس،، أولهم ورجل منافق مظهر

في تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرذولة 2.

للإيمان، متضع بالإسلام، لا يتأثم ولا يتحرج، يكذب على رسول الله صلى الله عليه وآله متعمداً، وثانيهم درجل سمع من قول رسول الله شيئاً لم يحفظه على وجهه، فوهم فيه، ولم يتعمد كذباً، وثالثهم رجل وسمع من رسول الله صلى الله عليه وآله شيئاً، يامر بـ ثم نهى عنه، وهو لا يعلم، أو سمعه ينهي عن شيء ثم أمر به وهو لا يعلم، فحفظ المنسوخ، ولم يحفظ الناسخ، فلو علم أنه منسوخ لـرفضه، ورابعهم رجـل الم يكذب على الله ولا على رسوله ٥. . . ٤ حفظ ما سمع على وجهه، فجاء به على ما سمعه، لم يزد فيه، ولم ينقص منه، فحفظ الناسخ فعمل به، وحفظ المنسوخ فجنب عنه، وعرف الخاص والعام، فـوضـع كل شيء موضعه، وعرف المتشابه ومحكمه ياً". لا يكشف هذا النص، عن شيـوع ظاهـرة الوضع المبكرة حسب، بل، يقرر أنّ الأحاديث الصحيحة انحدرت عن رجل صادق واحد، من بين أربعة، كان بعضهم يزيف الأحـاديث عن عمد، وبعضهم عن جهـل وعدم درايـة. ويضيف النيسابوري (405 = 1014) سبباً آخر يتعلق بالدعوة إلى الدين، فقد كان المهلب بن أبي صفرة ويضع الأحاديث ليشد بها من أمر المسلمين، ويضعف أمر الخوارجه(١٠). أما ابن عساكر (572 = 1176) فيفصل في أسباب الوضع، مرجعاً إياه إلى الرواة الذين غفلوا عن الحفظ والتمييز، الذين لم يتعبوا أنفسهم في علم النقل، والرواة النقات الذين اختلطت عقولهم في أواخر أعمارهم، والغافلين، والمتعمدين الكذب، سواء أكانوا جاهلين به ثم علموا، أم رددوا عن كذابين وهم يعلمون، أو تعمدوا الكذب وهم الوضاعون من زنادقة وأصحاب مذاهب ومرغبين ومرهبين وأصحاب أغراض خاصة، ومنهم القصاص والشحاذون(٥).

لقد تنبأ الرسول بأن أحاديثه ستتعرض للتغيير، فأوصى بعدم جواز تحريفها، أو وضع أي حديث على لسانه، ذلك، إنها من أدلة الأحكام، ويترتب عليها وجوب وجواز وتحليل وتحريم، وقد وردت عنه، أحاديث كثيرة تحذر من الكذب عليه، منها، قوله: وإنّ كذباً عليّ ليسوأ مقعده من النارع، ويسرد هذا الحديث في جميع كتب الصحاح والسنن والفقه وعلوم الحديث، بمعنى واحد وبألفاظ مختلفة".

<sup>(1)</sup> علي بن أبي طالب، نهج البلاغة شرح محمد عبده، بيروت 189:2 190.

<sup>(2)</sup> النيسابوري، معرفة علوم الحديث، تحقيق حسين معظم، حيدر آباد ص: بز.

<sup>(3)</sup> ابن عساكر، التاريخ الكبير، ترتيب عبد القادر افندي، دمشق 11:2.

<sup>(4)</sup> مسلم، الصحيح، آلفاهرة 6:1 والبخاري، الصحيح بيروت 117:1 وابن صاجه، السني، الفاهرة 1:11. وسن أبي وارد 2:27. والشافعي، الرائماني، المائمة، تحقيق أحمد محمد شاكر، الفاهرة 96 والأم، القاهرة 5:41. والبيهني، معرفة السن والآثار، تحقيق أحمد صفر، القاهرة 5:15. والطحاري، مشكل الآثار، حيدر آباد 65 وتقيد العلم 30 وشرف أصحاب الحديث 14.

وكان يقول ومن أفرى الفرى من قولني ما لم أقلع "" ونبه على خطورة الأخذ من الوضاعين، ورد الأحاديث التي يروونها، بقوله ومن أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ردا "ه وهدد المحدث كذباً بالنار في قوله ولا تكذبوا عليّ، فإن الكذب يولج الناره "، وتنبأ على نحو دقيق، بظهور طائفة من الوضاعين، وحذر من الاقتنان بهم بقوله ويكون في آخر الزمان، دجالون كذابون، يأتونكم من الأحاديث بما لم تسمعوا أنتم ولا آباؤكم، فإياكم وإياهم، لا يضلونكم ولا يفتونكم إلى "وتكشف أحاديث الرسول هذه، عن إحساس بأن الوضع، لا محال في طريقه للظهور، سواء أكانت أسبابه ذاتية تتعلن بالأشخاص، أم موضوعية تتعلق بشؤون الدين ونشرو أم بالصراع الاجتماعي أو العرقي أو الديني، وقد صدق حدس الرسول، ذلك أن الأحاديث العوضوعة قد غزت المأثورات المنسوية له، وأصبحت موضوع بحث لكثير من علماء الحديث، وصنفت تحت عنوان: «الموضوعات» ".

وقد شدد الخلفاء على ضرورة تدقيق الحديث النبوي، فكان الخليفة أبو بكر (13 = 634) وأول من احتاط في قبول الأخباره وجاراه في ذلك الخليفة عمر بن الخطاب المذي وسنّ للمحدثين التنبت في النقل، وكان الإمام على بن أبي طالب يستحلف المحدثين على صدق حديثهم، ويقول وإذا حدثني عنه (= الرسول) محدث، استحلفته، فإن حلف صدقته™.

تدلل المعطيات الآنفة على أنّ الوضع قد عُرف في حياة الرسول، فالتنديد الذي أظهره، وحذا حذوه الخلفاء الراشدون، إنما يشير إلى بروز تلك الظاهرة على نمو أر حر في زمن مبكر من تاريخ الإسلام، وعليه فلا معنى للرأي الذي يقرن ظهور الوضع بالاحتراب السياسي وانقطاع عهد خلافة الراشدين الدين من المؤكد، أنّ ذلك السبب وغيره، قد أنمد ظاهرة الوضع بأسباب مضافة، مما جعلها ظاهرة شائعة، استنزفت فيما بعد جهداً طائلاً من للذن علماء الحديث، وكانت سبباً رئيساً في ظهور الإسناد، ذلك أنّ البحث في رواية

<sup>(1)</sup> الرسالة 395.

<sup>(2)</sup> سنن ابن ماجه 7:1.

<sup>(3)</sup> م.ن 13:1.

<sup>(4)</sup> صحيح مسلم 7:1، ومعرفة السنن والأثار 407:1.

 <sup>(5)</sup> صنعت فيه كتب كثيرة للأصمعي وابن الأبياري وأبي عبيد وابن قتية والخطابي والزمخشري والفاضي عياض وابن الجوزي ومجد الدين بن الأثير وغيرهم.

<sup>(6)</sup> معرفة علوم الحديث ص: يو ـ يز.

<sup>(7)</sup> صبحى الصالح، علوم الحديث ومصطلحه، بيروت 226.

الحديث ومتنه، والتثبت من صحة نسبته إلى الرسول، أفضى إلى تقصي كل ما يتعلق برجال السند من الرواة، والنظر في متون الحديث، وقد استقام هذا البحث، بركنيه حـول السند والمتن، إلى ظهور علم أصول الحديث. الذي أولى الإسناد أهمية استثنائية.

وقد قبض لتجليات الإسناد أن تظهر في التواريخ والتراجم والممرويات الإخبارية واللخوية. فإلى أركان الإسناد، يتجه إهتمام البحث في الفقرة اللاحقة.

# 5- أركان نظرية الإسناد:

يعرّف ابن عساكر، علم الحديث، بأنه وعلم بقواعد يعرف بها أحوال السند والمتنه" وإلى ذلك يذهب النووي وابن جماعة". وهو يدل على أنّ المعونة لا بد من أن تتجه إلى والقواعد» أو «القواعد» أو «القواعد» أو «القواعد» أو «القواعد» أن «القواعد» التي تنظم أحوال السند، أفضت إلى ظهور علم رواية الحديث الذي يبحث في اتصال الأحديث بالرسول، من حيث أحوال رواتها ضبطاً وعدالة، واتصالاً وانقطاعاً، أما والقواعد» التي تعنى بأحوال المتن فقد قادت إلى ظهور علم دراية الحديث، الذي يبحث عن المعاني الكامنة في أحاديث الرسول، وما تنطوي عليه من مرام، وأهداف، وأغراض. وباندغام هذين العلمين، ظهر علم أصول الحديث الذي يعنى بالراوي والمروي، وهذه الثنائية، لن تنتصر على علم الحديث، بل ستطيع النتاج الثقافي العربي بطابعها زمناً طويلاً.

عد السند، في ظلّ المشافهة، السبيل الوحيد للتثبت من صحة انتساب الحديث إلى الرسول، لذا فقد اكتسب سمة ديئة شأن الحديث، ومثلما عني بالمتن، كونه يصدر عن الرسول، عني بالسند، لأنه حسامل له، وقد عبر عن ذلك، عبد الله بن المبارك [181] -89] المحدث المشهور، الذي يتصدر قوله معظم كتب الحديث والفقه والإسناد من الدين، ولولا الإسناد لقال من شاء (أن وكان ابن سيرين (110 = 728) قد سبقه إلى تقرير الصفة الدينية للسند، بقوله، مشيراً إلى الإسناد، وإنّ هذا العلم دين، فانظروا عمن تأخذون دينكم الدينية للسند، بقوله، مشيراً إلى الإسناد، وإنّ هذا العلم دين، فانظروا عمن تأخذون دينكم الحديث، ظهرت سلسلة أقوال،

1.

<sup>(1)</sup> التاريخ الكبير 17:2-18.

<sup>(2)</sup> النوري شرح صحيح مسلم القاهرة 47:1 والمباركفوري، مقدمة تحفة الأحوذي، تحقيق عبد الرحمن عثمان، القاهرة 8:1.

<sup>(3)</sup> المجموع 1:00 ومعرفة علوم الحديث 8 ومقدمة ابن الصلاح 738 وشرف أصحاب الحديث 41 والهروي، موفاة المفاتيح باكستان 126:15، وابن خير الأشبيلي، الفهرسة، تحقيق زيدين، بيروت 12 والبستي، إفادة النصيح، تحقيق محمد الحبيب بن الخوجة، تونس 3.

<sup>(4)</sup> صحيح مسلم 8:1.

جعلت الإسناد في نهاية المطاف، فرضاً من الفروض الدينية، وعدَّ أيضاً من خصائص الأمة، التي خصت بـه، دون غيـرهـا من الأمم، فـالسخـاوي (902 = 1497) يقــرر، أنــه «خصيصة فاضلة من خصائص هذه الأمة، وسنة بـالغة من السنن المؤكـدة»"، بل إنَّ الله وأكرم هذهِ الْأمة، وشرفها وفضلها بالإسناد، وليس لأحد من الأمم كلها، قـديمها وحـديثها إسناد، إنما هو صحف في أيديهم، وقد خلطوا بكتبهم أحبارهم، (أ) واستقام الأمر عنـــد ابن حجر العسقلاني (853 = 1449) بالقول إنه دلكون الإسناد يعلم به الموضوع من غيره، كانت معـرفته من فـروض الكفايـــــــــــــــــــــــــ وصار التـــلازم بين السند والمتن، أصـــلًا لا يمكن نقضهُ، واحتمى به المحدثون ضد خصومهم وصارت أهمية أي قول تتحدد بإسناده، فإذا خلت منه الأخبار عدَّت بتراً بلا خطم إذ لولا الإسناد ولدرس منار الإسلام، " وأصبحت الأسانيد هي الأدلة على متون الحديث، وليس العكس، وقد تبوأ البخاري (256 = 869) موقع الإمامة في الحديث، لأن محدثي بغداد، حاولوا تضليله، فسألوه عن أحاديث قلبوا أسانيدها، فأنكر معرفته بها، وقام برد الأحاديث إلى الأسانيد الصحيحة، فأقروا له، كما يقول ابن خلدون، بالإمامة (5). وتطور الأمر فيما بعد، إلى أنّ أهمية الكتب تتقرر في ضوء أسانيدها فالحطاب (1547 = 954) يقول إنّ والأسانيد أنساب الكتبو™. وشأن أي علم، فالإسناد سرعان ما صار جزءاً من تقاليد البنية الثقافية، ولم يعد يُنظر إليه بـوصفه وسيلة لتحقيق المعرفة، بـل صار مظهراً تفرض العادة، وتقاليد الرواية، وجوده، ويؤكد هذه الحقيفة ابن الصلاح (643 = 1245) الذي تعد مقدمته في علوم الحديث، ذروة ما بلغ هذا العلم من دقة في القواعد والقوانين، وعلى نحو خاصُّ قواعد الإسناد، فيقـول: واعلم أنَّ الروايـة بالاســانيُّـد المتصلة، ليس المقصود منها في عصرنا (= القرن السابع الهجري)، وكثير من الأعصار قبله إثبات ما يروى. . . وإنما المقصود بها إبقاء سلسلة الإسناد التي خصت بها هذه الأمة زادها الله كرامة، "، ويعدُ هذا، أقوى نقد وجه لنظام الإسناد من رجل بزّ السالفين واللاحقين في تنظيم الإسناد، تنظيماً دقيقاً، وهي شهادة على تحول الإسناد عن غرضه الـذي وضع من أجله إلى بقائه بوصفه أحد مظاهر الحياة الثقافية. وصار السند يخنق المتن، بفعـل مرور

<sup>(1)</sup> السخاوي، فتح المغيث، تحقيق عبد الرحمن عثمان، القاهرة 403:3.

<sup>(2)</sup> م.ن 403:3 وشرف أصحاب الحديث 40.

<sup>(3)</sup> مرقاة المفاتيح 226:1.

<sup>(4)</sup> معرفة علوم الحديث 8.

<sup>(5)</sup> مقدمة ابن خلدون 352. (6) الخطاب، مواهب الجليل بيروت 6:1 وإفادة النصيح 1.

<sup>(7)</sup> ابن الجوزي، ذم الهوى، تحقيق مصطفى عبد الواحد، القاهرة 21.

الزمن، ويطمس أهميته، مما جعل، ابن حيان البستي (334 = 965) أحد أعلام المحدثين في عصره، يتشكّى مما آل إليه الأمر، قائلًا وإنَّ الحفاظ الذين رايناهم، أكثرهم يحفظون الطرق والأسانيد دون المتون،™.

هذه هي الصورة العامة التي بدأ بها الإسناد، وتطور، واستقر، وهي توضح إنه نفح بقوة دينية، وعد جزءاً من الحديث، مما منحه سمة مقدسة، جعلته فيصلا في الحكم على الهمية المروي، وتوضح كيف استقر أخيراً بوصفه تقليداً من تقاليد طرائق تداول الأخبار. لا يمكن الاستغناء عنه، وإن لم يوظف لهدف معرفي بحث، ولم يقتصر هذا الأمر على علم الحديث، بل تعداه إلى علوم اللغة والتاريخ والأدب، التي تشكلت صلامحها، وتطورت وسط قوالب الإسناد والرواية وهو ما أدى، فيما بعد، إلى أن يتميز النتاج الثقافي العربي، باستثناء الجهود الفلسفية والكلامية، بظهور ركتي الإسناد والمتن، وتجلى في المأثورات الشفاهية السردية، بثنائية الراوي والمروي وهو موضوع التحليل الغني في الأبواب اللاحقة. ويلام، والحديث يدور هنا، حول الإسناد، أن نقف على شروط الراوي كونها الركن المهم من أركان علم رواية الحديث.

اشترط الشافعي (204 هـ = 819 م)، توافر شروط في راوي الحديث، بدونها، 
تنقض روايته، وهي وأن يكون من حدث ثقة في دينه، معروفاً بالصدق في حديثه، عاقلاً لما 
يحدَث به، عالماً بما يحيل معاني الحديث من اللفظ، وأن يكون ممن يؤدي الحديث 
بحروفه، كما سمع، لا يحدث به على المعنى، ™. وقد فصل، فيما بعد كل من البيهقي 
بحروفه، كما سمع، لا يحدث به على المعنى، ™. وقد فصل، فيما بعد كل من البيهقي 
(488 هـ = 1066 م) والفـزالي والأمـدي وابن الصـلاح وعبـد العـزيـز البخـاري 
(730 هـ = 1239 م) في تلك الشروط (ام واستقرت شـروط راوي الحديث، وأصبحت 
معياراً لرواة الاخبار، وستكون معياراً للقاص أيضاً، كما يذهب ابن الجوزي إلى ذلك، بل 
هو يرتب على المأض، ما لم يرتب على راوي الحديث، كما سنقف عليه لاحقاً في مكانه.

ومثلما استأثر السند، بعناية علماء الحديث، استأثر المتن بعنايتهم أيضاً، ذلك، أنَّ

البستي، كتاب المجروحين من المحدثين، تحقيق عزيز بك القادري، حيدر آباد 78:1.

<sup>(2)</sup> نحيل بهذا الصدد إلى محمد ضاري حمادي، الحديث النبوي الشريف وأثره في الدراسات اللغوية والنحوية، وتمام حسان، الأصول: دراسة إستمولوجية للفكر اللغوي عند العرب، شرف الدين علي الراجحي، مصطلح الحديث وأثره على الدرس اللغوي عند العرب، وأمين مدني، التاريخ العربي ومصادره.

<sup>(3)</sup> الرسالة ٣٧٠.

<sup>(4)</sup> معرفة السنن والأثار 44:1 ، والمستصفى 155:1 ومنتهى السول 78:1 ومقدمة ابن الصلاح 359، وكشف الأسرار 712:2.

متن الحديث النبوي إنما يحتل المركز الثاني في الأهمية، بعد القرآن في نظام أدلة الأحكام لكنّ تلك العناية لم ترق إلى مستوى العناية بالسند، ذلك، أنّ ضبط السند، وصحته، تقود لا محال إلى صحة المتن، كونه صادراً عن الرسول.

اختلفت صور أداء متن الحديث، فمن قائل بوجوب نقل المتن لفظاً ومن قائل بجواز نقل المتن معنى، دون اللفظ بشروط. وحول هذه القضية، كثر جدل علماء الحديث والفقه، بيد أنَّ جذر الإشكالية، يعود إلى الرسول نفسه، سواء في روايته الحديث القدسي ذي المصدر الإلهي، أم في ورود أحاديث عنه، تؤكد حيناً ضرورة رواية الحديث لفظاً، وحيناً جواز روايته على المعنى.

إذّ رواية الرسول للحديث القدسي الذي يختلف عن القرآن بكونه مروياً غير متلو وإنها تجيء بلفظ النبي، كما يقول التهانوي (أو 12 هـ = ق 18 م) قد دشنت فعلياً بالممارسة النبوية، بجواز رواية المعنى، بل إنّ الرسول، نفسه، يقول، «إذا أصاب أحدكم المعنى فليحدث إذا أثبت معناه (ولا أصاب أحدكم ناحية، ثانية، يشدد في حديث متواتر، على ضرورة أداء الحديث لفظاً، فيقول «نظّر الله امراً سمع مقالتي، فوعاها، فأداها كما سمعها (أو يقول أيضاً في المعنى نفسه ويحمل هذا العلم من كل خلف عدوله، ينفون عنه تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل العالمين، وهذان الحديث بغير لفظه، لما سيتعرض له من الجاهلين، وكان الرسول أيضاً قد دشن هذه الممارسة بأخذ القرآن لفظاً عن الوحي. تحريف وتأويل. وكان الرسول أيضاً قد دشن هذه الممارسة بأخذ القرآن لفظاً عن الوحي. وحول هذين الموقفين المتباينن، دار جدل واسع، نقف على جانب منه هنا.

حاول الغزالي، أن يحل هذه الإشكالية، فقال «إنّ الألفاظ منفسمة إلى: ما ينميز بخاصية الإعجاز، وهو ألفاظ القرآن الكريم، ولا بدّ من نقلها، إذ الإعجاز بها يتعلن، وما لا إعجاز فيه، ينقسم إلى: ما يتعلق به تعبد ولا بدّ من قراءته كالفاظ التشهد، فلا بد من روايتها على وجهها. وما لا يكون كذلك، يجوز تغييره، بشرط أن يكون الناقل على ثبت من بقية المعنى بتمامه، إذ لا تعبد في اللفظ، والمعنى هو المبتغى، «، وبذلك سوّغ منطقياً رواية المعنى، لما لا تعبد فيه.

<sup>(1)</sup> كشاف اصطلاحات الفنون 16:2.

<sup>(2)</sup> منتهى السول 85:1.

<sup>(3)</sup> ابن عقيل، كتاب الفنون، تحقيق جورج مقدسي، بيروت 634:2.

<sup>(4)</sup> المستصفّى 1:29 ومنتهى السول 35:1 والرسالة 402 وفهرسة ابن خير 6 وسنن أبي داود 2:88.

<sup>(5)</sup> ابن قتية، عيون الأخبار، القاهرة 119:2، وشرف أصحاب الحديث 28.

<sup>(6)</sup> الغزالي، المنخول من تعليقات الأصول، تحقيق محمد حسين هيتو، دمشق 280.

ولقد كان إبراهيم النخعي (91 = 714) والحسن البصري (110 = 728) وعمرو بن دينار (126 = 743) وابن سيرين وسفيان الثوري، يروون على المعنى، فيؤخرون ويقدمون، ويعبرون عن المعنى الواحد بألفاظ مختلفة ". أما الذين تمسكوا برواية الحديث لفظاً، فقد انطلقوا من قاعدة لغوية، تقول وإنَّ عامة الألفاظ لها نظائر في اللغة، إذا تحققتها وجدت كلَّ لفظة منها مختصة بشيء لا تشاركها صاحبتها فيه، فمن جوَّزُ العبارة ببعضها عن البعض، لم يسلم عن الزيغ عن المراد والذهاب عنه ٥٠٠. والكلمات وإن اتفقت أصولها، وترادفت على معنى واحد، فإنها، حسب ابن خير الأشبيلي (475 = 1082) ولا توجد كلمة بمعنى كلمة، إلاً وبينهما فرق . . . ، وإن اتفقتا في أصل المعنى ، فبينهما فرق في حال المعنى،™، وكان مسلم (216 = 831) ومالك بن أنس (179 = 795) ممن يروون على اللفظ"، واشترط ابن حزم على الراوي أن «يتحرى الألفاظ كما سمعها، لا يبدل حرفاً مكان آخر، وإن كان معناهما واحداً، ٥٠٠ وقد صاغ عبد العزيز البخاري هذا الموقف منطقياً، بتأكيده أنَّ النقل لا يتحقق إلا بقدر فهم المعنى، فيدخل الخبر شبهة بسبب اختلاف الفهم، ولهذا فنقل والحديث بلفظه أولى، لأنه يصعب ضبط دلالات الألفاظ، ولو وجوزنا تبديل لفظة عليه السلام بلفظ آخر، لجاز تبديل لفظ الراوي أيضاً بالـطريق الأول، لأن التغيير في لفظ غيـر الشارع أيسر منه في لفظ الشارع، ولجاز ذلك في الطبقة الثالثة والرابعة، وذلك يفضى إلى سَقوط كلام الأول، ش. ولا شك في أنّ هذين الموقفين قد أثرا، بصورة أو بأخرى، في فعالية تداول الحديث النبوي، فرواية اللفظ، قد تحد من تداول الحديث وانتشاره، ورواية المعنى قد تبيح تغييراً جزئياً في دلالاته ومعانيه، ولا شك في أنَّ هذا التأثير، سلباً أو إيجاباً فد أمند إلى حقول الفكر الأخرى، وإن كانت تختلف عن حقيل الحيديث النبوي، كونها من غبر أدلة الأحكام، بيد أنَّ تقاليد روايـة المتون، وشــروطها لا بــد من أن تكون قــد أثرت، بصورة أو بأخرى، في تكوّن ملامح الفكر العربي الأولى في حقوله المختلفة.

إن ونظرية الإسناد، بركنيها، قد أطرّت خارطة الفكر العربي، وإن استفحل بسأن السند، ولقد أشرنا إلى آثار ذلك في مجالات معينة، وعلينا الآن، أن نؤكد، أنّ الإسناد،

 <sup>(1)</sup> عيون الأخبار 136:2، والطبقات الكبير 353:5 و 1906 و 115:7، ومرقاة المفاتيح 290:1 وقوت القلوب
 61:2 والمستصفى 1:881.

<sup>(2)</sup> فهرسة ابن خير 21.

<sup>(3)</sup> م.ن 21.

<sup>(4)</sup> شرح صخيح مسلم 61:1، والكفاية في علم الرواية 250.

<sup>(5)</sup> أبو الحسين البصري، المعتمد في أصول الفقه، تحقيق محمد حميد الله، دمشق 205:2.

<sup>(6)</sup> كشف الأسرار 775:3.

كان مهيمناً في دوائر، تزعم إنها لا تولي عناية بالنقل، شأن المعتزلة الذين جعلوا، العقل معياراً في الحكم على صحة الأشياء وأهميتها، ويتجلى ذلك، من خلال كتاب والمعتمد في أصول الفقه لاي الحسين البصري المعتزلي (436 = 1044) الذي يعقد فصلاً في والكلام أصول الفقه لاي الحسين البصري المعتزلي (436 = 1044) الذي يعقد فصلاً في والمراسيل في الاخبار، ويخلص إثر عرض مفصل وطويل لاهمية السند والمتن إلى وأن العقل إنما لا يوجب العبادة بشرط أن لا ينقل شرع، فإذا روى شرع ناقل، صار كأن العقل إنما نفي تلك العبادة، لأن شرط اقتضائه لنفيها قد زاله ". ولما كان علماء الأصول، يعتقدون بأن الدليل، كتاباً وسنة، لم يترك شيئاً، دون أن يشرع آمره مباشرة، أو غير مباشرة بوساطة الإجماع والقياس، يتبين لنا، صعوبة موقف المعتزلة، بشخص أبي الحسين البصري، فما عليهم، في هذا الموضوع، إلا الاعتماد على الإسناد في التثبت من الحديث، وهو ما أفضى عليهم، في هذا العقل بدأوا يصدرون عن رؤية نقلية، بسبب ما رتبته نظرية الإسناد من تقديم معطيات تصلح بديلاً لمعطيات العقل وفروضه.

إنَّ انتخاب نموذج المعتزلة، إنما يكتسب أهميته، من كونهم يعتمدون على العقل في دعواهم، أما مظاهر هيمنة نظرية الإسناد، على معطيات الثقافة العربية الأخرى، فيصعب حصره هنا، ذلك أنها، بصورة عامة، محكومة بهذه النظرية، ولم يفلح التدوين، الذي لم يهدف إلاّ إلى تثبيت مشهد من مشاهد عمل نظرية الإسناد في مرحلة معينة، بوقف مذ الشفاهية التي كانت قد ترسخت تصوراً وممارسة، في بنية الثقافة العربية.

<sup>(1)</sup> المعتمد في أصول الفقه 681:2.

### الرؤية الدينية وهيمنة الاصول

#### 1 - القص: فضاء الدلالة الدينية:

حدد الفرآن الكريم فضاءً دلالياً خاصاً للفعل وقصّ، وضمن هذا الفضاء الذي تحول إلى معيار قيمة، نظمت شؤون القص بوصفه فعالية إخبارية عند العرب.

يحيل الفعل وقصّ، في القرآن، على معنى الخبر ووصول النبا، والإبلاغ عن واقعة إخبارية، قال تعالى ﴿ تلك القرى نقص عليك من أنبائها ﴾ (الأعراف 101). وقوله ﴿ وكلاً نقص عليك من أنباء الرسل ما نئبت به فؤادك ﴾ (هبود 120). وقوله ﴿ ونحن نقص عليك نقص عليك وقصّ، وقوله ﴿ ونحن نقص عليك نباهم بالحق ﴾ (الكهف 13). وهذه الدلالة المركزية للفعل وقصّ، كانت تقيد دائماً بدلالات مجاورة، يضرضها سياق الحال في الخطاب القرآني، فقد ألحق القرآن الدقة والصواب والتقصي بالفعالية الإخبارية للقص، كقوله تعالى ﴿ وقالت لاُخته قصية فيصرت به عن جنب وهم لا يشعرون ﴾ (القصص 11). فالقص هنا، إنما هو تقصي الأثر بدقة. والحس الحق الذي هو ضد الباطل، وما يرتبط به من صدق ويقين، في قوله ﴿ وأنّ هلا لهبو القصص الحق وهبو خير الناصلين ﴾ (الأنبام 67). وقيدما أيضاً بالاعتبار والتدبر والموعظة في قوله ﴿ فاقضص العلهم يتفكرون ﴾ (الأعراف 176) وقبوله ﴿ لقد كنان في قصصهم عبرة الأولى الألباب ﴾ (يوسف 11). وأخبراً قيد تلك الفعالية بدلالة الحسن وكل ما هو مضاد للقبح والإساءة، في قوله ﴿ نحن نقص عليك أحسن القصص ﴾ (يوسف 2).

الخبر المقبّد بالدقة والصواب والحق واليقين والاعتبار والتدبير والحسن، هو القص الذي أسس القرآن وجوده في الأدب العربي وأصبح هذا الفضاء الدلالي هو الـذي يحدد القيمة الاعتبارية للقص، ذلك أن من دلالات والآية، إنها تحيل على معنى القصة، وما الآيات، كما يؤكد الطبري (310 = 922) إلاّ قصص متالية". وصار القاص، في اللغة

<sup>(1)</sup> الطبري، جامع البيان في تفسير القرآن بيروت 36:1.

العربية، هو الذي يتبع الأخبار، ويتقصاها بدقة "، فإذا أضفنا إلى صفة التبع الدقيق، الدلالات التي أضفاهـا القرآن على القصص، من صواب وتنبت وتدبير واعتبار، أصبح القص أقرب إلى علم الأخبار والتواريخ منه إلى الفن. إذ إنّ الشروط الواجب توافرها في القاص، ليقص الخبر على النحو الذي وقع أو كما سمعه توجب عليه الدقة في قصّه، وإسناد روايته له. ولا بد من أن يكون من الخبر صحيحاً، حسناً، بيناً، وأن لا يورد القاص متناً يفتقر إلى أي من تلك الشروط وإلا عدّ مخلطاً، وخارجاً على الفضاء الدلالي للقص الذي أرسى إلى أي من تلك الشروط وإلا عدّ مخلطاً، وخارجاً على الفضاء الدلالي للقص الذي أرسى دعائمه القرآن، وحظر عليه أن يبتدع ما لا وجود له، وحدد وظيفته بالوعظ والتذكير، وأصبح الفاص هو الإخباري الواعظ المذكر، وما القص إلاً ممارسة وعظية تذكيرية، تهدف إلى غاية ديئية اعتبارية، ولم يعرف \_ القص والقاص \_ إلاً كذلك ".

كما يقول الثعلبي (427 = 1036) للحكمة من ورود القصص فيه، وجميعها، تهدف إلى غاية اعتبارية يتقوى بها الرسول على أعدائه، ويثبت رسالته الدينية، منها: أن إبراد أخبار الأمم اعتبارية يتقوى بها الرسول على أعدائه، ويثبت رسالته الدينية، منها: أن إبراد أخبار الأمم الماضية، إنما هو وإظهار لنبوته، ودلالة على رسالته، وذلك أنّ النبي لم يختلف إلى مؤدب، ولا إلى معلم، ولم يفارق وطنه بعدة يمكنه فيها الانقطاع إلى عالم يأخذ عنه علم الاخبار ومنها، أن الله قص عليه القصص وليكون أسوة وقدوة بمكارم أخبلاق الرسل والأنبياء المتقدمين والأولياء الصالحين فيما أخبر الله تعالى عنهم، ومنها: أنّ الله إنما قص عليه القصص وتأديباً والحرام، فإنه قص عليه القصص وتأديباً وإعلاماً بشرفه، وشرف أحته، ومنها، أنّ الله قص عليه القصص وتأديباً وأولو أنهاء وإحياء الجاراء القصص في القرآن، كما عرضها الثعلبي، لنبين أنها تتعلق بالنبوة والنبي الذي توحى إليه أخبار الماضين، وهو ما يمنح النبي نبواً، أي ظهوراً على غيره، وهي إحدى معجزاته، وإنها تعلق بالتمهيد لنشر الرسالة الدينية، وتمجيد الأنبياء والرسل السابقين، والعبرة المستخلصة من مواقف الأمم السابقة تجاء أولئك الرسل والرسل السابقين، وللعبرة المستخلصة من مواقف الأمم السابقة تجاء أولئك الرسول والرسل السابقين، ولغة، وأنّ الرسول والأرسال والأنبياء، ويتضح من ذلك أنّ قصص القرآن إنما هدفت إلى تقديم الموعظة، وأنّ الرسول والأرسال والأنبياء، ويتضح من ذلك أنّ قصص القرآن إنما هدفت إلى تقديم الموعظة، وأنّ الرسول

-

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح في اللغة، العلوم، بيروت، والزمخشري، أساس البلاغة بيروت، ولسان العرب، مادة وقصصر،.

<sup>(2)</sup> ابن الجوزي، كتاب القصاص والمذكرين، تحقيق مارلين سوارتز، بيروت 11، وتلبس إبلس تحقيق محمد عنير الدمشقي، القاهرة 23. وابن المحاد الحتيلي، شلزرات الذهب في أخيار من ذهب، بيروت 5:و، التعالي، التحقيل من ذهب، بيروت 5:و، التعالي، التحقيل من المحاصرة الحقيق عبد الشاح محمد الحلو، القاهرة 170 التنوخي، نشوار المحاصرة وأخيار المذاكرة، تحقيق عبود الشالجي 337.2 وأحياء علوم الدين 337.2. (3) الشطيع، عرائس المجالس، القاهرة 5-5.

قد أخبر عن تلك الموعظة بدقة، وبدلك، فالنموذج الأمشل، للقصص والقاص، إنما تجلى، بما قصّه الرسول إلى قومه من أخبار الماضيين التي أو حيث له وحياً.

عُدَت القصص أحد وجوه إعجاز القرآن ". وذلك إنها إخبار عن غيوب سالفة، و وردت ممن لم يعرف الكتب، ولم يجالس أصحاب التواريخ ""، وإذا كان السكاكي ( و 1228 – 1228) يجعل من اشتمال القرآن على الغيوب، أحد أركان إعجازه إلى جانب وصرف المتحدين عن معارضته، ونظمه المجيب، وسلامته من التناقض "، فإنّ النظام ( 230 – 848) كان قد قرر من قبل أن «الإعجاز في القرآن من جهة ما فيه من الأخبار عن الغيوب، ولا إعجاز في نظمه " لأنّ مما يتصف به النبي، هي قدرته أن ويكون مغيراً عن المغيبات الكائة والماضية والتي ستكون "، ويفصل الباقلاني ( 804 – 1012)، أمر إعجاز القصص في القرآن، فيقول إنّ الرسول وكان أمياً لا يكتب ولا يحسن أن يقرأ، وكذلك كان المعروأ عن علم معروفاً من حاله أنه لم يكن يعرف شيئاً من كتب المتقدمين وأقاصيصهم وأنبائهم وسيرهم، ثم أتى بجمل ما وقع وحدث من عظيمات الأمور، ومهمات السير، من حيث خلق الله آدم عليه السلام إلى حين مبعده ولمنا كان الأمر مستحيلاً إلاّ عن تعلم، وهو لم يكن كذلك، كما يقول الباقلاني، وجب أن لا يكون ذلك «إلاّ يتأييد من جهة الوحي، "".

لم يُنظر للقصص في القرآن، إلا باعتبارها تنظوي على موعظة، وتهدف إلى ضرب المثل، وتقديم النصح، من خلال وقائع المماضي المغرقة في القدم، وإذا ظنّ أحد كما يذهب ابن الأثير (630 = 1233) إلى أن الله عدّ تلك القصص من «الحكايات والأسمار» فقد متسك من أقوال أهل الزيغ بمحكم سببها، حيث قالوا: هذه أساطير الأولين أكتبها "م، وأهل الزيغ مؤلاء، الذين ينظرون إلى قصص القرآن بوصفها حكايات سمر، يضعهم السخارى (902 = 1497) على وشفا جوف هاره ".

<sup>(1)</sup> الرماني، الخطابي، الجزجاني، ثلاث رسائل في إعجاز القرآن، تحقيق محمد خلف الله ومحمد زغلول سلام القاهرة 23، 25، السيوطي، الاتقان في علوم القرآن، القاهرة 21812 الباقلاني، التمهيد في الرد على الملحدة والمعطلة والرافضة والخوارج والمعتزلة، تحقيق محمود الخضيري وعبد الهادي أبو

ريدة، القاهرة 29. (2) التميمي، أضول الدين، استانبول 183.

<sup>(3)</sup> السكاكي، مفتاح العلوم، تحقيق أكرم عثمان يوسف، بغداد 766.

<sup>(4)</sup> أصول الدين 184.

<sup>(5)</sup> الرازي، المباحث المشرقية في علم الإلهيات والطبيعات، طهران 523:2.

 <sup>(6)</sup> الباقلاني، إعجاز القرآن، تحقيق السيد أحمد صقر، القاهرة 34.

<sup>(7)</sup> ابن الأثير، الكامل في التاريخ، بيروت 9:1.

<sup>(8)</sup> السخاوي، الإعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ، تحقيق فرانز روزنتال، بغداد 49.

#### 2- الرسول وأحكام القيمة:

صدر الرسول في موقفه تجاه القصص والقُصَّاص عن الرؤية التي حدد أطرها القرآن، مواه في وظيفة القصص ام في دور القاص، ومثلما حدد القرآن فضاء دلالياً للقص، عمل الرسول على التمسك بما يجعل القصص هادفاً، ينهض بمهمة اعتبارية، والقاص صادقاً وأميناً لما يقص، وكانت الخدمة التي يقدمها القاص الماري من الفيصل في موقف الرسول من، وورد عنه، بهذا الصدد قوله ولا يقص على الناس إلاّ أمير أو مأمور أو مختال، ووي ويذكرهم بشؤون دينهم، فالمأموراً، يؤمر بالقص بطلب من الأول، وكلاهما هنا، إنما يوظف قصصه في خدمة الدين، أو أن يتندب مختال أو مراء نفسه للقص، دون أن يؤمر، لانه يربد الرئاسة لنفسه، والتثبه بالأمير، ولا ينطق إلا عن هوى يستميل به قلوب الناس لمزيد من الوثيمة المرافي أو المحتال، فيما بعدر عن هدف شخصي، لا هدف ديني عام، من الوماني أو المحتال، فيما بعد، على من يتكسب بالقص.

تجلى موقف الرسول تجاه، القصاص، تبعاً لمحوقفهم منه ومن رسالته في مثالين واضحين، أولهما مع النضر بن الحارث والثاني مع تميم الداري، وعرض هذين الموقفين، يكشف جلياً معيار الرسول لأهمية القاص في الإسلام.

النفسر بن الحارث بن علقمة بن كلدة بن عبد مناف بن عبد الدار بن قصي، القاص القرشي الذي يتصل بالرسول نسباً، كان وأشد قريش في تكذيب النبي، "، عاشر الاحبار والكهنة، وحصل من العلوم القديمة على قدر جليل، واطلع على الحكمة، ورحل الحبار الفرس إلى فارس، وتعلم ضرب العدود والغناء، وقدم مكة، فكان يحدث أهلها بأخبار الفرس واليهود والنصارى، إبان المدة التي كان الرسول ينشر الرسالة الإسلامية في مكة. وكان يحض مجالس الرسول، وهو يعظ قومه، ويحذرهم مما أصاب الأمم الخالية، وحالما يفرغ من وعظه وينصوف، يقوم النضر، ويحدثهم عن أخبار رستم واسفندبار الفارسية، يفرغ من وعظه وينصوف، يقوم النضر، ويحدثهم عن أخبار رستم واسفندبار الفارسية، ويقول: وما محمد بأحسن منى حديثاً، وما حديثه إلا أساطير الأولين اكتبها كما اكتبتهاه. "

<sup>(1)</sup> سنن أبى داود 290:2 وقوت القلب 195:1 والقصاص والمذكرين 28.

<sup>(2)</sup> عيون الأنباء 29:2، والكامل في التاريخ 49:2. (2)

<sup>(3)</sup> ابن هشام، السيرة النبوية، بيروت 72 والذهبي، سير اعلام النبلاء، بيروت 229 والمسمودي، مروج الذهب ومعادن الجوهر، بيـروت 1344 والكامـل في التاريخ 49:2 وعيون الأنبـاء 19:2 ونهايـة الأرب 20:16

ولما كان الرسول قد واجه من قبل تهمة كونه شاعراً أو ساحراً أو كاهنا النجي يختلف عن أولئك بأساليب القول التي يتبعها، وهو القرآن الذي يختلف عن أولئك بأساليب القول التي يتبعها، وهو القرآن الذي يختلف عن الشعر وسجع الكهان وقتصات السحرة، فإن الأمر مع النضر بن الحارث، كان، أكثر صعوبة، ذلك أن الاختلاف بين أخباره وأخبار النضر، لم يكن مفهرماً آنالك، وكان يحدث خلطاً عند التلقي بينهما، ومن هنا، كانت مواجهته تعلل بتقديم براهين، تبطل ما يقول به عن الرسول، منها قوله تعالى فوقالوا أساطير الأولين اكتبها فهي تعلى عليه بكرة وأصلافي (الفرقان: 5) وقوله فإذ تعلى عليه بالمنافق المنافقة والمنافقة والمناب الألها، قال أنال أنهاني آيات نولت بحقه "منها، منها، واحدة أنذرته بالويل، وسوء الماقية والمذاب الألهم، وهو ما أل إليه مصيره، قال تعالى فوويل لكل أنالة بهم، يسمع آيات الله إذ تعلى عليه ثم يصير مستكبراً كمان لم يسمعها، فبشره بعذاب الم

ما حصل للنضر فيما بعد، يتطابق ونبوءة سورة والجائية، فغي معركة بدر، كان على رأس لواء من قريش" فوقع أسيراً بيد المسلمين، فأمر الرسول، أن يقتل صبراً، أي أسيراً، ونفذ أمر الفتار فيه على بن أبي طالب".

وإذا قيست الأمور بتنائجها في القضايا المتناظرة، شأن النهم التي وجهها المشركون للرسول، مثل الكهانة والسحر وقول الشعر، فإننا نجد أنَّ موقف الرسول، كان أشد قسوة على القياص من غيره، فئمة ثلات درجات متنالية في موقفه، تجاه من شك بنيوته، ممن يندرج في علمه تحت مصدر والإلهام، في القول، وهي: العقو عمن سحره"، وقتل من هجاه ضعراً"، وقتل القاص وهو أسير، ولا شك في أنَّ قتل النضر، وهو أسير حرب، ويمت

<sup>(1)</sup> حول موقف الرسول من الشعراء نحيل إلى، العملة 23:11 وأبو الفرج الأصفهاني، الأغاني بيروت 19:22 والفكلامي، الخاني بيروت 19:22 والفكلامي، احتجام صنعة الكلام بيروت كاف والشعراء بيروت كاف والشعراء بيروت كاف والفكلامي، الخالمية 19:23 منعة الكلام بيروت 56، وحول موقفه من السحرة، نحيل إلى: الطبقات الكلامين 2 3:40 وصول موقفه من وكشات من 130:1 وكشف الطنون 980:2 وحول موقفه من الكهان والكهانة، نحيل إلى الطبقات الكبير: 1 ق 130:1.

<sup>(2)</sup> نهاية الارب 220:16.

<sup>(3)</sup> الطبقات الكبير 2: ق 8:2 وتاريخ الرسل والمملوك 437:2. (4) السيرة النبوية 2862 والطبقات الكبير 11:22 وتاريخ الرسل والمملوك 459:2 والأغاني 204:4 والكاممل في التاريخ 2:12 والبدء والتاريخ 192:4.

<sup>(5)</sup> نُهاية الآرب 193:16.

<sup>(6)</sup> العمدة 23:1 وإن تورد المصادر أنه قتل الشاعر أبا عزة صبراً لانه كذب على الرسول مرتين وحرض على =

بنسب قرابة إلى الرسول، بيد الإمام علي، له دلالة كبيرة في موقف الرسول، وهو يكشف، الاً القاص كان يمارس ضغطاً كبيراً على الرسول، ويعمل على تقويض نبوته، وهذا ما يكشفه في الأقمل، موقف الرسول الأخير منه. لأنه، كان وشديد الأذى لـلإسـلام والمسلمين، الله

أما الموقف الآخر، فيمثله اهتمام الرسول بالقناص تميم بن أوس بن خارجة الداري، الذي وفد من الشام وأسلم، وصحب الرسول في غزواته وروى عنه ثمانية عشر حديثاً ولم يتوجس الرسول من هذا القاص، بل إنه قربه إليه، وقام برواية قصة رواها، وهي وقصة الجساسة، في وفي هذا يقوم الرسول برواية عن تابع، ذلك، أنَّ ما رواه الداري، يوافق، ما كان يحدث به الرسول، عن اللجبال، فما رواه القناص هنا، إنه وظف قصته لخدمة الإسلام، وذلك، بأن حدَّر من ظهور الدجال الذي التقاه في إحدى جزر البحر، والذي أخيره أنه سيظهر في يوم ما، وهو ما يتطابق وما كان يحدث الرسول حول ظهور الدجال في زمن آب.

لم يدخر الرسول وسعاً في تعزيز هذين الموقفين، حيثما رأى ذلك ضرورياً مستنداً إلى موقف القاص من الدين، فقد ربط القصص غير الهادف بالهلاك والضلال وورد قوله، بهذا الشأن وأنَّ بني إسرائيل لما قصوا هلكواء "، وبرواية وأنَّ بني إسرائيل لما هلكوا قصواه ""، ومهما كان وجه التقديم والتأخير في الحديث، فإنَّ كلاً من القص والهلاك يفضي أحدهما إلى الآخر، وورد عنه قوله والقاص ينتظر المقت، والمستمع ينتظر الرحمة، ""، وفد أطرد هذا الموقف فيما بعد، وفرض حضوراً قوياً في توجيه رأي علماء الأصول ضد القصص. وفي الوقت نفسه فقد دعم موقف القاص الذي يوظف قصصه لخدمة الدين، فكان يحت على حضور مجالس القص والذكر والوعظ، وورد عنه قوله، بعد سماعه وعظاً

 <sup>=</sup> قتاله، العمدة 1:16.

 <sup>(1)</sup> ابن الأثير، أسد الغابة في معرفة الصحابة، تحقيق محمد إبراهيم البناء، محمد أحمد عاشور، القاهرة
 2.318. والنووي تهذيب الأسماء واللغات 126:2.

<sup>(2)</sup> الطبقات الكبير 7: ق 2:92 وتهذيب الأسماء واللغات 138:1.

<sup>(3)</sup> ابن كثير، نهاية البداية في الفتن والملاحم، تحقيق محمد فهيم أبو عبية، الرياض 96.94:1. وصحيح مسلم 80:18 والتاريخ الكبير 35:3 والبدء والتاريخ 192:2 وأخبار الزمان 122.

<sup>(4)</sup> الأبشيهي، المستطرف من كلّ فن مستظرف 99:1.

<sup>(5)</sup> القصاص 127. (۶)

<sup>(6)</sup> م.ن 37.

لعبد الله بن رواحة في مجلس القص وائن أقعد في مثل هـذا المجلس احب إليّ من أن أعتق أربع رقاب،™. وورد قوله أيضاً وإذا مروتم برياض الجنة فارتعوا فيها، قيل ما رياض الجنة؟ قال: مجالس الذكري،™، وكما كان القرآن قد حدد وظيفة القص، كذلك حدد الرسول تلك الوظيفة، وهي التذكير والوعظ والاعتبار وكانت هذه هي الموجهات المهيمنة في نشوء أخبار وعظية اعتبارية، وظفت في خدمة الدين.

#### 3 - القص: إشكالية الريادة الزمنيّة:

اختلف في أول من جعل القص مهنة له في الإسلام، وقد سبق القول أنّ الرسول روى عن تميم الداري، فيكون بذلك قد قصّ في زمن النبي، بيد أنّ هذه الأولية التاريخيّة، لا تحل الإشكالية التي نحن بصدد الوقوف عليها هنا، ونعني بها، اتخاذ القص وظيفة دينيّة في المسجد، تتم باشراف الدولة، وحسب أوقات محدادة، وتهدف إلى الوعظ والإرشاد، ويحضرها أحيانا الحلفاء انفسهم. تتعدد الاراء حول الريادة الزشية بهذا المعنى، فواي يذهب إلى أنه لم يقص أحد في زمن الرسول والخلفاء الراشدين إنسا أبندا القص بعد الفتنة من كما يذهب إلى ذلك ابن عمر (73 = 82ه). ورأي آخر يؤكد أن القص ابتدأ مي الرسول، كما قدمنا في موقفه من الداري والنضر بن الحراث، ولا شك في أن الرأي الأخير الرسان كل المؤكد أن عصر الراشدين بلغي الرأيين الأولين، كون القص قد عرف في عهد الرسل، لكن المؤكد أن عصر الراشدين فل عرف الذي يتخذ القص مهنة، أما ربط القص بالفتة، فيود فيما نري فلا عرب العالمي وأخلافي لاحترة مضاد للقص مهنة، أما ربط الهسبيد أنه في هذا المسر، بدأت أولي بوادر الخروج عن المعايير التي أرسى الرسول دعائمها في الحكم على أهمية الفص والقصاص.

تورد المصادر عدداً من القصاص الذين، كانوا يقصون في المساجد، ويمكن ترتيب ريادتهم الزمنية للقص، حسب أرجحية المصادر التي عنيت بهذا الجانب، وهنا، يتصدرهم

<sup>(1)</sup> م.ن 16.

<sup>(2)</sup> قوت القلوب 262:2.

<sup>(3)</sup> المقريزي، المواعظ والاعتبار بيروت 1993 والمستطرف 99:1 وقوت القلوب 21:2 ومحاضرة الأوائل 106.

 <sup>(4)</sup> المسكري، الأوائل، تحقيق محمد الوكيل، المدينة المنورة 295 والقصاص 22 والتاريخ الكبير 357:3 وكشف الظنون 29092.

تميم الداري"، يليه عبيد بن عمير"، فالأسود بن سريع ". كان المسجد، هو مكان القاص، فتميم الداري، كان يقص في مسجد الرسول، بعد أن استأذن عمر الذي كان يحضر مجلسه "، وكان يحضر مجلس عبيد بن عمير أيضاً ودعيناه تهرقان دموعاً، "، وكان بعض القصاص، يقصون في المسجد الحرام، وكان أبو حازم القاص، يقص فجراً وعصراً في مسجد المدينة، والأسود بن سريع في المسجد الجامع، وسعيد بن جبير في مسجد . الكوفة، ويقول ابن عون (151 = 768)، أدركت مسجد البصرة «وما فيه حلقة تنسب إلى الفقه إلا حلقة واحدة تنسب إلى مسلم بن يسار، وسائر المسجد قصاص، ١٠٠٠. وعين سليمان التججبي عام 38 هـ قاصاً، وقاضياً في مصر، ثم عزل عن القضاء، وأفرد بالقصص وظل يقص سبعاً وثلاثين سنة، تلاه الخولاني وأبو الخير اليزني والحضرمي طوال القرن الهجري الأول، وكان مكان القاص هو المسجد العتيق الذي بناه عمرو بن العـاص". وظلَّ الأمر على هذا النحو إلى القرن الرابع. وخلال القرنين الأول والثاني، كان القص يحظى بعناية كسرة، كونه ينهض بمهمة الإرشاد والوعظ، وكان الخلفاء يحضرون مجلس القصاص أحياناً، مثل عمر بن الخطاب، وكان على بن أبي طالب يراقب القصاص، ويتحقق من كفاءتهم الوعظية، ومرَّ يوماً بقاص في الكوفة، فقال له «أيها القاص، اتقص ونحن قريبو عهد برسول الله؟ لأسالنك فإن أجبتني، وَإِلَّا خفقتك بهذه الدرة، ما ثبات الدين وزواله؟ قال: أما ثباته فالورع، وأما زواله فالطمع، قال: أحسنت! قصّ، فمثلك فليقص، ١٩ وكان معاوية (60-41) عستمم إلى الأخبار والسيسر، ويستقدم القصماص والأخباريين إلى قصره™، أما عمر بن عبد العزيز (99-101 = 717-719) فكان يحضر مجلس القاص، مع العامة بعد الصلاة(١٠٠٠). وكان القُصَّاص، إلى جانب عملهم، يقومون بوظائف أُخرى أحياناً مثلَّ القصاء والحديث والقراءة في المسجد، وكان بعضهم من صحابة الرسول أو من التابعين أو

<sup>(1)</sup> الأوائل 295، المواعظ والاعتبار 1993، تهذيب الأسماء 138:1.

<sup>(2)</sup> القصاص 2، ومحاضرة الأواثل 105 والأواثل 295.

<sup>(3)</sup> ابن قتيبةً، المعارف تحقيق ثروت عكاشة القاهرة 557 والأوائل 295 ومحاضرة الأوائل 106.

<sup>(4)</sup> المواعظ والاعتبار 199:3، تهذيب الأسماء 138:1 والقصاص 32، والأوائل 295.

<sup>(5)</sup> القصاص 34.(6) القصاص م. ن 34.

 <sup>(7)</sup> السيوطي، حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، القاهرة
 (2) السيوطي، حسن المحاضرة (1993).

<sup>(8)</sup> القصاص 25.

<sup>(9)</sup> مروج الذهب 31:3. القصاص 36.

أتباع التابعين، وتلحق بهم صفات الإجلال والثقة والثبت دائماً. وقد صنعنا مسرداً بأحوال القصاص خلال القرنين الأول والثاني، تبدأ بقصاص عاصروا الرسول، وتنتهي بالقاص صالح المري (176 = 772). تكشف أنهم كانوا جميعاً من علماء الدين، مما يؤكد أنَّ غاية القص، خلال هذا العصر: الإرشاد والوعظ، وقد مارسه أشخاص معنيون بعلوم الدين من حديث وفقه وقسير وقراءة.

مسرد بأحوال القُصَّاص وصفاتهم في القرنين الأول والثاني "

| اسم القاص                                                                                                                                                                               | الصفة والحال              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| إبراهيم التيمي ، أبو عمر الجوني ، وهب ين منيه ، الحسن البصري ، كعب<br>الأحيــار ، محمــد بن كعب ، مــطرف بن عبــد الله ، مسلم بـن جنلب،<br>محمد بن إسحاق، تميم الداري .                 | في الحديث                 |
| تميم الداري، إبراهيم النيمي، أبو حازم، أبو عمر الجوني، وهب بن منبه،<br>الحسن البصري، معاوية الكندي، مطرف بن عبد الله، سعيـد بن جبير،<br>عبد الله بن رواحة، الاسود بن سريع، كعب الاحبار. | أو عن الصحابة             |
| أبو الخير المنزني، أبو إسماعيـل الحضـرمي، كعب الاحبـار، مـطرف بن<br>عبد الله، سعيد بن جبير، عبيد بن عمير.                                                                               | مفسر                      |
| صالح المـري، تميم الداري، سعيـد بن جبير، يـزيد الـرقاشي، إبـراهيـم<br>النيمي.                                                                                                           | ورع، زاهـد<br>صحيح الحديث |

وابتداءً من القرن الثالث، ظهر التوتر بين القُصَّاص والدولة، إذ حدثت مواجهة بينهم وبين المتضد (288-279) -904-892) ومنحوا من دخول الجوامح، وأحلَّ الضرب بمن يحضر

<sup>(1)</sup> اعتمدنا في إعداد هذا المسرد على المصادر الآتية:

مجالسهم، وفي القرن الرابع، حدث شغب كبير في بغداد، كان للقصاص ضلع فيه، ومنعوا ايضاً من عِقد مجالسهم ". وخلال هذه المدة، أصبح القاص يوصف بأنه مخلِّط أو مضحك. ويقدم المسعودي (346 = 957) صوراً ساخرة عنهم ". لكنّ صورة القصاص الذين راحوا يتخلون عن مهماتهم التي حددها القرآن والرسول، بدأت تتغير منذ زمن مبكر، وبخاصة لدى المحدثين، الذين كان لهم دور كبير في إقصاء مكانة القصاص، وإخراجهم فيما بعد من المساجد وقد انطلقوا في ذلك، من كون القصاص من أصحاب البدع، والبدعة، إحداث ما لم يكن له أصل (٥ وقد نهى الرسول عنها، بقوله وإياكم ومحدثات الأمور، فإنَّ كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، "، ولمَّا كانت القصص، لا تنهض على أصل، إنما هي إبداع ونسج من لا شيء، فهي بذلك، تخرج عن الفضاء الدلالي الذي حـده القرآن والـرسول، وتتكـون على غير مثـال. وقد قـاد اتجاه ذم القصـاص بـوصفهم اصحاب بدع، عبد الله بن عمر، الـذي قرن القصص بـالفتنة، ورؤى مـرة حارجـاً من المسجد، فلما سئل عن سبب خروجه قال «ما أخرجني إلّا القـاص ولولاً، مـا خرجت، ٣٠. ويقول عبد الله بن المبارك، سألت سفيان الثورى «من الناس؟ قال: العلماء. قلت فمن الملوك؟ قال: الزهاد. قلت: فمن الغوغاء؟ قال: القصاص، ش. وكان أحمد بن حنبل (241 = 855) يقول: واكذب الناس القصاص والسوَّال؛ (الله وكان محمد بن كثير الصنعاني، يرى أنَّ الجلوس إليهم من علامات استخفاف العقل وذهاب المروءة، فلما قيل له شددت، قال: ووالله لو إنى ملكت شيئاً من أمور المسلمين لنكلت بهم، لأنهم عنده واكذب الخلق على الله وعلى أنبيائه، ومن يجلس اليهم شر منهمه™.

يقول البيروني إنَّ وقلوب العامة إلى الخرافات أميل؟™، ذلك أنَّ وبراطنهم مشحونة بحب الهـرى:™، ولم تحتل العامة في البنية الثقافية إلاّ موقعاً هـامشياً، لهـذا، فـالفقهـاء

 <sup>(1)</sup> ابن المجوزي، المتظم في تاريخ العلوك والأمم حيدر آباد 86:66 والكامل في التاريخ 87:6 والعبر 72:2 وشذرات الذهب 155:2 و 150:3.

<sup>(2)</sup> مروج الذهب 163:4

<sup>(3)</sup> كشاف اصطلاحات الفنون 191:1 وجامع البيان 404:1 والأحكام في أصول الأحكام 43:1.

<sup>(4)</sup> سنن أبي داود 2:506 وسنن ابن ماجة 16:1.

<sup>(5)</sup> قوت القلوب 25:2، وإحياء علوم الدين 34:1.

<sup>(6)</sup> الراغب الأصهاني، محاضرات الأدباء في محاورات الشعراء والبلغاء، بيروت 133:1.

<sup>(7)</sup> المستطرف 99 وقوت القلوب 25:2. المستطرف 101

<sup>(8)</sup> القصاص 101.

 <sup>(9)</sup> في تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرذولة 220.

<sup>(10)</sup> تأبيس إبليس 124.

يحيدون هذه الفئة، وينظرون إليها بوصفها مجموعة من الرعاع، ولا يمكن الاطمئنان إليهم، وأفضى هذا إلى ظهور ثنائية الخاصة/العامة، إذ انتدبت الأولى نفسها، لقيادة الثانية والإشراف عليها، وتبع ذلك أن ظهرت ثنائية قصص العامة/قصص الخاصة، ويقول الثانية والإشراف عليها، وتبع ذلك أن ظهرت ثنائية قصص العامة/قصص الخاصة، ولا يعتبو هذا القصص، بأنه لا يعتبل العلمة، ولا هدف من ورائه، إلاّ الكسب والنسلية، ويتميز هذا القصص، بأنه لا يعتبل العامة، ولا يعنى بالإسناد الصحيح، وكان بعض قصاص العامة، يروون أخبار أتوام مشوا على الماء، أو خرجوا إلى الصحارى دون ماء أو زاد، فضلاً عن الأخبار المستحيلة التي لا تختلفها إلاّ مخيلة قاص. ومن ضمن هذه الأخبار، المرويات الإسرائيلية التي وجدت لها بين العامة وسطاً مناسباً الازدهار. وقد سوغ وجودها في القافة الربية، حديث للرسول، قال فيه وحداثوا عن بني إسرائيل ولا حرج، وهو الحديث الذي اختلف المنها، والمحديث الذي

اندرجت المرويات الإسرائيلية في قصص العامة، وكانت تعنى بأخبار الخلق والجنة والطوفان والأنبياء والرسل، ووجدت لها أيضاً صدى كبيراً في تواريخ الطبري والقدسي والمسعودي، واستفحل أمرها عند الثعلبي والكسائي اللذين خصاها بكتب قبائمة بذاتها. سميت بقصص الأنبياء، وتطورت من أخبار قصيرة، منسوب معظمها إلى كعب الأحبار ووهب بن منبه، وعبد الله بن سلام، إلى مرويات مستفيضة حول بدء الخليقة، والنزول من الفردوس، وما جرى للأنبياء من مآس. في أقوامهم.

وكلما كانت قصص العامة تشطور من أجل تأسيس وجودها بخروجها عن الإستاد الحقيقي والصدق، كان موقف الخاصة يزداد عنفاً تجاهها، ويعمل على تغييبها، لأنها تهدف إلى إلهاء المؤسن عن دينه، كونه ينشغل بها ولا يعتبر بها™، واستقام على يد ابن الجوزي،

<sup>(1)</sup> الغزالي، فيصل الغرقة بين الإسلام والزندقة تحقيق سليمان دنيا، القاهرة 69 والمستصفى 1821 أساس التاريل 25: الفنون 2:00 وعن صورتهم في الأدب والتاريخ نحيل إلى الأغاني 28:13 وصورج الذهب 3:32 والبدء والتاريخ 4:1 والمقبري، نفح الطب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق إحسان عباس، بيروت 21:11.

<sup>(2)</sup> المواعظ والاعتبار 1993.

 <sup>(3)</sup> أبن الجوزي، صيد الخاطر القاهرة 16 والثعالبي، ثمار القلوب في المضاف والمنسوب القاهرة 228.
 (4) من أو 2002 على التركيب 2003 من المنافقة 230 من المركيب المنافقة 230 من المنافقة 23

<sup>(4)</sup> سنن أبي داود 29:22 والرسالة 397 ومشكل الأثار 289:2 وجامع بيأن العلم 40:2 وتقييد العلم 31 ومرقاة المفاتيح 264:1.

<sup>(5)</sup> الرسالة 398، مشكل الآثار 41:1، والفنون 635:2، مرقاة المفاتيح 265:1 تقييد العلم 34، الجربري، الجليس الصالح الكاني والآنيس الناصح الشافي، تحقيق محمد مرسي الخولي، بيروت 178:1. (6) عرائس المجالس 3 والاعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ 37.

موقف شامل تجاه القصاص والقصص، استمده من سلطة السلف، التي هيمنت في القرون السابقة عليه. فإلى الصياغة المتكاملة لموقف السلف من القص تتجه عناية الفقرة الآنية.

## 4- الصياغة النظرية لموقف الإسلام من القص:

يعقد ابن الجوزي، الباب الحادي عشر من كتابه عن القصاص والمذكّرين، لموضوع دالم هو وفيما ورد عن السلف من ذم القصص وبيان وجوه ذلك، وسلطة والسلف، في الفكر العربي، تستمد قوتها، مما يصطلح عليه بـ والأصول،، الأمر الذي جعل والسلف، يصوغون باستمرار رؤية والخلف، في أمور كثيرة، لأن وعلمهم العلم، "، كما يقول عبد القاهر الجرجاني.

يرى ابن الجوزي، وهو يورد أخباراً في ذم القصص والقصاص، أنَّ القصص بدعة، وفيها تشبه وإلهاء عن الحق، وتشغل عن السنن والأثار المنقولة، ولا تفيد ولا تعلّم، ويقدم في كتابه هذا عن القصاص وفي أبواب من كتابه وتلبس إبليس، ما يمكن أن يـوصف بأنـه صياغة متكاملة لمـوقف الإسلام من القصص والقصاص إلى عصـره، ويستمـد آراءه من والمأثور، الذي ورد في ذم القصص والقصاص.

يقيم ابن الجوزي موقف الإسلام من القصص والقصاص على ركائز محددة، تشمل: بيان موقف الإسلام من القصص، وآفات القصاص، وأسباب ذمهم، والشروط الواجب توافرها في القصاص، وكيف يقصون، وماذا يقصون.

تعود أسباب كره السلف القصص، كما يؤكد ابن الجوزي، لأحد ستة أسباب:

1 - وإنَّ القوم كانوا على الاقتداء والانباع، فكانوا إذا رأوا ما لم يكن على عهد رسول الله ﷺ أنكروه، حتى أنَّ أبا بكر وعمر لمَّا أرادا جمع القرآن، قال زيـد (= بن ثابت): أتفعلان شيئًا لم يفعله رسول الله 微%. أُ

2 - إن القصص لاخبار المتقدمين تندر صحته، خصوصاً ما ينقل عن بني إسرائبل وفي شرعنا غنية . وقد جاء عصر بن الخطاب بكلهات من النبورة إلى رسول الله، فقال له: إسطها عنك يا عمرا خصوصاً إذ قد علم ما في الإسرائيليات من المحال، كما يذكرون أن داود ـ عليه السلام \_ بعث أوريا حتى قُتل وتزوج امرأته، وأنَّ يوسف حلَّ سراويله عند زُليخا.

<sup>(1)</sup> ثلاث رسائل في إعجاز القرآن 118.

<sup>(2)</sup> القصاص 10-11 وسنحيل إليه في المتن.

ومثل هذا محال تتنزه الأنبياء عنه، فإذا سمعه الجاهل هانت عنده المعاصي، وقال: ليست معصيتي بعجب \_ 10ء.

 3 - وإنَّ التشأغل بذلك، يشغل عن المهم من قراءة ألقرآن، ورواية الحديث والتفقه في الدين ـ 10.

4- دان في القرآن من القصص وفي السنة من العظة، ما يكفي عن غيره، مما لا يتبقن صحته \_ 10.

5 - وإن أقواماً ممن كان يُدخل في الدين ما ليس منه قصّوا، فادخلوا في قصصهم ما
 يفسد قلوب العوام \_ 10.

6- وإن عموم القصاص لا يتحرون الصواب، ولا يحترزون من الخطأ، لقلة علمهم
 وتقواهم، فلهذا كره القصص من كرهه \_ 11ء.

إذا نظرنا إلى أسباب ذم القصص، نجدها تنتظم في محاور ثلاثة، فهي:

أولاً: تخرق ثبات الأصول وصحتها، وهي في هذا بدعة، وثانياً: تخرج على محتوى الأصول إذ تشاغل عنها، وشالتاً: تكرس سلوكاً بهدف إلى الإنساد، لأنها لا تحترز من الخطاً. وسيبقى هذا النسق الشلامي من محاور الأسباب: الابتداع والأشغال عن القرآن والحديث وإنساد العوام، موجهاً لموقف الإسلام من القصص.

أما وآفات القصاص؛ التي يوردها ابن الجوزي، فهي:

انهم ايضعون أحاديث الترغيب والترهيب، ". وتبورد المصارد أخباراً كثيرة عن ذلك "

2- إنهم وتلمحوا ما يزعج النفوس، ويطرب القلوب، فنوعوا فيه الكلام، فتراهم ينشدون الأشعار الرائقة الغزلية في العشق . 124ء ويفصل الغزالي القول في هذه الأفق، فيقول وأكثر ما اعتاده الوعاظ (= القصاص) من الأشعار: ما يتعلق بالتواصف في العشق، وجمال المعشوق، وروح الوصال وألم الفراق، والمجلس لا يحوي إلا أجلاف العوام، وبواطنهم مشحونة، وقلوبهم غير منفكة إلى الصور العليحة، فلا تحرك الأشعار في قلوبهم، وتورد ما هو مستكن فيها، فتشتعل فيها نيران الشهوات، فيزعقون ويتواجدون، "، وتورد

<sup>(1)</sup> تلبيس إبليس 24 وسنحيل إليه في المتن.

<sup>(2)</sup> محاضرات الأدباء 134:1 والتاريخ الكبير 13:2 والقصاص 93 وتلبيس إبليس 123 وصيد الخاطر 245.

<sup>(3)</sup> إحياء علوم الدين 35:1-36.

المصادر مشاهد كثيرة، الفعال التواجد والاستغاثة التي تحدث في مجالس القصاص".

3 - منهم من ويظهر من النواجد والتخاشع زيادة على ما في قلبه، وكثرة الجمع، توجب زيادة تعمل، فتسمح النفس بفضل بكاء وخشوع. فمن كان منهم كاذباً، فقد خسر الأخرة، ومن كان صادقاً، لم يسلم صدقه من رياء يخالطه ـ 122 وغالباً ما يتحول مجلس القاص، في هذه الحال، إلى مجلس بكاء ونواح. وقد كان بجرو قاص يبكي بمواعظه، فإذا طال مجلسه بالبكاء، أخرج من كمّه طنبوراً صغيراً فيحركه، ويقول مع هذا الغم الطويل يحتاج إلى فرح ساعة •٠.

4- منهم من ويتحرك الحركات السريعة التي يوقع بها على قراءة الألحان، والألحان التي أخرجوها اليوم متشابهة للغناء، فهي إلى التحريم أقرب منها إلى الكراهية، والقارىء يطرب، والقاص ينشد الغزل، مع تصفيق بيديه، وإيقاع برجله، فتشبه السكر، ويوجب ذلك تحريك الطباع، وتهييج النفوس، وصياح الرجال والنساء، وتمزيق النياب لما في النفوس من دفائن الهوى، ثم يخرجون، فيقولون كان المجلس طياً، ويشيرون بالطية إلى ما لا يجوز \_ 1124. وعلى الرغم من الاختلاف، فيما روي عن الرسول، حول الغناء، كما يقول ابن القيسراني (507 = 1113)، إلا أنه سمح بغناء التذكير، لإغناء إثمارة الهوى في يقول.

5- منهم من ويتكلم في دقائق النزهد ومحبة الحق سبحان، فلبس عليه إبليس \_ 124.

6- منهم من ويتكلم بالطامات والشطح الخارج عن الشرع، ويستشهد بأشعار
 العشق، وغرضه أن يكثر في مجلسه الصياح، ولو على كلام فاسد - 124 - 125.

 7- منهم من ويزوق عبارة لا معنى تحتها، واكثر كلامهم اليوم في موسى والجبل وزليخا ويوسف. ولا يكادون يذكرون الفرائض، ولا ينهون عن ذنب \_ 125ء : وهؤلاء قصاصو الاسرائيليات.

هـ منهم من ويحث على الزهد، وقيام الليل، ولا يبين للعامة المقصود، فربما تاب
 الرجل منهم، وانقطع إلى زاوية، أو خرج إلى جبل، فيقيت عائلته لا شيء لهم - 215.

<sup>(1)</sup> مفتاح السعادة 7:3 وصيد الخاطر 76 والقصاص 95.

<sup>(2)</sup> المستطرف 1:100.

<sup>(3)</sup> ابن القيسراني، كتاب السماع، تحقيق أبو الوف المراغي، القاهرة 89.

وكثير من هؤلاء، يهيمون على وجوههم دون جدوى، مما يسبب هلاكهم.

9- منهم من ويتكلم في الرجاء والطمع، من غير أن يمزج ذلك بما يوجب الخوف والحذر، فيزيد الناس جرأة على المعاصى. ثم يقوي ما ذكر بميله إلى الدنيا من المراكب الفارهة والملابس الفاخرة، فيفسد القلوب بقوله وفعله \_ 125، وكان القاص أحمد الغزالي، لا يقص إلا بعد أن يجتمع له ألف دينار".

10 - منهم من «شرب الرئاسة في قلبه مع الزمان، فيحب أن يُعظُّم، وعلامته أنه إذا ظهر واعظ ينوب عنه، أو يعينه على الخلق كره ذلك، ولو صح قصده، لم يكره أن يعينه على خلائق الخلق \_ 125ه. وحول هذا الأمر، يقول ابن عساكر وقلما تمر بدرس واعظ (= قاص) إلا وتسمع فيه الكذب على النبي ﷺ وعلى الأثمة والصالحين، ابتغاء الصيت والشهرة فقطه ٥٠٠. وقد حذر الرسول من القاص المرائي والمختال الذي يطلب المجد والرئاسة لنفسه، أما المنازعة والتحاسد والتنافس بين القصاص، فقد عبر عنه المثل المأثور «القاص لا يحب القاص»<sup>(4)</sup>.

11 - منهم من «يخلط في مجلسه الرجال والنساء، وترى النساء، يكثرن الصياح وجداً على زعمهن، فلا ينكر ذلك عليهن جمعاً للقلوب عليه \_ 125. وتحتشـد كثير من المصادر، بوصف مجالس القصاص التي يختلط فيها الرجال والنساء ١٠٠٠.

12 - منهم من وجعلوا القصص معاشاً يستمنحون به الأمراء والظلمة، والأخذ من أصحاب المكوس والتكسب به في البلدان \_ 125، وهنا، يشخص ابن الجوزي ظاهرة التكسب بالقصص على غرار التكسب بالشعر.

13 - منهم من ويحضر المقابر، فيذكر البلي، وفراق الأحبة، فيبكى النسوة، ولا يحث على الصبر \_ 125.

تكشف وآفات القصاص، إنها من السعة بحيث تشمل، الأركان الأساسية لفعالية القص وهي: القاص وما يقص ولمن يقص، وهي الأركان التي انحدرت عنها، مكونات البنية السردية: الراوى والمروى والمروى له. كما تكشف تلك والأفات، أنَّ ذم القصص

<sup>(1)</sup> صيد الخاطر 16.

<sup>(2)</sup> القصاص 125.

<sup>(3)</sup> التاريخ الكبير 14:2.

<sup>(4)</sup> التمثيل والمحاضرة 170.

<sup>(5)</sup> كتاب الفنون 105:1 وإحياء علوم الدين 35:1 و 337:2 ومفتاح السعادة 7:3.

والنصاص، لا يشمل القصص ذاته فقط، بل الأفعال التي ترافقه، فنمة من جهة أولى، أفعان تصدر عن القاص، مثل: الارتعاد والنباكي، ودق المنبر، ورمي الأثواب، والحركات المنبرة، وارتداء الملابس الفاخرة، زيادة في الهيبة، ومصافحة النساء مما لا يليق بقاص همة الوعظ، وتقابلها أفعال تصدر عن المتلقيين مثل: التواجد والتخبيط، وتخريق النياب، واللهم على الوجه، والاستغاثة والصياح، وثمة من جهة ثانية، أقوال تصدر عن القاص، لا أماس لها من الصحة، مثل وضع الحديث، وتقويل المحدثين، وخلط الأسانيد، وتحريف أتوال القدماء، ورواية ما يتصف بالكذب، والخوض جهلاً في أدلة الأحكام من قرآن وسنة، وإلقاء أشعار الغزل والعشق والمحبة، وتقابلها، استغاثات الوجد، وصياح النساء، الأمر ويطرب النفوس، وما مقصد القاص من ذلك، إلا أخذ العطاء، وطلب المال، والفحش في كتر الثروة، شأن بعض القصاص في مصر وشيراز وغيرها...

بعد أن يفرغ، ابن الجوزي، من إيراد «آفات القصاص»، يتجه اهتمامه إلى الشروط الواجب اتباعها عند القص. ويعقد لهذا الأمر باباً في كتابه عن القصاص بعنوان وفي ذكر من ينبغي أن يقص ويذكّر، يقول فيه:

ولا ينبغي أن يقص على الناس إلا العالم المتقن فنون العلم، لأنه يُسأل عن كل فن 

د... ولا بد أن يكون حافظاً لحديث رسول الله، عارفاً بصحيحه وسقيمه، ومسنده 
ومقطوعه ومعضله، عالماً بالتواريخ، وسير السلف، حافظاً لأخبار الزهاد، فقيهاً في دين 
الله، عالماً بالعربية واللغة، فصيح اللسان و...، وينبغي أن يقصد وجه الله تعالى 
بوعظه و...، وأن يشرك فضول العيش، ويلبس متوسط الثياب ليُقتدى به و...، وأن 
يعتزل العوام، ليكون لكلامه وقم وهبية \_ 24 - 27.

إنَّ الشروط التي يشترط ابن الجوزي، توافرها فيمن يقص، تستعيد في ذاتها، الشروط التي اشترطها الشافعي والبيهقي وابن الصلاح والغزالي والبخاري والآمدي فيمن يحدث، والتي وقفنا عليها من قبل<sup>©</sup>، وتضيف إليها شروطاً جديدة، لم يكن الفقهاء والمحدثون قد اشترطوا توافرها في المحدث، كالعلم بالتواريخ وسير السلف واللغة، وواضح هنا، أنَّ موقف الإسلام الذي عبر عنه ابن الجوزي، يهدف إلى إيجاد مطابقة بين القصص والحدث، ليس في

<sup>(1)</sup> القصاص 93-126.

<sup>(2)</sup> الفقرة الخامسة، الفصل الأول.

القدسية، إنما في الوظيفة الاعتبارية والتذكيرية لهما، ويسوغ ابن الجوزي، آمر التشدد في شروط القاص، قائلاً، إنَّ والفقيه إذا تصدَّر لم يكد يُسال عن الحديث، والمحدث لا يكاد يُسأل عن الفقه، والواعظ (= القاص) يسأل عن كل علم، فينبغي أن يكون كاملاً \_ 24.

يختم ابن الجوزي كتابه عن القصاص، بباب وفي ذكر تعليم القاص كيف يقصه يستحسن الوقوف عليه، فذلك إنما يكشف الدائرة المغلقة التي يتكون في داخلها القص، بوصفه فعالية دينية في نظر الإسلام. فإذا كان القاص عالماً يريد وجه الله بقصصه، غير طامع في أموال الناس، سوى وعظهم إلى طريق الصواب، فلا بد من شروط، يهتدي بها، ليكون قصّه مطابقاً للهدف الذي انتدب نفسه له، وإلا عد من الضالين والمراثين الذين يبتخون الوجاهة والرئاسة. ويرتب ابن الجوزي شروط القص، كما يفترضها الدين، بحيث تحيط، إحاطة كاملة، بشؤون القص من جميع المناحي، أفعالاً وأقوالاً، سواء كمانت صادرة عن القاص أو متلقى القصص، وإليك الشروط:

 أن يقتدي القاص بأصحاب النبي، الذين دكانوا إذا أرادوا الموعظة أمروا رجلًا أن يقرأ عليهم سورة، ثم صار المتكلم منهم يضم إلى القراءة أحاديث رسول الله \_ 136.

2- أن يتخير طريقاً لا بأس بها للوعظ، ولا بأس بـارتقاء المنبـر ونقد ارتقـاه رسول الله ﷺ وأما الفراش عليه فلا بأس عليه، فإنه يوجب نوع احترام في النفوس، ألا ترى إلى أهبة الخطيب، ودقه المنبر بالسيف، فإنه يزعج النفوس، فتتأهب لتلقف الأنذار \_ 137ه.

 3- فإذا ارتقى القاص المنبر، ينبغي عليه السلام على الحاضرين وولا بأس أن يقرأ الفراءات على وجه التحزين، لا على طريق الألحان \_ 137.

 4 - عليه أن يثني على الله ورسوله، وعلى الإمام والرعية، فإذا وكانت له صناعة في إنشاء الخطبة أو كان يحفظ خطبة فيذكرها. ولا بأس، فبإنَّ الكلام المستحسن لـه وقع في النفوس \_ 381ه.

 5 - ووليجتنب السجع في الدعاء و...، ورجه هذا أنَّ الدعاء ينبغي أن تبعثه حرقة الطلب، فإذا صدقت شغلت عن التصنع، ومتى وقع عن تصنع فلا بأس \_ 138.

6 - وفإذا أنهى الخطبة والدعاء، ذكر تفسير الآيات التي قرئت، ودرج في تفسيرها
 مما يليق به من ذكر الوجوه والنظائر والأخبار المسندة والحكايات اللائقة بذلك ـ
 138هـ.

7 - ولا بأس أن يرفع صوته، ويظهر الجد في تحذيره ووعظه و . . . ، فإن رسول الله،
 كان إذا خطب احمرت عيناه، ورفع صوته، واشتد غضبه، كأنه جيش منذر \_ 139ه.

8 - وفإذا أنهى الكلام في التفسير، أجاب عن مسائل إن سُئل، ثم أمر القارى، فقرا، وتكلم على الآيات بما يليق بها، ويصلح من المواعظ المرفقة، والزواجر المحنوقة، فليدرج في كلامه أخبار الوعد والوعيد، والتشويق إلى الجنة، والتحذير من النار، وليأمر بالمحافظة على الصلاة، ويذكر الوعيد لمن فرط فيها، على الصلاة، وينهي عن التواني عنها، وليحث على الزكاة، ويذكر الوعيد لمن فرط فيها، وكذلك الحج والصوم، وليبائغ في ذكر بر الوالدين وصلة الرحم، وفعل المعروف، وينهى عن المنكر وأكل الربا، ويعلمهم عقود المعاصلات، وليأسر بإمساك اللسان عن نفسول الكلام، وغض البصر عن الحرام، وليخوف من الزناء، ويذكر الأحاديث الواردة في جميع ما ذكرنا \_ 130 - 140.

9- ووليكن ميله إلى المخوفات أكثر - فإن الطبيب يقاوم المرض بضده \_ وقد غلب
 الطمع على القلوب، وقوي الرجاء وضعف الخوف، ولا بأس أن ينشد الأبيات الزهديات،
 فإن من الشعر حكمة \_ 410.

10 - دفإن رأى مدعياً للوجد يصبح، حلّمره ....، وإن رأى متواجداً قد مزق ثوبه، اعلمه أنّ هذا من الشيطان، فإنّ الحق لا يفسد \_ 141.

11 - «وإذا حضر مجلسه نسوة، ضرب بينهنّ وبين الرجال حجاباً، وأشار إلى وعظهنّ، وتخويفهن من تضييع حق الزوج، والتفريط في الصلاة، ونهاهن عن النبرج والخروج \_ 412.

12 - ولا ينبغي للواعظ (= القباص) أن يتكلم في الأصول، إلا أن يقبول: القرآن كلام الله غير مخلوق، وأخبار الصفات، تمر كما جاءت، ومهما خطر على البال من صفات الحق \_ عز وجل \_ أنه كذلك فهو بخلاف، لأنه، وليس كمثله شي، \_ 142.

13 - وينبغي أن يشرحم على الصحابة، ويأمر بالكف عما شجر بينهم، ويورد الأحماديث في فضائلهم، ويلفت المسائل إلى ما يلزمه من الفروض والواجبات \_ 142 - 143.

14 وفإن وعظ سلطاناً، تلطف عليه غاية ما يمكن، ولم يـواجه بـالخطاب، فـالله الملكوك، إنما اعتزلوا الناس ليبقى جاههم. فإذا ووجهوا بالخطاب راوا ذلك نقصاً ـ 143.

15 - ولا ينبغي للواعظ (= القاص) أن يطيل المجلس \_ 143.

16 - ووليقتصر على مجلس واحد في الأسبوع، فإن رأى الهمم متشوقة إلى الزيادة، جعلها مجلسين، ولا يزيد على هذا \_ 144.

ما الذي يمكن استنتاجه، مما أورده ابن الجوزي، سواء ما يتعلق بالموقف العام من

القصص، وآفات القصاص، وأسباب ذمهم، أم بالشروط الواجب اتباعها من قبل القصاص، وكيف يقصون، وماذا يقصون؟

إنَّ نظرة إجمالية إلى ذلك، تكشف أنَّ ما عبر عنه ابن الجوزي، إن هو إلاَّ منهاج كامل، يضبط فعالية القص ويوجهها ترجيهاً محدداً، لتحقيق أغراض وعظية وأعلاقية ثابتة، ذلك، أنَّ موقف الإسلام، لا يقتصر على وضع شروط بنبغي اتباعها وحسب، بل هو يقترح موضوعات القصص، ويوجب تنفيذها، غرض تهذيب السلوك الاجتماعي، والتعبير عن فروض الدين، فيكون مجلس القصص، بحسب موقف الإسلام، مجلساً ديئياً، هدفه التوجيه والوعظ، يقف فيه القاص، موقف الواعظ الديني، على أدلة الأحكام من قرآن وسنة، وسير الفاضلين والأولياء، ثم ينحو منحى تعليمياً في بيان أصول العبادات، وشؤون المعاملات، إلى غير ذلك مما يندرج في علوم الحديث والفقه.

الباب الثاني الحكاية الخرافية: تشكل النوع والبنية السردية

## الخرافة: تشكل النوع القصصي

# 1 - الخرافة فضاء الدلالة:

يحيل الجذر اللغوي للخرافة على «فساد العقل من الكبره" ومن فسد عقله، بسبب ذلك، فهو «خرف»(١٠). وكانت الدلالة اللغوية هذه، موجهاً للدلالة الاصطلاحية، فالخرافة اصطلاحاً، هي «الحديث المستملح من الكذب»(ا. فالكذب، الذي هو نوع من فساد العقول، بعد شرطاً واجباً لوجود الخرافة.

يورد ابن منظور، أنَّ الخرافة حديث الليل، وبالتحديد ما ويكذبونه من الأحاديث، وعلى كل ما يستملح، ويتعجب منهُ ٥٠٠٠. فإذا كان الأمر، كذلك، يصح ما ذهب إليه عبد الفتاح كيليطو، بقوله إن وموطن الخرافة همو الليل، ٥٠٠. فإذا وضعنا في الاعتبار، أن الذخيرتين الأساسيتين للحكايات الخرافية، وهما: وألف ليلة وليلة، و وماثة ليلة وليلة، اللَّهُ خَرَافَاتُهُمَا تَرُوى لِيلًا، وتحظر نهاراً أمكن كشف آلية رواية الخرافة، التي هي ابنة . . . . . .

يقول البستاني في دائرة المعارف إن الخرافة وتدل على اعتقاد أمور، منافية للدين الصحيح، ويقرر، أن وكل خرافة تستلزم فساد التصورات في الأمور الـدينية، ولا يتـردد في القول، إن الخرافة تنشأ من وأوهام وتصورات باطلة، ٥٠٠.

لقد ظلت دلالات الفساد والكذب والوهم، لصيقة بالخرافة، توجه دلالتها، وتحدد أفقها، فقد بين استطلاع ميداني حديث، حول التفكير الخرافي في بنية الثقافة العربية، إلى

اللسان والصحاح، مادة وخرف.

<sup>(2)</sup> المعجم الوسيط، مادة وخرف.

<sup>(3)</sup> اللسان والمعجم الوسيط، مادة وحرف،

<sup>(4)</sup> اللسان، مادة وخرف. (5) عبد الفتاح كيليطو، الغائب، الدار البيضاء 11.

<sup>(6)</sup> بطرس البستاني، دائرة المعارف، طهران 355:7.

أنها وتشير إلى الكذب أو الخيال والبعد عن الواقع أو الهذيان.. ويحيل التخريف، على كل ما هو وبعيد عن المعقول، ومن نسيج الخيال،٣٠

يصعب وضع تحديد تاريخي، يبين العصر الذي ظهرت فيه الحكاية الخرافية، لغباب المعطيات والأدلة التي يمكن الإستناد إليها في ذلك، ولكن في حكم المؤكد، أن الحكاية الخرافية، تمث في أصولها إلى مرحلة متفادمة من تاريخ علاقة الإنسان الغامضة بالكون، فهي تنظوى على تصورات ورؤى ووقائع، أسطورية ودينة وتاريخية قديمة، اندخمت في بعضها في عصور زمنية متعددة، واستقامت نوعاً قصصياً، مهماً بين مجموعة الإخبار تتعلق بأمر الإنسان في علاقته الغيبة بالظواهر الطبيعية، وهي تكشف عن ترسبات كثيرة، بع من أحداث وتطورات من جهة ثانية، وهي في كل ذلك، تحيل على رؤية الإنسان الساكنة للفسه وعالمه، الأمر الذي جعل أحداث الخرافة، لا تعنى بأثر الزمن في شخصياتها، فهي، بصورة علمة، كائات خرافية، تتكون وتفنى بمعزل عن آثار الزمن، ولا توليه عناية، إلا في كونه ينشق السودية.

إن ميزة القدم التاريخي للمرويات الخرافية، أكسيتها في هذا البحث حق الأسبقية في الدرس. وفيما يمكن التأكيد، أن السيرة والمقامة، نوعان قصصيان تكونا في ظل الثقافة المحربية الإسلامية، وبأسباب لها علاقة بنلك الثقافة، فإن الخرافة، كانت قد عرفت في زمن أيكر من ذلك بكثير، ولكن الموجهات الخارجية للقص العربي، قد تركت أنرها الكبير في المخرافة، صواء في هيمة قالب الإسناد على متونها، أم في إكسائها، بغطاء اعتباري، الأمر الذي، جعل الخرافة، حقلاً خصباً، يغذي موقفين متناقضين، أولهما: انتماؤها إلى نتاج الخيال والهذيان والوهم، وثانيهما: خضوعها للإسناد الذي يفترض صححة انتساب القول لقائله، ولتجاوز معضلة التناقض هذه، وجعلها ميزة من ميزات هذا النوع القصصي، لمن التحرف المنافزة، مثالاً لكل ما هو خيالي ووهعي، ممن يتنسب إلى رواة لا وجود لهم وبذا أصبح أم اختلاق سند ومتن متخبلين، خصيصة مميزة للخرافة، الأمر الذي جعلها، في أصبح أمر اختلاق سند ومتن متخبلين، خصيصة ميزة للخرافة، الأمر الذي جعلها، في وأخبار الملوك، فضلاً عما ترسب في الذاكرة الجماعية من أوهام ووقائم قدية.

كانت الخرافة، تتشكل في أوساط العامة فلم يعنَ بها أحد من الخاصة، إلا بوصفها

نجيب اسكندر إبراهيم ورشدي غانم منصور. التفكير الخرافي، القاهرة 18.

#### 2 - حديث خرافة:

يورد المفضل بن سلمة بن عاصم (291 = 903) في كتابه والفاخر؛ المتن الأدبي، لما يصطلح عليه في المصادر العربية بـ «حديث خرافة». المنسوب إلى الرسول. وتتأتى أهمية «حديث خرافة» لا من حيث كون دشن لشرعية ظهور الخرافة في الثقافة العربية فحسب، بل من حيث أن بنيته، تمثل صورة وافية لبنية الحكاية الخرافية التي سنقف عليها في الفصل الأتي. وهذه الميزة في البناء جعلته يندرج لاحقاً، وبروايات متقـاربة في كتــاب وألف ليلة وليلة؛ متصدراً نسخه المعروفة، وبأسماء مختلفة مثل وحكاية التاجر مع العفريت؛ أو وقصة التاجر والجني، وقبل تحقيق نسبة الحديث إلى الرسول، والوقوف على صيغ وروده في المصادر، يلزم أن نورد نصه كاملًا، على الرغم من طوله، هادفين من ذلك إلى تحقيق الأغراض الآتية: إن التثبت من نسبة الحديث إلى الرسول يعنى عناية العرب المبكرة بهذا النوع القصصي، وإن توالد الحكايات ضمن إطار الحديث نفسه، إنما يكشف عن البنية الإطارية للحكاية الخرافية، وأخيراً فإن إيراده كاملًا كما ورد في مصدر مبكر، يجعلنا نظفر بحكاية خرافية فريدة، في عصر أغفل العناية الحقيقيّة بالخرافة، إلّا على اعتبارها من الأسمار، وهو ما أفضى إلى عدم العناية بها، مما خلف صورة معتمة لكيفيـة تشكّل النـوع الخرافيّ، وهو ما جعلنا ـ كما سيتضح في الفقرة اللاحقة ـ نرسم صورة لتشكل الخرافة، ليس اعتماداً على الخرافات نفسها، إنما على الأخبار المتناثرة حولها في المصادر المختلفة، لهذا، وللحاجة إلى دخول عالم الحكاية الخرافية كما هو، ارتأينا أن نضمن هذه الفقرة، النص الكامل لحديث خرافة:

وذكر إسماعيل بن أبان الورَاق قال: حدثنا زياد بن عبد الله البكائي عن عبد الرحمن بن القاسم عن أبيه القاسم بن عبد الرحمن قال: سألت أبي عن حديث خرافة وعن كثرة ذكر الناس له، فقال: إنّ له حديثاً عجباً. ثم قال: بلغني أنّ عائشة قالت

<sup>(1)</sup> بلاشير، تاريخ الأدب العربي، ترجمة إبراهيم الكيلاني، دمشق 409:3.

للنبي 癱 : يا نبي الله حدثني بحديث خرافة، فقال النبي 癱 : رحم الله خرافة. إنه كان رجلًا صالحاً وإنه أخبرني أنه خرج ذات ليلة في بعض حَاجاته، فبينما هو يسير إذ لقيه ثلاثة نفر من الجن فبأسروه. أو قـال: فسبوه. فقـال واحـد منهم: نعفـو عنــه. وقـال آخــر نقتله. وقــال آخــر نستعبـــده. فبينمــا هم يتشــاورون في أمــره إذ ورد عليــهم رجـــل، فقال السلام عليكم. فقالوا: وعليك السلام. قال: ما انتم؟ قالوا: نفر من الجن أسرنا هذا، فنحن نتشاور في أمرهِ. فقال: إن حدثتكم بحديث عجب أتشركونني فيه؟ قالوا: نعم. قال: إني كنت رجلًا من الله بخير، وكانت لله عليّ نعمة فزالت وركبني دين، فخرجت هاربًا. فبينا أنا أسير إذ أصابني عطش شديد، فصرت إلى بثر، فنزلت لأشرب فصاح بي صائح من البئر: مَهُ. فخرجت ولم أشرب. فغلبني العطش فعـدتُ. فصاح مَـهُ. فخرجت ولم آشـرب. ثم عدتُ النالئة فشربت ولم ألتفت إلى الصوت، فقال قائل من البئر: اللهم إن كان رجلًا فحوله امرأة، وإن كانت امرأة فحولها رجلًا. فإذا أنا امرأة. فأتيت مدينة قـد سماهـا، نسى زياد اسمها، فتزوجني رجل فولـدت منه ولـدين. ثم إنَّ نفسي تاقت إلى الـرجوع إلى منزلي وبلدي فمررت بالبئر التي شربت منها فنزلت لأشرب، فصاح بي كما صاح في المرة الأولى، فلم ألتفت إلى الصوت وشربت. فقال: اللهم إن كان رجاً فحوله امرأة، وإن كانت امرأة فحولها رجلًا، فعدت رجلًا كما كنت. فأتيت المدينة التي أنا منها فتزوجت امرأة فولدت لي ولدين، فلي ابنان من ظهري وابنان من بطني. فقالوا سبحان الله إنَّ هـذا لعجب! أنت شريكنا فيه. فبينما هم يتشاورون فيه إذ ورد عليهم ثور يطير، فلما جاوزهم، إذا رجل بيده خشبة يُحضِر في إثره. فلمّا رآهم وقف عليهم فقال: ما شأنكم؟ فردوا عليه مثل مردّهم على الأول، فقال: إن حدثتكم أعجب من هذا أتشركونني فيه؟ قالوا: نعم. قال: كان لي عمَّ وكان موسراً، وكانت له ابنة جميلة. وكنا سبعة أخوة. فخطبها رجل، وكان له عجل يربُّه، فأفلت العجل ونحن عنده، فقال: أيكم رده فابنتي له. فأخذت خشبتي هـذه وانزرت ثم أحضرت في إثره وأنا غلام، وقد شبت، فلا أنا الحقه ولا هو ينكل. فقالوا: سبحان الله إنّ هذا لعجب! أنت شريكنا فيه فبينما هم كذلك إذ ورد عليهم رجل على فرس له أنثى، وغلام له على فرس رائع فسلّم كما سلّم صاحباه وسأل كسؤالهما. فردوا عليه كمردّهم على صاحبيه، فقال: إن حدثتكم بحديث أعجب من هذا أتشركونني فيه؟ قالوا: نعم. فهات حديثك. فال: كانت لي أُمُّ خبيثة، ثم قال للفرس الأنثى التي تحته أكذلك هـو؟ فقالت برأسها: نعم. وكنا نتهمها بهذا العبد، وأشار إلى الفرس، الذي تحت غلامه، ثم قال للفرس: أكذلك؟ فقال: برأسه نعم. فوجهت غلامي هذا الراكب على الفرس ذات يوم في بعض حاجاتي فحبسته عندها. فأغفى فرأى في منامه كأنها صاحت صيحة، فإذا هي بجرذ قد خرج، فقالت: امخر فمخر، ثم قالت: اكرر فكرر، ثم قالت : ازرع فزرع، ثم قالت:

أورد الشريشي (619 = 1222) نص الحديث نقلاً عن المفضل بن سلمة، مع تغيير طفيف حصل بسبب عدم دقة النسخ، وقدم له، بعبارة دالة تصفه، قائلاً: ووحديث خرافة مثل سائر على السنة الناس في القديم والحديث، يضرب لكلّ حديث لا حقيقة له، وختمه بعبارة أكثر دلالة قائلاً: وفما جاء من الاحاديث المحالبة نسب إلى خرافة صاحب الحديث، أما لماذا وصفنا العبارتين المذكورتين، بأنهما ودالته و واكثر دلالة، فلأن الأولى تقرر أنّ هذا الحديث، الذي رواه الرسول، يحيل على كل حديث لا حقيقة له، وهذا يعني أنّ الخرافات لا تحيل على عقائلة، فكيف ينسب حديث يمني أنّ الخرافات بأنها وأحاديث محالبة، "، وسواء دلت ومحالبة، تبعل على قبل بدلي واحد، وهو أنّ الخرافات تنظوي على خاصية فريدة هي قدرتها على احتواء فلي احتواء حكايات متمددة فيها، شأن أواني اللبن، أو منابع المياه أو تجمع القوم من رجال كثيرين، وذلك ما يعبر عن خاصية جوهرية من خواص الحكايات فيها.

ترفع المصادر، الحديث المذكور إلى الرسول، وتتفق على أنه عن رجل من بني عذرة، باستثناء ما يورده ابن منظور عن ابن الكلبي (204 = 819) من أنه من بني عذرة أو من جهيئة ". اختطفته الجن، فعاد يحدث باحاديث مما رأى. بيد أن المصادر تختلف في المخزى الذي ينطوي الحديث عليه، وليان ذلك ينبغي أن نحقق الحديث حسب قدم المصادر التي أوردته، مؤكدين، أنها جميعاً ترفعه إلى الرسول، وإن كان ذلك بسلاسل مختلفة من الرواة.

## 1 - يقول أحمد بن حنبل (214 = 829) في مسندهِ:

<sup>(1)</sup> ابن عاصم، الفاخر، تحقيق عبد العليم الطحاوي، القاهرة 171.

<sup>(2)</sup> الشريشي، شرح مقامات الحريري، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، القاهرة 1881.

<sup>(3)</sup> هذا إذا لم يكن ثمة تصحيف في ومحالبة.

<sup>(4)</sup> اللسان مادة وخرف.

و... عن عائشة، قالت: حدث رسول الله ﷺ نساءه ذات ليلة حديثاً، فقالت امرأة منهن يا رسول الله: كان الحديث حديث خرافة، فقال أندرون ما خرافة؟ إنّ خرافة كان رجلًا من عذرة، أسرته الجن في الجاهلية، فمكث فيهن دهراً طويلًا، ثم ردوه إلى الأنس. فكان يحدث الناس بما رأى فيهم من الأعاجيب، فقال الناس: حديث خرافة، ٠٠.

## 2 - ويقول ابن قتيبة (276 = 889)

د... عن أنس بن مالك: أنَّ السبي 繼 ، قال لعائشة: إنَّ أصدق الأحاديث حديث وخريث وكان رجلاً من وبني عذرة، سبته الجن، فكان يكون معهم، فإذا استرقوا السمع أخبروه، فيخبر به أهل الأرض فيجدونه كما قال،

## 3 - ويقول المفضل بن سلمة (291 = 903)

«كان رسول الله ﷺ يحدث نساءه فقال في حديثه. . . :

إنَّ خرافة كان رجلًا من عذرة سبته الجن فكان فيهم زماناً يسمع ويرى، ثم رجع إلى الناس، فكان يحدثهم بما رأى في الجن من العجائب، فكان الناس إذا سمعوا حديثاً عجباً قالوا: كان هذا حديث خرافة،".

## 4 - ويقول الثعالبي (429 = 1037)

ويسروى أنَّ رجلاً تحدث بين يبدي رسول الله 選籌 ، بحديث فقالت امرأة من نسائه: هذا حديث خرافة، فقال عليه السلام: لا، وخرافة حق، ويروى أنَّ الجن لما استهوته كانت تخبره بما يقم إليهم من أخبار السماء، عند استراقهم السمع، فيخبر به أهمل الأرض، فيجدونه كما يقال%.

### 5 - ويقول الميداني (518 = 1124)

دهو رجل من عذرة استهوته الجن \_ كما تزعم العرب \_ ثم لما رجع أخبر بما رأى منهم، فكذبوه حتى قالوا لما لا يمكن: حديث خرافة، وعن النبي ﷺ أنه قال: خرافة حق، يعنى ما تحدث به عن الجن حق، ٩٠.

6 - ويقول الزمخشري (538 = 1143)

دهو رجل من بني عذره استهوته الجن، ثم رجع إلى قومه فكان يحدثهم بالأباطيل،

<sup>(1)</sup> ابن حنبل، مسند أحمد 157:6.

<sup>(2)</sup> المعارف 610-611.

<sup>(3)</sup> الفاخر ص 169.

<sup>(4)</sup> ثمار القلوب 102.

<sup>(5)</sup> الميداني، مجمع الأمثال، تحقيق محمد محى الدين عبد الحميد، القاهرة 1951.

وكانت العرب إذا سمعت ما لا أصل له. قالت: حديث خرافة، ١٠٠٠.

7 - ويقول ابن منظور (711 = 1311)

دذكر ابن الكلبي في قولهم حديث خرافة. أنَّ خرافة من بني عذرة أو من جهينة، اختطفته الجنب ثبي عذرة أو من جهينة، اختطفته الجنب ثبي المخاديث مما رأى يعجب منها الناس، فكذبوه، فجرى على ألسن الناس، وروي عن النبي ﷺ ، أنه قال: وخرافة حق، وفي حـديث عائشة رضي الله عنها، قال لها حدثيني، قالت: ما أحدثك حديث خرافة، أن

إنَّ الروايات السبع التي أوردناها، تبين لنا مقدار التغير الذي أحدثته الرواية الشفاهية في حديث خرافة بين القرنين الثاني والسابع، أو بعبارة أخرى بين أول إشارة إلى الحديث أوردها ابن حنبل \_ لم نعثر على رواية أقدم منها \_ وبين إشارة ابن منظور. ويتمثـل ذلك التغيير في حقيقة ما حصل له «خرافة»، فبعض الروايات تؤكد أسر الجن له (ابن حنبل) وبعضها تؤكد سبيها له (ابن قتيبة، والمفضل) والأخرى تذهب إلى أنها استهوته (الثعالبي، الميداني، الزمخشري) وغيرها تقرر اختطافه (ابن منظور)، كما أنَّ الروايات تختلف في أمر علاقة وخرافة، بالجن، إذ تورد بعض الروايات أنه كان يحدّث بحديثها عندما ردوه إلى قومه (ابن حنبل، المفضل، الميداني، الزمخشري، ابن منظور) فيما يؤكد غيرها أنه ظلّ مع الجن، يحدَّث باحاديثهم التي يسترقونها من السماء أو غيرها ويخبر بها أهل الأرض (ابن قتيبة، الثعاليي)، كما أنَّ بعض الروايات تصف ما كان يحدث به، بأنه نوع من الأعاجيب (ابن حنبل، المفضل، ابن منظور) وبعضها تصف حديثه، بأنه ضرب من الأباطيا, (الزمخشري) وفيما تنفرد رواية ابن حنبل بالقول إنّ خرافة مكث مع الجن ددهراً طويلًا، فإنّ رواية المفضل، التي أوردناها، لا تشير إلا لأسره لـزمن قصير، هَـو الزمن الـذي استغرقـه الرجال الشلاثة في روايـة حكايـاتهم. ويمكن المضى في كشف التناقضـات التي ألحقتها الرواية الشفاهية بالحديث، بيد أن أهمها على الاطلاق: ذلك الجانب المتعلق بصدق الخبر ومناسبة قوله والهدف منه. ففيما تورد بعض الروايات أن الرسول يؤكد أن خرافة حق (الثعالبي، الميداني، ابن منظور) وأنَّ وأصدق الأحاديث حديث خرافة، \_ (ابن قتيبة)، تؤكد غيرها أنَّ حديثه نوع من الأباطيل والأعاجيب (ابن حنيل، المفضل، الزمخشري)، بل إن عائشة ترفض أن تحدث الرسول بحديث يكون على غرار حديث خرافة قائلة، وما أحدثك حديث خرافة، \_ (ابن منظور)، وتشكك إحدى نسائه بـالحديث (الثعـالبي). وإذ يروي الرسول حكاية ذات طابع خرافي، يوردها المفضل قبل أن يـورد وحديث خرافة،،

 <sup>(1)</sup> الزمخشري المستقصى في أمثال الغرب، تحقيق محمد عبد المعيد خان، حيدر آباد 361:1.
 (2) اللسان، مادة وخرف.

تقول له نساؤه، مشككة في صحة الحكاية: ويا رسول الله كانَّ هذا حديث خرافة، الله ووي روية ابن حنبل، يحتمل الأمر وجهين في قول إحدى نسائه واصفةً حديث الرسول وكان الحديث حديث خرافة، إنه المحديث حديث خرافة، يفتقد الصدق، وثانهها: أنَّ الحديث الذي كان يجب أن تتحدثه هو ما يكون على غرار حديث خرافة، فقد الصدق، صاهبنا بين هذه الاختلافات التي تغذي صحة انساب الرواية بالشكوك في أهم ما تنظري صاهبنا بين هذه الاختلافات التي تؤكد أنَّ الرسول استمع إلى الحكاية من خرافة نفسه، وقام بروايتها من بعد ذلك إلى عائشة، بتبن لنا مقدار العبث والتزييف الذي تحدثه الرواية بروايتها من بعد ذلك إلى عائشة، بتبن لنا مقدار العبث والتزييف الذي تحدثه الرواية تجمع عليه روايات الحديث، أنها تصفه اللاحديث، وأنَّ هذا الحكم يلحق بكل حديث لا تجمع عليه روايات الحديث، أنها تصفه بالعجيب، وأنَّ هذا الحكم يلحق بكل حديث لا أصل له، أي لم يحدث، وإلى ذلك يذهب الثماليي، مقرراً أطراد ذلك في كلام الحرب وحتي لل للإباطيل والترهات خرافات، فعناً للحكايات الغريبة التي يتدخل الجن في احداثها، والتي لا أصل لها.

لقد تضمن المتن الذي أوردناه لحديث خرافة، البذور الأساسية للحكاية الخرافية، ممثلة في علاقات الشخصيات، والمسخ ممثلة في علاقات الشخصيات، والمسخ والسحر وتحول المخلوقات إلى غير أجناسها، فضلاً عما صار بعد ذلك، ميزة أساسية من ميزات وألف ليلة وليلة، وهمائة ليلة وليلة، وهي منح الحياة مقابل الاستمتاع بالحكاية، وبعيارة أخرى مقايضة الحياة بالحكاية،

## 3 - التأليف الخرافي عند العرب:

لم يورد القرآن أي ذكر للخراقة، ولا لأي من مشتقات الفعل دخرف، ووردت على لسان الرسول، مرة واحدة في الحديث الذي وقفنا عليه في الفقرة السابقة، وقد يكشف ذلك موقفاً من هذا النمط من الحكايات الذي كان معروفاً في الجاهلية، سواء في خرافة. وأساف ونائلة، اللذين مسخا حجرين لاقترافهما إشاً في الكعبة "، أم في الخرافات الأخرى التي تحتشد بها كتب الطبري والأصفهاني والمسعودي وابن كثير وغيرهم، ولكن حديث الرسول المذكور أعطى شرعة دينية لهذا النمط من الحكايات، ابتدأت بالرسول نفسه، كما سنرى هنا، وتطورت فيما بعد.

<sup>(1)</sup> الفاخر 169.

<sup>(2)</sup> ثمار القلوب 102.

<sup>(َ</sup>قُ) السَّهيلي ، أَلْرُوض الأنف في شرح السيرة النبوية. تحقيق عبد الرحمن الوكيل، القاهرة 364:1 ومروج اللَّفب 25:2.

يعقد مسلم في صحيحه، كتاباً كاملاً يدعوه وكتاب الفتن وأشراط الساعة، يبورد فيه
وقصة الجسائدة، التي رواها الرسول عن تميم الداري، كما أشرنا إلى ذلك من قبل"، فضلاً
عن قصص الدجال وابن صياد، وقصة الجساسة، لا تختلف كثيراً عن وحديث خبرافة،
فالرسول يرويها عن تميم الداري، الذي حدثه أنه ركب سفينة من ثلاثين رجلاً، فلعب يهم
الموج شهراً، فأرفؤا في إحدى جزر البحر، فلفيتهم دابة مغطاة بالشعر، تدعى الجساسة،
اخبرتهم أن رجلاً في اللير الكائن في البخريرة ينتظرهم، ويلتقونه، فإذا هو أعظم إنسان
رأبناه قط خلقاً وأشده وثاقاً مجموعة ويداه إلى عنقه ما بين ركبتيه إلى كعبيه بالحديد،
فيخبرونه خبرهم، فيسألهم عن نخل بيسان وبحيرة طبرية وعين زخر (= بلدة في الشام)
فيخبرونه خبرهم، فيسألهم عن نخل بيسان وبحيرة طبرية عما سأل، يخبرهم أنه المسيح
وعن الرسول هل خرج من مكة ونزل يثرب، فلما يجبلونه الأرض ومدنها، إلا مكة وطبة
(= المدينة)، فهما ومحرمتان علي كلناهما كلما أردت أن أدخل واحدة أو واحداً منهما،
استقبلني ملك بيسده السيف صلتاً يصدائي عنها، وإن على كمل نقب منها مسلائكة.
يحرسونها،"

يدلل المثلان اللذان وقفنا عليهما: حديث خرافة وقصة الجساسة، أن الرسول قد منج الحكاية الخرافية، شرعية الدخول إلى ميدان الأخبار المعروفة آنذاك، سواء في أمر الجن في حديث خرافة، والذي يوافق ما روي عن إسلام الجن على يدء عندما انصرف من الطائف راجعاً إلى مكة بعد أن يش من ثقيف ". أم في حكاية تميم الداري التي توافق ما كان يحدّث به الرسول عن مسيح الدجال". وربما كان هذان الخبران، هما اللذان فتحا بوابة القصص العربي على الجن والنبوءة، وهو ما تحتشد به الحكايات الخرافية والسير النعية.

اقترنت الخرافة بالأسمار، والمسامرة، حسب ابن ظفر الصقلي (565 = 1169) واخبار لمنصت، وانصات لمخبر، ومفاوضة فيما يعجب ويليق، ويضيف إنَّ المسامرة صنفان لا ثالث لهما: وأحدهما إخبار بما يوافق خبراً مسموعاً، والثاني: إخبار بما يوافق غرضاً مقترحاً "، غير الاحداديث التي لا أصل لها، الأحداديث الخيرافية؟!! أو تلك الأحداديث التي

<sup>(1)</sup> الفقرة 2 الفصل 2 الباب الأول.

<sup>(2)</sup> شرح صحيح مسلم 78:18-83.

<sup>(3)</sup> السيرة النبوية 49:2.(4) صحيح مسلم 81:18.

 <sup>(5)</sup> ابن ظفر الصفّلي، السلوانات في مسامرة الخلفاء والسادات، تحرير أحمد بن عبد المجيد، القاهرة 25-24.

يقصها القصاص، والتي يصطلح عليها الجريري (300 = 999) بـ «هـذيان أهـل الحكايـة والمخيلين». فإذا كان الأمر كذلك، فلنر موقع الأسمـار في الثقافـة العربيـة، وعلاقتهـا بالحكابة الخرافية. قال الحسن بن سهل:

والأداب عشرة: فثلاثة شهر جانية، وثلاثة أنوشروانية، وثلاثة عربية، وواحدة أربت عليهن، فأما الشهرجانية فضرب العود، ولعب الشطرنج، ولعب الصوالج. وأما الأنوشروانية فالطبّ، والهندسة، والفروسية. وأما العربية فالشعر، والنسب، وأيام العرب. وأما الواحدة التي أربت عليهن، فمقطعات الحديث، والسمر، وما يتلقاه الناس بينهم في المجالس110، ويسمى مقطعات الحديث، أو الأسمار به قراضات الذهب، وكانت مقطعات الحديث هذه تشمل أحيانًا أمور الناس، ولا تقتصر على أحاديث التسلية، وبخاصة في القـرن الأول فقد كان أبو بكر ويسمر عنده (= الرسول) في أمور المسلمين، (ا)، وكانت أفضل لذات معاوية في آخر عمره والمسامرة وأحاديث من مضي ١٠١٥، وفي القرن الثاني استأثرت الخرافة باهتمام الأخباريين والشعراء والكتاب، فقد ترجم عبد الله بن المقفع (140 = 757) «كليلة ودمنة» إلى العربية، وهي أبرز ذخائر الخرافات الهندية، ولم يكن الرشيـد (170-193 = 808-786) بمناى عن حب الاستماع إلى الأحاديث الخرافية، فقد قرب إليه أبا السري، الشاعر الذي ادعى رضاع الجن، ووضع كتاباً في أمرهم، تضمن حكمتهم وأنسابهم وأشعارهم، وزعم أنه بايعهم للأمين ولى العهد، فصار من خاصة الخليفة وأهله وقال له: (إن كنت رأيت ما ذكرت، لقد رأيت عجباً، وإن كنت ما رأيت، لقد وضعت أدباً، ويضيف ابن خلكان (1281 = 681) قائلًا ووأخباره كلها غريبة عجيبة، والله أعلم بالصواب، (١٠) وازداد الاهتمام بالأمر في القرنين الثالث والرابع فطبقاً للمؤرخ حمزة الأصفهاني (350 = 961) كـان في عصره ومن كتب السمر التي تتداولها الأيدي ما يقرب من سبعين كتاباً ه الوق هذا الوقت أيضاً، يورد شاهد عيان هو الصولى (335 = 946) أنَّ كتاً في عجائب البحار، وأحاديث

الجليس الصالح 167:1.

<sup>(2)</sup> الحصري، زهر الأداب وثمر الألباب، ضبط زكي مبارك، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، القامرة 1:164

<sup>(3)</sup> ابن تيمية، رفع الملام عن الأثمة الاعلام، تحقيق محمد حامد الفقي، مطبوع على هامش الأنصاف للمرداوي، القاهرة 21:10.

 <sup>(4)</sup> الجرهمي، أخبار عبيد بن شربة الجرهمي في أخبار اليمن وأشعارها وأنسابها، ملحق بكتاب التيجان لوهب بن منه، حيدر آباد 312.

<sup>(5)</sup> وفيات الأعيان 221:5.

<sup>(6)</sup> متز، الحضارة الإسلامية في القرن الرابع، ترجمة محمد عبد الهادي أبو ريدة، بيروت 469:1.

السندباد والسنور والفار كمانت معروفة في عهد الشاهر (320-322 = 934-932) الـراضي (322-329 = 944-934)\*\* وهو العصر نفسه الذي أثير حوله نقاش واسع حول دخول حكايات ألف ليلة وليلة في الموروث العربي .

يختم ابن النديم الفن الأول المخصص لـ وأخبار المسامرين والمخرّفين وأسماء الكتب المصنفة في الأسمار والخرافات؛ من المقالة الثامنة، من كتاب الفهرست بالإشارة المقتضبة إلى التآليف الخرافية العربية، قائلاً:

وكانت الأسمار والخرافات مرغوباً فيها مشتهاة في أيام خلفاء بني العباس، وسيما في أيام خلفاء بني العباس، وسيما في أيام المقتدر. فضنف الوراقون، وكذبوا. فكان ممن يفتعل ذلك رجل يعرف بابن دلان واسعه أحمد بن محمد بن دلان، وآخر يعرف بابن العطار، وجماعة. وقد ذكرنا فيما تقدم من كان يعمل الخرافات والأسمار على ألسنة الحيوان وغيره، وهم سهل بن هارون وعلى بن داوود والعتابي وأحمد بن أبي طاهره (ال

يشر هذا النص أسئلة كثيرة، تكاد تلم بإشكالية التأليف الخرافي عند العرب، الذي المعنوض يحيط به من كل جانب. فهو يقرر أنَّ الأسمار والخرافات كان مرغوباً فيها العصر، وكان الرشيد، لا يمانع من وجود مخرّف كأبي السري في قصره، وأنَّ المامون يعهد المصر، وكان الرشيد، لا يمانع من وجود مخرّف كأبي السري في قصره، وأنَّ المأمون يعهد المعراد ودمنة، وأنَّ ليدة تتخذ علي بن داود كاتباً لها، وهي تعلم أنَّ له كتاباً في الخرافات بعنوان قعلم أنَّ له كتاباً في الخرافات بعنوان قعلم أنَّ له كتاباً في الخرافات، وأنَّ تصانيف الخرافات كانت متداولة في عهد الراضي بالله، كما يؤكد أن الحاليا، وهي تعلم أنَّ له كتاباً في النص. ومن سبقهم طوال القرن الموالي، فضلاً عن ابن دلان وابن العطار المذكورين في النص. ومن سبقهم طوال القرن النبي والثالث كالتابي وأحمد بن طاهر، وبهذا، فإنه يحلّ إشكالية تاريخيّة. ومن جهة أشرى، فإن.النص يعزو تصنيف الخرافات والأسمار إلى الوراقين، وهذا يدل على درجة بهؤلاء الوراقين صفة الكذب والاقتمال، باعباء وهم من غير المؤلفين المعروفين، ويلحق شيء من الحقيقة، وهذا موقف سبق أن قال به ابن النديم في وصفه لألف لية وليلة، بأنه شيء ثب بارد. وأخيراً، فإن النص يقرن الخرافات والأسمار بالحيوان، مما يلة وليلة، بأن

<sup>(1)</sup> الصولى، كتاب الأوراق: أخبار الراضي بالله والمتقي لله، تحقيق هيبورث دن، بيروت 6.

<sup>(2)</sup> الفهرست 367.

<sup>(3)</sup> ربماً يكون الكتاب نفسه الذي حققه عبد القادر المهيري لسهل بن هارون ونشره في مجلة IBLA عام 1974 بعنوان والنمر والثعلب».

#### خرافة الحيوان كانت معروفة على نطاق واسع.

لكن ابن النديم، في صدر الفقرة التي اقتطعنا منها النص المذكور، يورد كتباً كثيرة في الخرافات الخاصة بـ وأسماء عشاق الإنس للجن وعشاق الجن للإنس؛ وبذلك، فهـو يرسم لنا صورة دقيقة لجانب من الحكاية الخرافية ممثلة بوجود عناصر شبه ثابتة في الخرافة وهي الحيوان والجن. فإذا ربطنا ذلك، بالمتن الخرافي الذي أوردناه كاملًا لـ وحديث خرافة»، وروايته تنتمي إلى القرن الثالث الهجري وأخذنا في الاعتبـار الأثر الـذي أحدثتــه ترجمة «كليلة ودمنة» إلى العربية قبل حوالي قرنين من زمن أبن النديم، تكشفت لنا حقيقة وهي أنَّ التأليف الخرافي العربي كان موجوداً منذ فترة مبكرة، فإذا دعمنا كل ذلك، بما قام بها الجهشياري الذي، ابتدأ وبتأليف كتاب اختار فيه ألف سمر من أسمار العرب والعجم والروم وغيرهم، كل جزء قائم بذاته لا يعلق بغيره، وأحضر المسامرين، فأخذ عنهم أحسن ما يعرفون ويحسنون، واختار من الكتب المصنفة في الأسمار والخرافات ما حلا بنفسه، وكان فاضلًا فاجتمع له من ذلك أربعمائة ليلة وثمانون ليلة، كل ليلة سمر تام، يحتوي على خمسين ورقة وأقل وأكثر، ثم عاجلته المنية قبل استيفاء ما في نفسه من تتميم ألف سمره"، تبين لنا أنَّ تداول الخرافة، وبخاصة في القرنين الثالث والرابع كان شائعاً، لكنها، كـانت تتشكل في مناى عن الثقافة المتعالية \_ الثقافة الدينية \_ التي غيبتها، وسكتت عنها، فلم تبق سوى أخبار متناثرة تشير إلى وجودها. أما الحكايات الخرافية نفسها، فقد طمست ولا يعرف أمرها، إلَّا تلك التي انـــدرجت في ذخائــر الخرافــات فيما بعــد، مثل ألف ليلة ومــائة ليلة وغيرها. ومنها، بغيرٌ شك خرافات الجهشياري وسهلٍ بن هارون وعلي بن داود والعتـابي واحمد بن أبي طاهـر وابن دلان وابن العطار، فضـلًا عن السبعين كتابًا في الأسمار التي كانت تتداولها الأيدي قبل منتصف القرن الرابع. يضاف إليها كتب الخرافات الكثيرة التي أوردها ابن النديم في الفن الثالث من المقالة الثامنية تحت عنوان وأسماء خرافـات تعرُّفُ باللقب، لا نعرف من أمرها غير هذا، ١٠٠٠.

## 4. ألف ليلة وليلة: معضلة الانتماء والتأليف:

لم ينف أبو الريحان البيروني (400 = 1048)، وهو الضليع بالموروث الهندي، بدلالة كتابه وفي تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرذولة، أمر ترجمة عبد الله بن المقفم لكتاب وكليلة ودمنة، لكنه شكك بدقة الترجمة، قال: إنَّ الكتاب:

<sup>(1)</sup> الفهرست 364-363.

<sup>(2)</sup>م.ن 375.

وتردد بين الفارسية والهندية ثم العربية والفارسية على السنة قوم لا يؤمن تغييرهم إياه كعبد الله بن المقفع في زيادته باب وبروزيه، فيه قاصداً تشكيك ضعيفي العقائد في الدين وكسرهم للدعوة إلى مذهب والمتانية، وإذا كاني متهماً فيما زاد لم يخل عن مثله فيما نقل، الله وسواء كان التشكيك في العقائد هو هدف ابن المقفع، أم أنَّ البيروني انطلق في رؤيته للأمر من أنَّ الخرافة تستلزم فساد التصورات في الأمور الدينية، فإن ترجمه وكليلة ومدة، قد خصّبت الحكاية الخرافية العربية آنذاك، وفتحت لها الأفق على الكنز الهندي الطافح بالخرافات.

لقد ثبت الآن، أنَّ ابن المقفع، قد ترجم الأصل الهندي، وعبر الفارسية، لمجموعة الخرافات المسماة وبنجانتراة (= الأسفار الخمسة) التي وضعت بين 500-500 م، وإن لم يلترم تماماً بالدقة في الترجمة، سواء في تغيير العنوان أم بعض الأعلام أو الحكايات، فضلا عن تأثيرات البنية الثقافية في القرن الثاني التي استدعت بعض الحلا في الرجمة، ناهيك عن محاذير الترجمة عبر لغة وسيطة وما يدلل على الأثر الذي احدثه الكتاب، شبوعه، حتى أصبح كتاباً شعبياً واسع الانتشار منذ عهد مبكر ٥٠ كما نظمه شعراً: إبان بن عبد الحميد اللاحقي، وابن الهبارية، والصاغاني، والنقاش. وعارضه سهل بن هارون في كتاب على عزاره، ولا يستبعد أن خرافات الحيوان العربية قد حاكت بعض خرافات هذا الكتاب، عزاره، وحاكم مؤلفوها، ما أراد بيديا إيصاله إلى دبشليم الملك، وهو يلجأ للتلميح على لسان الإنسان، في شؤون معاملة الرعية وحكمها. الحيوان، ما لا يمكن التصريح به على لسان الإنسان، في شؤون معاملة الرعية وحكمها.

لقد أشاع كتاب وكليلة ودمنة، مناخأ خرافياً، شجع على الاشتغال بهذا النوع من القصص، وذلك قبل القرن الثالث، الذي فيه حسب آدم متز وبدأت قصص السمر الاجنبية تحتل مكاناً كبيراً في الادب العربي، ١٠٠٠.

يفضي كل هذا إلى الوقوف على معضلة تاليف أبرز ذخـائر الخـرافات العـربية وهي

<sup>(1)</sup> في تحقيق ما للهند من مقولة 123.

<sup>(2)</sup> تراجع دراسة عبد الحميد يونس والبنجانترا وكليلة ودمنة: دراسة مقارنة، وهي ملحقة بكتاب ونحائدان

<sup>(3)</sup> بروكلمان، تاريخ الأدب العربي ترجمة عبد الحليم النجار، القاهرة 94:3 أوليري، الفكر العربي ومركزه في التاريخ ترجمة إسماعيل البيطار بيروت 96.

 <sup>(4)</sup> اتبيم أخوان الصف في وتداعي الحيوان على الإنسان، وابن عرب شاه في وضاكهة الخلفاء ومفاكهة الظرفاء، أسلوب التورية في العبير عن مواقفهم.

<sup>(5)</sup> الحضارة الإسلامية 1:466-467.

والف ليلة وليلة، وذلك لما أثير حول أصولها ومصادرها وتأليفها من خلاف كبير بين القدماء والمحدثين.

إن أول إشارة موثقة حول هذا الكتاب، وردت عن المسعودي في النصف الأول من القرن الرابع، فقد أورد تحت عنوان «كتاب ألف ليلة وليلة، ما نصه:

وإن هذه أخبار موضوعة من خرافات مصنوعة، نظمها من تقرب للملوك بروايتها، وصال على أهل عصره بحفظها والمذاكرة بها، وإن سبيلها سبيل الكتب المنقولة إلينا والمترجمة لنا من الفارسية والهندية والرومية، وسبيل تأليفها مما ذكرنا مثل كتاب هزار أفسانة، وتفسير ذلك من الفارسية إلى العربية ألف خرافة، والخرافة بالفارسة بقال لها أفسانة. والنياس يسمون هذا الكتاب ألف ليلة وليلة. وهبو خبر الملك والبوزير وابنته وجاريتها، وهما شيرزاد ودينازاد ومثل كتاب فرزة وسيماس وما فيه من أخبار ملوك الهند والوزراء، ومثل كتاب السندباد، وغيرها من الكتب في هذا المعني ١١٥ نشير هنا إلى أن المسعودي، يقرر أن حكايات الكتاب اأخبار موضوعة من خرافات مصنوعة، ويشي كلامه، بأن تأليف هذه الحكمايات، قد تمّ على غرار الكتب المنقولة، وعلى نحو أدق فإن سبيل تأليفها هو سبيل تأليف كتاب هزار أفسانة، إن المضاهاة التي يوردها المسعودي بين ألف ليلة وليلة وهزار أفسانة، تلمح إلى وجود كتابين أحدهما الفارسي والآخر المؤلف على غرارو، ويردف ذلك بتأكيد أنَّ الأول يتألف من الف خرافة وأنَّ الثانيُّ يروى في ألف ليلة، دون أن يكـون متضمناً لألف خرافة كما هو الأمر في هـزار أفسانـة، ويبلغ الغموض في نص المسعـودي أقصاه في عبارته ووالناس يسمون هذا الكتاب ألف ليلة وليلَّة، فهل المقصود هنا كتاب هزار أفسانة أم الكتاب المؤلف على غراره؟ ثم يورد شرحاً موجزاً لقصة الإطار المعروفة في كتاب ألف ليلة وليلة. فإذا كان المقصود هو الأول، يكون الكتاب الثاني ترجمة له، وإذا كان المقصود الثاني، يصبح لدينا كتابان متشابهان في كون متنهماً حكايات موضوعة من خرافات مصنوعة، يعزز ذلك الاختلاف الكبير بين والخرافة، التي هي متن خرافي قد يـروى بليال عدة، ووالليلة؛ التي هي وقت لرواية سمر خرافي أو أكثر أو أقل، فإذا وضعنا أمامنـا أياً من نسخ المتون المعروفة الآن لألف ليلة وليلة، لا نجد فيه ألفاً من الخرافات، بل لا نجد فيه إلاّ عدداً ضئيلًا يصل إلى ، سواء في الخرافات الرئيسة أم فيما تتضمنه من خرافات ثانوية إلى ربع العدد الذي يفترض أنَّ هزار أفسانة قد تضمنه من خرافات وثمة إلى جانب هذا، قرينة أخرى تلمح إلى اختلاف الكتابين، فإذا حذفنا الشرح الذي يورده المسعودي لمحتوى هزار

<sup>(1)</sup> مروج الذهب 251:2.

أفسانة وفيما يورده لمحتوى فرزة وسيماس، وأبقينا على النص دون تلك الشروح، يستقيم لنا النص الاتي:

وران هذه أخبار موضوعة من خرافات مصنوعة، نظمها من تقرب للملوك بروايتها، وصال على أهل عصرو بحفظها والمذاكرة بها، وأن سبيلها سبيل الكتب المتقولة إلينا والمترجمة لنا من الفارسية والهندية والرومية، وسبيل تأليفها مما ذكرنا مثل كتاب هزار أنسانة، ومثل كتاب فرزة وسيمار، ومثل كتاب السندباد، وغيرها من الكتب في هذا المعنى، إن قراءة النص وتحليه في ضوء هذا الترتيب، تبين لنا أن ثمة كتاباً في الخرافات، عمل على غرار تلك الكتب، فإذا عرفنا أن ابن النديم، بين لنا أن ثمة كتاباً في الخرافات، عمل على غرار تلك الكتب، فإذا عرفنا أن ابن النديم، ورد أنها كتب فارسية ورومية وهندية على التوالي ويشتها في قوائمه المخصصة لكتب الفرس والهند والروم في الخرافات، فإن محتواه، بحث أجل توضيح محتواه، يخت أنه كان يقلمي محتواه، ينشاهي كتاباً خرافياً، من أجل توضيح بغية توضيح محتواه، ليضاهيه بكتب غير عربية. إن نص المسمودي يرجح أنه كان يضاهي كتاباً عربياً في الخرافات، هادفاً إلى العربية، مهم به بكتب نقلت إلى العربية، وأصبحت معروفة في القرنين اللك والرابع. نتوقف عن استنطاق نص المسعودي، ونستانف النظر هنا بالوقوف على نص ابن النديم، الوراق المفهرس. الذي يقول:

وأول من صنف الخرافات، وجعل لها كتباً وأودعها الخزائن، وجعل بعض ذلك على السنة الحيوان، الفرس الأول. ثم أغرق في ذلك ملوك الإشغانية، وهم الطبقة الثالثة من ملوك الفرس، ثم زاد ذلك واتسع في أيام ملوك الساسانية ونقلته العرب إلى اللغة العربية، وتناوله الفصحاء والبلغاء، فهذبوه ونمقوه، وصنفوا في معناه ما يشبهه فأول كتاب عمل في هذا المعنى، كتاب هزار أفسان، ومعناه ألف خرافة، ثم يورد محتوى الكتاب، وهمو يطابق المتن المعروف الأن لألف ليلة وليلة في إطاره العام، ثم يختم نصه بالقول وإن أول من سمّر بالليل الاسكندر، وكان له قوم يضحكونه ويخرّفونه. لا يريد بذلك اللذة، وإنما كان يريد الحفظ والحرس، واستعمل لذلك بعده الملوك كتاب هزار أفسان، يحتوي على ألف ليلة وعلى دون الماثني سعر، لأن السعر ربما خُذَت به في عدة ليال، ولقد رأيته بتمامه دفعات، وهو بالحقيقة كتاب غث بارد الحديث، ".

يثير هـذا النص، شـأن النص السابق لابن النديم حـول التـأليف الخرافي ونص المسعودي حـول وألف ليلة وليلة إشكالات كثيرة، يتعلق بعضها بالريادة الـزمنية للتـأليف

<sup>(1)</sup> الفهرست 363.

الخرافي، وبعضها بريادة رواية الأسمار، وأُخرى في طرائق تلقي العرب لهذه الخرافات. إنَّ الفقرة الأولى من النص، حول أسبقية الفرس في تصنيف الخرافات، وجعلها كتباً تودع في الخزائن، تحيل، في واقع الأمر، على الهنود أكثر مما تحيل عليهم وربما كان الغموض الذي يلف أصول وكليلة ودمنة، بالصورة التي عرضها ابن النديم، قـد أدى به إلى ذلك الإستنتاج، فهويؤكـد بعد سطور قليلة تلي ما أثبتناه عن «كليلة ودمنـة»، قائـلاً: «قد اختلف في أمره، فقيل عملته الهند، وخبر ذلك في صدر الكتاب وقيل، عملته ملوك الإشكانية ونحلته الهند، وقيل عملته الفرس ونحلته الهند، وقال قوم إنَّ الـذي عمله بزرجمهـر أجزاء، والله أعلم بذلك» ". إنَّ الحيرة التي كانت تتنازع ابن النديم في القرن الرابع، أمكن الآن استبدالها باليقين بسبب الكشف عن الأصل الهندى لـ «كليلة ودمنة» وهو كتاب «بنجاتنترا»، أما ما ورد عن أنَّ تلك الخرافات كانت على ألسنة الحيوان، وأنها كانت تودع في الخزائن، كونها جزءاً من كتب الحكمة، فإن متن «كليلة ودمنة» يؤكده فضلًا عن ذلك رَعْبة بيدبا الوحيدة أمام دبشليم الملك، بأن ويأمر الملك أن يدون كتابي هذا كما دون آباؤه وأجداده كتبهم، ويامر بالمحافظة عليه: فإني أخاف أن يخرج من بلاد الهنـد فيتناولـه أهل فــارس إذا علموا بــه، فالملك يامر الأ يخرج من بيت الحكمة ""، ويتحقق فعلاً ما كان بيدبا يخشاه، إذ ما إن علا كسرى أنو شروان عرش فارس، ووقع له خبر الكتاب دلم يقر قراره حتى بعث برزويه الطبيب وتلطف حتى أخرجه من بلاد الهند، فأقره في خزائن فارس، " ويصور باب وبعثة برزويه إلى بلاد الهند، رحلة الكتاب بين خزائن الهند وفارس. أما كون ريادة الأسمار ليلًا، مقرنة بالاسكندر، فلا يستبعد، بالنسبة لقائد توغل في المشرق بعيداً، وأنَّ المسامرين تساما يسمرون له، لا قَصْد اللذة، إنما قصد والحفظ والحرس، فإذا فرغنا من ذلك، نصل إلى الجزء المهم بالنسبة لموضوعنا من النص، وهو كيفية تلقي العرب تصانيف الخرافات الني كانت معروفة في الهند وفارس. يؤكد ابن النديم، أنَّ العرب نقلت ذلك إلى العربية دوتناولُه الفصحاء والبلغاء، فهذبوه ونمقوه، وصنفوا في معناه ما يشبهه، الا يحيل ذلك أيضاً إلى كتاب وكليلة ودمنة، الذي نقل، وهذب على يد ابن المقفع، وتناوله الشعراء نظماً، وصنف سهل بن هارون كتابه وثعلة وعفرة، في معناه؟

لم يورد ابن النديم، أية إشارة إلى كتاب وألف ليلة وليلة، لكنه تحدث عن كتاب «هزار أفسان، وعرض محتواه، وهو المحتوى نفسه المعروف في متن الكتاب الأن وسماه

<sup>(1)</sup> الفهرست 364.

<sup>(2)</sup> ابن المقفع، كليلة ودمنة، تونس 38.

<sup>(3)</sup>م.ن 38.

وألف خرافة، ويعزز كل ذلك بالجزء الأخير من النص، الذي يذهب فيه أنّ الكتاب في ألف ليلة ودون المسائتي سمر، وأنه رآه على أجزاء، وقد تثير قضية الاختلاف بين والف خرافة، وددون المائتي سمر، تناقضاً في كلام ابن النديم لكن، مسياق النص، يكشف، أنّ ابن النديم، كان يتحدث عن وهزار أفسان، بالمحتوى العام الذي نعرفه الإن لكتاب والف ليلة وليلة، أي في قصة الإطار المخصصة لتخريف شهرزاد لشهريار كل ليلة، تخلصاً من الموت، ولكن يعوزنا الكثير للتثبت من أمر، ما كانت تخرف به شهرزاد في القرن الرابع المهجري.

لقد وقفنا على رأيين مختلفين في أمر أصول وألف ليلة وليلة، ويحسن أن نردفهما، بإشارتين أخريين، فقد أورد أبو حيان الترحيدي (400 = 1000) إشارة خاطفة عن كتاب وهزار أفسان» في كتابه والامتاع والمؤانسة، على أنه جنس من وضروب الخرافات، الله يدخى أن كتاب الترحيدي المذكور قد بني على فكر الليالي التي يسامر فيها أبو حيان الوزير يغترح موضوعاً أبا عبد الله العارض في أربعين ليلة وتدوين ما يدور فيها، فقد كان الوزير يفترح موضوعاً والمؤانسة، وإن تباين المحتوى. فإذا كان الترحيدي قد استفاد من بناء كتاب وهزار أفسان، فإنه يكون كتاب وألف ليلة وليلة، بدلالة كتاب والامتاع والمؤانسة، أما الإشارة أفسان، فإنه كين كتاب وألف ليلة وليلة، بدلالة كتاب والامتاع والمؤانسة، أما الإشارة شهرتها بشهرة ألف ليلة، قائلاً ووقد أكثر الناس من حديث البدوية وابن مياح من بني عمها، شهرتها بشهرة اللهمة، وثان المهمة، وألف ليلة وليلة وما أشبه ذلك، " والإشارة تحيل على الشهرة الني اكتاب وألف ليلة وليلة وما أشبه ذلك، " والإشارة تحيل على الشهرة الني كتاب وألف ليلة وليلة، وما أشبه ذلك، " والإشارة تحيل على الشهرة الني كتاب وألف ليلة وليلة، وما أشبه ذلك، " والإشارة تحيل على الشهرة الني كتاب وألف ليلة وليلة، وما أشبه ذلك، " والإشارة تحيل على الشهرة الني كتاب وألف ليلة وليلة، وما أشبه ذلك، " والإشارة تحيل على الشهرة الني كتاب وألف ليلة وليلة، وليلة وما أشبه ذلك، " والإشارة تحيل على الشهرة الني كناب وألف ليلة وليلة، وليلة وليلة وما أشبه كلتاب وألف ليلة وليلة، وليلة وليلة وما أشبه كلتاب وألف ليلة وليلة، وليلة وليلة

ليس من شأننا التوفيق بين رأيين مختلفين في أصل واحدة من أهم ذخائر الخرافات، إنما من شأننا أن نقف على طرائق تداول الأفكار والحكايات في القرن الرابع. إنّ الحديث عن ثقافة تنتمي إلى عرق محدد آنذاك يعد أمراً لا معنى له، فقد مرت أربعة قرون أو قرابة ذلك، عمل النفاعل الثقافي بين الحضارات القديمة على تذويب ملامحها القومية، وإعادة بنائها في ضوء الرؤية العربية الإسلامية، ولم تكن نزعات التعصب والتفرد المعاصرة، لها ما يماثلها آنذاك. ما كان موجوداً هو العمل الثقافي والعلمي ضمن إطار الرؤية الدينية التي

<sup>(1)</sup> التوحيدي، الأمتاع والمؤانسة، ضبط وشرح أحمد أمين وأحمد الزين، بيروت 23:1.

<sup>(2)</sup> نفح الطيب 290:2.

صاغت وعي المجتمع، وحددت نسق البينة الثقافية فيه، مما استدعى أن تكتسي النتاجات الثقافية طابع عصرها، وكان البتاج الفكري بجميع مستوياته وأنواعه يجري تداوله وإنشاجه بتوجيه من البينية الثقافية التي أرست دعائمها قبل ذلك بنحو أربعة قرون. فإذا وضعنا في الاعتبار التداول الشفاهي للمأثورات ذات الأصول القومية المختلفة، ومقدار ما يلحق بها من تغيير، طبقاً لشروط إنتاج البينة الثقافية القائمة آنذاك، نتوصل إلى أن ما تتعرض له تلك المأثورات من طمس لخصائصها، سواء أكانت عربية أم أعجمية، يعد أمراً مفروغاً منه.

لقد أعاد الإسلام إنتاج المأثورات الجاهلية بما يوافق رؤيته، ولا شك أنَّ تلك الرؤية قد عملت على تغيير المأثورات الأعجمية أيضاً خـلال القرون الـلاحقة، بمـا يضفي عليها سمات النية الثقافية الجديدة.

إنّ تداول ما هو أعجمي وسط بنية ثقافية عربية إسلامية ، خلال مدة طويلة مثل هذه ، يجرده من خصائصه ، ويكسبه خصائص جديدة . ولنا مثال آخر ، نقيس عليه ، فإذا كان كتاباً مترجماً إلى العربية مثل «كليلة ودمنة» قد لحق به ما لحق ، رغم محافظته على متنه مدوناً ، فكيف بالمأثورات الشفاهية التي عاصرته ، وظلت بعده رهينة المشافهة . بل إن التأليف ، بما فيه الخرافي ، لم يكن يُعنى بالأصول القومية للآداب ، بعد أن ذابت في بوتقة جديدة واحدة . فالجهشياري عمل على اختيار وألف سمر من أسمار العرب والعجم والروم وغيرهم ، كان يأخذها عن المسامرين والكتب المصنفة في الخرافات ، دون أن ترد إشارة إلى إنه تعصب يأخذها عن المسامرين والكتب المصنفة في الخرافات ، دون أن ترد إشارة إلى إنه تعصب ليدلل بقرائن أكيدة تثبت الأسمار التي اختارها ، وهي أربعمائة وثمانون سمراً ، لكان لدينا ما الأذخيرة مؤثقة من الخرافات التي كانت متداولة في القرن الرابع شاهداً ، على الأصول المذوبة في ثقافة ذلك العصر .

في ضوء هذه الصورة، ينبغي علينا معاينة أصر كتاب وألف ليلة ولبلة، فالراجح أن بعض الخرافات التي يتضمنها، كانت من المرويات الشفاهية في الحواضر العربية الإسلامية قبل القرن الرابع، وسواء كانت في بذورها الأولى عربية (= جاهلية) أم أعجمية (= هندية، فارسية، رومية)، فإن النداول الشفاهي لها أضفى عليها خصائص تفوق في أهميتها، تلك التي يفترض وجودها إذا كانت قد انحدرت إلينا من أزمنة قديمة أو مواطن أخرى.

وترجح النسخ المتداولة الآن من وألف ليلة وليلة، التي لم يفلح أحد في إلحاقها بنسخة أم، أن الكتاب، قد نجح في اجتذاب الخرافات والحكايات الشعبية المتداولة في القرون الأولى، فضلاً عما ورد في كتب الأخبار العربية وربما تقدم خرافات الحيوان التي وردت متعاقبة في الكتاب، والأخبار العربية التي وردت هي الأخرى مما في مكان آخر، وليلاً على وحكايات الوعظ، والخرافات ذات الجبلور الإسرائيلية، التي يضمها مكان آخر، دليلاً على اندغام خرافات ذلك العصر، يضاف إلى ذلك دخول حكاية خرافية هندية معروقة هي وسندباد الحكيم،، اتخذت لها عنواناً جديداً هو وحكاية الملك وولد، والجارية والوزراء السبعة،، والحقت به سيرة شعبية من غير نوع الخرافات هي وحكاية الملك عمر النمان وولديه شركان وضوء المكان، وشغلت جزءاً كبيراً منه، وبعض قصص البحار التي لا تعرفها إلا النسخ المتأخرة مثل وحكايات السندباد،. كل هذا يقدم دليلاً على أن التضخم الذي أصاب الكتاب إنما يعود إلى عمل الرواة والنساخ في إدراج المأثورات الحكائية ضمن إطار عام هو مناسبة التخريف الذي تقوم به شهرزاد لشهريار. ويرجح، فضلاً عن كل هذا، أن تكون أسيار الجهشياري وسهل بن هارون وعلى بن داود والعسابي وأحمد بن أبي طاهر وابن العطار وابن دلان، قد وجدت لها مكاناً في هذا المتن، الذي يحتمل الإضافة، ويتقبل مزيداً من الخرافات. ودليل ما قدمنا وحديث خرافة، الذي وجد مكاناً أساسياً في صدر الكتاب، وتعددت رواياته، وجرى تغيير في بعض أحداثه، وإن ظل ينتعي إلى أصله.

يقول محسن مهدي الذي بذل جهداً مضنياً في البحث والمقارنة والمقساهاة، بين نسخ الكتاب المعروفة، ليتحقق من أيها الأصوب، والأقرب إلى النسخة الأم المفقودة: وإن قصص العرب من مفاخر ما نضح به طبعها وأبدعه خيالها وسفاه ذرقها، شاعت بينها في جاهليتها وبعد إسلامها وتناقلها أهل الوبر والحضر منها، وسارت إلى غيرها من الأمم حتى طبق ذكرها الأفاق، ونقلتها الأعاجم فأذابت قلوبها وسحرت عقولها، ولم يجمع كتاب من قصصها وحكاياتها وأمثالها ما جمعه هذا الكتاب، ولا حظي غيره بما حظي به عندها وعند غيرها، نقلته الرواة في المدن المعمورة وأنس به أهل الحضر في منازلهم أوقات سمرهم وارتاحت له نفوس الصناع والتجار بعد فراغهم من صناعتهم وتجارتهم. سعدت بسماع ما احتواء العامة واعتبرت برموزه وإشاراته الخاصة، الأ.

ويقود البحث محسن مهدي إلى القول إن الكتاب ولا يُعرف مؤلفه أو من روى أو جمع النسخة الأم،، ويعزى ذلك إلى الرواة والنساخ الذين ومنهم من نقله بشيء من اللدقة ومنهم من نقله دون أن يتقيد بلغة أصله، ومنهم من أعاد صياغة أصله وتركيه بصورة يفهمها القراء ويرغب فيها القصاص المعاصرون له. ثم إن النساخ لم يتحرجوا من تغيير لغته ووضع ألفاظ معروفة عندهم مكان ألفاظ لم تعد دارجة في أزمانهم. ولما لم يكن غرض الكتاب تعليم

محسن مهدي: كتاب ألف ليلة وليلة من أصوله العربية الأولى، ليدن 12.

العلوم والأداب واللغة الفصيحة، وإنما غرضه الحكاية والسمر، لم يتورع النساخ ورواة القصص والسير من أن يقحموا فيه، ويضيفوا إليه قصصاً اخرى ارتضاها ذوقهم أو فهم ه<sup>600</sup> فعلاً إن الكتاب خلافاً لكثير من الكتب، يحتمل الإضافة، ويحتمل الحذف، وقد أفضى البحث الممعق الذي أجراء محسن مهدي للنسخ التي عثر عليها للكتاب، خلال القرون الأربعة الأخيرة، إلى تحقيق من الكتاب من جديد، فلم يشت فيه سوى إحدى عشرة الأربعة الأخيرة الى الكتاب. ولكنه مهد حكاية, وعد غيرها مما هو موجود في النسخ الأخرى دخيلة على الكتاب. ولكنه مهد لذلك، بمدخل موسع نقد فيه النسخ المطبوعة وأرجعها إلى أصول عرضت للتزييف، أكثر مما احتفاظت بالأصول، إن أقدم ما استفاع محسن مهدي العثور عليه، طوال بحث استمر عقدين، هو الرجوع بالنسخة التي حققها إلى القرن النامن الهجري (= الرابع عشدين مهدي ادا كان مين ما بحثنا وما بحث محسن مهدي ثمة أربعة قرون أخرى حالكة، لا يعرف فيها ما حل بالكتاب.

لقد أشارت معضلة أصول ألف ليلة وليلة ومصادره ومؤلفيه، كثيراً من الباحثين المحدثين، سواء من العرب أمن الباحثين المحدثين، سواء من العرب أم من المستشرقين، وأجروا بحوثاً طويلة ومعمقة حول هذه المعضلة، لم تصل إلى نتائج محددة. ولتشعب الآراء واستحالة عرضها، عرضاً وافياً، بسبب كثرتها، وتوسعها، صنعنا مسرداً بها يبين أبرز المواضيع التي أثيرت حول الكتاب، يقابلها الرأي، ثم صاحب الرأي وختمناه بالمصادر التي أوردت الآراء.

تكشف لائحة الثاليف، عن الأراء المثارة بصدد أصول الكتاب، وهي تتراوح بين عدّه هندياً أو فارسياً أو عربياً أو خليطاً من الجميع.أو بعضها، وتكشف أيضاً أن الأراء الخاصة بمصدر الكتاب، تقرنه بـ «هزار أنسانة، وحكايات عربية ألفت ودمجت فيه. كما تكشف عن خلاف في الرأي حول مؤلفه. وتاريخ تاليفه وجمعه.

إنَّ الاراء التي عرضتها لائحة التاليف، لم تمال جهداً في البحث عن الإشكالات المحيطة بالكتاب، لكنها، فيما نرى، حاولت إسقاط وعي حديث لتشكل الحكاية الخرافية وظهورها على زمن، كانت فيه الأداب، وبخاصة الحكايات الشفاهية، ترتحل دونما موانع، و معاد تشكيلها طبقاً للبنية الثقافية السائدة آنذاك.

يقود البحث في تاريخ والف ليلة وليلة، بوصفه واحداً من أهم ذخائر الحكاية الخرافية، إلى الوقوف أيضاً على ذخيرة ثانية، لم تنل الشهرة التي استأثرت بها المجموعة

 <sup>(1)</sup> كتاب الف ليلة وليلة من أصوله العربية الاولى 23، وقد بحث في هذا الموضوع أيضاً سهير القلماوي،
 ألف ليلة وليلة، القاهرة 93، وحسين فوزي، حديث السندباد القديم، القاهرة 185.

مسرد تأليف كتاب ألف ليلة وليلة وأصوله

| صاحب الرأي                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الرأي                                                                                                             | الموضوع         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| شليخل، كوسكين، بريزلسكي، السدروف، فترنيش غالان. برتن، مكدونالد، علي أصغر حكست، آم معز. برناش، محدن مهدي، خلوصي، الصالحاني، الشيرواني، لين، دوساسي. الرستروب، فون هامر، البيديف، طرشونة، ميخائيل عواد، موسى سليمان، دورلاين حسين فوزي. الرياد ودرا سكوت. الزيات، ليتمان، بورسون، فاروق صعد. | هندي<br>غوبي<br>هندي + فارسي<br>+ عربي<br>هندي + فارسي<br>فارسي + عربي                                            | أصول الكتاب     |
| برتن، ديرلاين، علي أصغر حكمت.<br>مكدونالذ، فون هامر.                                                                                                                                                                                                                                       | هزار أفسانه<br>هزار أفسانه +<br>حكايات عربية                                                                      |                 |
| السزيات، أوستسروب، فؤاد حسنين، دوساسي، ليتمسان،<br>طرشرنة، سليمان، حسين فوزي.<br>الشيرواني، الصالحاني، شوفان، خلوصي.<br>القلماري، لين.                                                                                                                                                     | جماعي التأليف<br>مؤلف عربي<br>مؤلف شعبي مجهول                                                                     | مؤلفه<br>الكتاب |
| الزيات الصالحاني، القلماري، فؤاد حسنين، متر يعليكي،<br>نيفة روض حد.<br>نيفة روض دخلومي، هلال ناجي، دوسامي، المنجَد.<br>مكدونالد.<br>برتن، ليتمان.<br>جرتي، ويدان.<br>جردي، زيدان.                                                                                                          | ازمنة غير محددة<br>العصر الغباسي<br>العصر الفاطمي<br>القرن 6 هـ = 12 م<br>القرن 9 هـ = 15 م<br>القرن 10 هـ = 16 م | نالِف الكتاب    |
| برتن بعليكي.<br>لين<br>الزيات.<br>مخاليل عواد.<br>مكدرنالد.                                                                                                                                                                                                                                | الغرنان 13 - 16 م<br>1475 - 1525 م<br>1517 - 1526 م<br>930 هـ (= 1523 م)<br>القرن الثامن<br>عشر الميلادي          | الجنع           |

دائرة المعارف الإسلامية، سهير القلماري، ألف ليلة وليلة، صفاء خطوصي: دراسات في الأهب المقارن والمذافعية الموسات عنه الروق سعد: من وحي الف ليلة وليلة، حسين فوزي: حديث السنداه القديم. سلاح الدين المستجد: عروس الروس، ديرلامن: المحكاية المزافقة، الزيات: تاريخ الأدب العربي، فؤاد حسين: قصصنا الشعبي، محسن مهدي: كتاب ألف ليلة وليلة من أصوله العربية الأولى، معمود طرشونة معنال إلى الأدب المقارن وتطبيقه على ألف بلية وليلة، ليبدف: أثر الموروث الشعبي للجنرب العربي في ألف ليلة وليلة، ميذات العربية في القرن الرابع. عبد الملك =

الأولى، ونعني بها ومانة ليلة وليلة، التي تتفق والأولى، ليس في حكاية الإطار، إنسا في تضيينها حكايات تردد بعضها في الليالي. إذ يرى محمود طرشونة، محقق الكتاب، أنه وسابق لألف ليلة وليلة، ملذلاً على ذلك بالمقارنة بين الكتابين ومعتمداً على آراء جودفوي وسهير القلفاوي وبرزيلوسكي". وإلى جانب هاتين اللخيرين، توفرت لدينا مجموعة حكايات أخرى بعنوان والحكايات العجيبة والاخبار الغربية"، وتضمن هي الأخرى حكايات أخرى بعنوان والحكايات العجيبة والأخبار المنبعة إلى أن وهذه الحكايات أقدم من الألف ليلة فهي الصورة التي بدأ بها البرب ينقلون الحكايات العرب ويشعونها على اساسهاء"، ويرجح أن هذه الحكايات، هي ذاتها التي أشار إليها ابن النديم، ونسبها إلى الجهشياري. وهذه الذخائر الحكايات، متكون المتن الذي نعتمد عليه في التحليل الفني لسردية الخرافة في الفصل اللاحث.

.

<sup>=</sup> مرتاض: ألف ليلة وليلة: دراسة سيمائية تفكيكية لحكاية حمال بغداد، موسى سليمان: الأدب القصصي عند العرب. He art of Story - Telling. F.J. Gha Zoul: The arabain nights:

 <sup>(1)</sup> مائة ليلة وليلة، دراسة وتحقيق محمود طرشونة، ليبيا \_ تونس ونحيل بهذا الصدد إلى المقدمة الموسعة للكتاب 15-55.

<sup>(2)</sup> الحكايات العجيبة والأحبار الغريبة، تحقيق هنس وير، بيروت، 1956.

<sup>(3)</sup> المنجد، عروس العرايس، بيروت 13.

### البنية السردية للحكاية الخرافية

## 1 - خرافة شهر زاد والحكاية الاطارية:

إنَّ دواعي البحث في البنية السردية للحكاية الخرافية، توجب الوقوف على الخرافة الأكثر شهرة في تاريخ الثقافة العربية \_ وربما الإنسانية عامة \_ ألا وهي خرافة شهرزاد التي تؤطر الخرافات التي وردت في ذخيرتين أساسيتين من ذخائر الخرافة، وهما «ألف ليلة وليلة» وومائة ليلة وليلة». ذلك أن ما ورد فيهما من خرافات، قد خضع مباشرة لـ «شهرزاد» بوصفها راوية لتلك المتون الخرافية.

عُدَّت خرافة شهرزاد أنموذجاً عالمياً للحكاية الإطارية، التي تعرفها ومياجير هاردت، بأنها وذلك السرد المركب من قسمين بارزين، ولكنها مترابطان، أولهما: حكاية أو مجموع الحكايات التي ترويها شخصية واحدة، أو أكثر، وثانيهما: تلك المتون وقمد رويت ضمن حكاية، أقل طولاً وإثارة، بما يجعلها تؤطر تلك المتون، كما يحيط الإطار بالصورة، ولقد إنصفت خرافة شهرزاد بذلك كونها انطوت على إمكانية غير محدودة لتأطير خرافات كثيرة، الأمر الذي جعل تودروف يصفها بأنها، من والأدب الإسبادي، لأن والتأكيد فيها يكون دائماً على الإسناد، وليس على موضوعه، ...

تورد النسخ المختلفة من وألف ليلة وليلة، خرافة شهرزاد، في الصفحات الأولى والأخيرة من الكتاب، وما متنة، كما هو معروف، إلاّ ما وتخرّف، به شهرزاد لشهربار. وثمة اختلاف في رواية الخرافة، بما لا يؤثر في بنيتها السردية، بين نسخة وأخرى، أما رواية ومائة ليلة وليلة، لها، فإنها تختلف عما أوردته روايات وألف ليلة وليلة،

تدور خرافة شهرزاد، في وألف ليلة وليلة، حول ملكين شقيقين، هما وشهريار، ووشاه زمان، إذ يرسل الأول، وهو ملك الصين، في طلب أخيه ملك فارس، فيستجيب لطلبه،

The Poetics of Prose, P.67. (2)

Gerhardt, The art of story-telling, P.395.

ويغادر مملكته، ولكنه يعود إلى بيته، لشيء افتقده، فيجد زوجته وعبداً له معاً في فراشه، فيقتلهما حالًا، ويستأنف رحلته إلى مملكة أخيه، وقد باغته الهم والحزن والحيرة لما جرى له، ويعتزل الحياة في قصر ملحق بقصر أخيه، وتفشــل محاولات الأخ في الاطــلاع عـلى حقيقة أمره، وفي يوم ما، يدعوه وشهريار، لمصاحبته في رحلة صيـد، لكنه يمتنـع، ويظل حبيس القصر يتفكر في أحواله، وقد شحب لونه، وتغيرت طباعهُ وفيما يغادر أخوه القصر إلى الصيد، ينتبذ هو مكاناً جوار نافذة القصر، تطل على بستان ملحق به، إذ يفاجاً بزوجة أخيه وجواريها وعبيدها، يمارسون الحب بين الأشجار دون خوف، ويتيقن أن ذلك يتكرر كلمــا غاب شهريار عن قصره، فيهون على نفسه، ما جرى له، مقارنة بما يجرى لأخيه، فيسترد عافيته ولونه، ويكتشف أنه ليس وحيداً فيما أصابه. وحالما يعود شهريار من رحلته، يلاحظ علامات التغير على وجه أخيه شاه زمان، ويرجوه أن يخبره بأمره، لكن شاه زمان يتردد في كشف الحقيقة، وبسبب من إلحاج أخيه ورجائه، يخبره عن السبب الذي جعله يعتزل الحياة ويتغير حينما وصل زائراً، وذلك لأنه اكتشف خيانة زوجته له، لكن كشف جانب من حقيقة الأمر، جعل ٥شهريار، يشدد في إلحاحه، عن السبب الذي جعله يعـود إلى ما كـان عليه، فيخبره، بعد تردد، بما رأى في بستان قصره، لكن «شهريار» لا يصدق قوله، فيدعوه أخوه لتدبير حيلة، تقوده إلى كشف حقيقة زوجته، وذلك بأن يعلن عن خروجه في رحلة صيد، ثم يعود خفية، لمراقبة ما يجري في حديقة القصر وبذلك يطلع على أمر خيانة زوجته له، فبقرر الأخوان، في ضوء ما جرى لهمًا، هجرة مملكتيهما، والبحث عمن يواسيهما في الماساة التي وقعا فيها، فتقودهما قدماهما إلى ساحل بحر هائج، سرعان ما تقذف أمواجه الصاحبة جنيًّا صْخماً إلى الشاطيء، فيلجآن خوفاً منه إلى شجرَة قريبة، يتسلقان جذعها، ويختبآن بين أغصانها، فيما يتجه الجني إلى الشجرة نفسها، وهو يحمل صندوقاً على رأسه،ويتكيء عليها، ويفك أقفال الصندوق، فتخرج منه جارية جميلة، خطفها ليلة عرسها، فيـواقعها، وتأخذه بعد ذلك إغفاءة نوم، وحالما ترفع الجارية نظرها إلى أغصان الشجرة، تكتشف أمر شهريار وشاه زمان، فتطلب إليهما، إيماءً، أن ينزلا ويواقعانها، وإلّا أيقظت الجني إن هما امتنعا عن تحقيق رغبتها، فيستجيبان خوفاً، وحالما يفرغان منها، تأخذ خاتميهما، وتضيفهما إلى خواتم كثيرة في كيس تحمله معها يتراوح عـدد الخواتم بين مـائة وخمسمـائة حسب اختلاف نسخ كتاب وألف ليلة وليلة، وتخبرهماً، بأنَّ عدد الخواتم في الكيس يساوي عدد الرجال الذين واقعوها في غفلة عن الجني، على الرغم من شدته وجبروته، واحتجازها في صندوق مقفل في قاع البحر، لا يعـرف مكانـه أحد. فيتعجب الملكـان من أمرهـا، غايـة العجب، ويستهجنان ما جرى لهما، مقارنة بما يجري لهذا الجني المخيف، فيقرران العودة إلى مملكتيهما، والاندماج في الحياة ثانية، مقرين بعجزهما إزاء حيل النساء، إن أردن شيئاً ما. وحالما يصل الأخوان مملكتهما، حتى يقتل شهربار زوجته وخدم القصر رجالاً ونساء، ويقرر أن لا يتزوج سوى امرأة عذراء، يقتلها بعد أن يمضي ليلة معها، إلى أن يتمذر على الوزير الحصول على فتاة بكر، قصلح زوجة للملك، صوى ابنته الكبرى وشهرزاده التي وقرات كتب التواريخ وسير الملوك المتقدمين، وأخبار الأمم الماضين، أم وما أن يبلغها الوزير بالأمر حتى توافق قائلة وبالله يا أبت زوجني هذا الملك، فإما أعيش، وإما أكون فذاء لبنات المسلمين، وسبأ لخلاصهن من بين يديمه ألى ويتزوج شهريار من شهرزاده نقدا في ليلة الزواج، تحدثه بأحاديث عجبية وطريفة، تستغرق ألف ليلة، فلا يعل من خرافاتها، ولا ليستطبع قتلها شأن غيرها، لأن قتلها، صيفقده من يخرف له كل مساء، إلى أن تمضي الف يبتعلج قتلها شأن غيرها، لأن قتلها، ميفقده من يخرف له كل مساء، إلى أن تمضي الف نجاحها في تغيير وجهة نظره تجاه السيداء، ولكلا الأمرين يضافران معا، ليصرف شهريار عن المضي في قراره القاضي بقتل المرأة المغذراء، الأمرين يضافران معا، ليصرف شهريار عن المضي في قراره القاضي بقتل المرأة المغذراء، إثر افتراعه لها، خشبة الخيانة.

أما رواية ومائة ليلة وللخرافة ، فتختلف في تفاصيلها ، وإن تطابقت مع رواية والف ليلة و في الغرض ، إذ يظهر مؤلف خرافات يدعى وفهراس الفيلسوفي وقعد استدعاه أحد الملك إلى قصره ، لأنه علم أن له كتاباً خرافياً في مائة ليلة وليلة ، ويتدىء رواية خرافات الملك إلى المائة وليلة ، ويتدىء رواية خرافات النابالي المائة وليلة للملك ، بحكاية حول ملك من ملوك الهند، يدعى ودارم وهو ملك كبيرة ، تعكس صورته ، ويسأل خلال ذلك أرباب دولته ، قائلاً ومل تعلمون أحداً في الدنياء أحسن مني صورة؟ "أن فيكون الجواب دائماً بر (لا) ، إلى أن كان في بعض السنين ، إذ أحسن مني صورة؟ "أن فيكون الجواب دائماً بر (لا) ، إلى أن كان في بعض السنين ، وجمالاً. فما كان من الملك دارم ، إلا أن أمر الشيخ ، بالرجيل إلى خراسان واصطحاب وجمالاً . فما كان من الملك دارم ، إلا أن أمر الشيخ ، بالرجيل إلى خراسان واصطحاب لكن الفتى ، ويدعى (زهر البساتين) يتذكر حاجة نسيها ، تضطره إلى الرجوع إلى الهند، ويدعى (زهر البساتين) يتذكر حاجة نسيها ، تضطره إلى الرجوع إلى الهند فبحاة فيجد زوجته وهي ابنة عمه ـ وعباد معا في الفراش ، فينجد وبعد المي موساحية الشيخ لهى الذي يخبر الملك دارم ، إذ يفاجا الاعير، أن الفتى غير جميل ، بخلاف وصف الشيخ له الذي يخبر الملك أن مرصاً شديداً الم به في الطريق ، غير لونه ، وأثر في وصف الشيخ له ، الذي يخبر الملك أن مرصاً شديداً الم به في الطريق ، غير لونه ، وأثر في وصف الشيخ له ، الذي لونه ، وأثر في

<sup>(1)</sup> ألف ليلة وليلة، بيروت 10:1، وكتاب ألف ليلة وليلة من أصوله العربية األولى 66.

<sup>(2)</sup> م.ن 11-10:1 م.ن 66.

<sup>(3)</sup> مائة ليلة وليلة 68.

صحته، فيأمر الملك، بأن يعتنى بالشاب في قصر يجاور قصره، إلى أن يسترد عافيته، وفيما يتفكر (زهر البساتين) بما جرى له مع زوجته، يعثر على باب في القصر، يفضي به إلى قبة مطلة على بستان وسط قصر الملك، وسرعان ما تظهر ثلة من جوار حسان وسيط البستان، ينهن جارية أكثرهن جمالاً وحسناً، تأسرهن بالاختضاء وتنتمي ظل شجرة، إذ يجيء عبد أسود، يواقعها هناك، وينصوف بعد ذلك، وما أن يعرف (زهر البساتين) أن تلك الجارية هي زوجة الملك دارم، حتى يهون ما جرى له، مقارنة بما يجري لملك الهند، فيهلده زوجة الملك دارم، حتى يهون ما جرى له، مقارنة بما يجري لملك الهند، فيهلده بالقتل إن يشر استغراب الملك دارم، فيهلده بالقتل إن يش عقية أمره، فيجده وجماله، الأمر الذي يشير استغراب الملك دارم، فيهلده الذي جعله يعرض ويفقد جماله، وبالسبب الذي جعله يعرض ويفقد جماله، وبالسبب الذي جعله يعرض ويفقد جماله، وبالسبب الذي الملك دارم من دعواه بالأسلوب الذي اتبعه (الف ليلة وغام بأعادة الفتى إلى ذويه، ويفتل زوجته وجواربها وخدمها، ويومنتم عن الزواج إلا من عذراء، يامر بقتلها بعد أن يمضي ليلته معها، وتجري الأحداث على زائد ويمائل أحداث (الف ليلة وليلة) باستثناء أن شهرزاد في (مائة ليلة) لا تمضي برفقة الملك عدد الليالي التي أمضتها في (الف ليلة وليلة).

إن الاختلاف بين روايتي الخرافة، لا يتعلق بأحداثها ومغزاها وإنما بـ (زمن السرد) لكل منهما، فزمن رواية (ألف ليلة) مكّن (شهرزاد) من كسب الوقت الكافي لتستبدل الموت بالحياة، فيما لم يمنحها زمن ومائة ليلة، ذلك الأمر الذي جعلنا نجهل مصير وشهرزاد؛ فيها، فالخرافة مبتورة، ودمائة ليلة، لا تكفي الـراوية، لأن تتـذرع بطلب عفـو ملك فتاك مثـل شهريار. شأن رواية وألف ليلة؛ التي أنجبت فيها الراوية أطفالًا، وأفلحت في تغيير موقف الملك تجاه النساء، فضلًا عن أن زمن والف ليلة؛ مكن الراوية من تنظيم سلسلة طويلة ومتنوعة من الحكايات الخرافية التي يندر وجودها، في سفر مماثل آخر، بيد أن الاختلاف الأكثر أهمية، بالنسبة لبحثنا في وسردية الخرافة، يتعلق بمستويات السرد في روايتي الخرافة المذكورتين، ففيما تباشر شهرزاد روايتها في وألف ليلة، بوصفها الراوي الذي يؤطر الخرافات التي تنتظم في مستويات متتابعة، تبدو حكاية والملك دارم وشهرزاد، أكثر تعقيداً، إذ يضاف فيها مستوى آخر، هو مستوى رواية وفهراس الفيلسوفي، لملـك الهند الذي بعث إليه، ليحدثه بمائة ليلة وليلة، لكن من المفيد التأكيد هنا، أن مستويات السرد الداخلية التي تقع دون مستوى رواية شهرزاد، تزداد خصباً وغني في خرافات وألف ليلة؛ عنها في خرافات دمائة ليلة، ذلك أن طبيعة والمناقلة السردية، بين الرواة في كثير من خرافات وألف ليلة، تنتظم في متوالية من الرواية والتلقي، واستبدال في مواقع الراوي والمروى له، على نحو تفتقر إليه خرافات دمائة ليلة).

إن الوصف الذي خصصناه لخرافة شهرزاد، يظهر أنها خرافة بسيطة التركيب قليلة

الأشخاص، محدودة الأحداث، بيد أن ذلك التركيب البسيط، هو الذي جعلها تتصف بميزة القدرة على احتواء حكايات كثيرة فيها، إذ ما تتسم به الحكاية الخرافية عامة، وجود وأجزاء رخوة، في الفعل القصصي، يسمح باندراج أفعال قصصية ثانوية في سياقها، تتوالد باستمرار، وتغذى من الإمكانات السردية للحكاية الإطارية، التي هي بمثابة وحكاية أم، تمد الحكايات الثانوية بأسباب الحياة والبقاء، مما جعل الحكاية الخرافية، تتقبل في سياقاتها، كل ما هو غريب من الأحداث والوقائع، شرط أن يندرج في بنيتها السردية بوساطة راوٍ جديد، يحمل على كاهله حكايته الخاصة أو حكاية رويت له، فما تنصف به الخرافة، كما يقرر تودروف، هو «أن ظهور شخصية ما يفضي إلى ظهور حكاية جديدة، الله ولما كان ظهور الشخصيات يتم، في الحكاية الخرافية، بتوال مطرد، فإن الخرافة، أصبحت إطاراً مناسباً لتضمين مضاعف من الحكايات، تندرج فيه حكاية داخل أخرى، مما يقود إلى تفريخ مزيد من الحكايات، داخل الحكاية الإطارية. ويحسن أن نمثل على ذلك بخرافة شهرزاد نفسها، كما وردت في روايتي وألف ليلة، وومائة ليلة ». إذ يتضح تماسك الفعل القصصي إلى أن يتم اللقاء بين شهرزاد وشهريار، أو دارم. ثم يبدأ ذلك الفعل يفقد تماسكه،، حينما تبدأ شهرزاد بـ «التخريف»، إلى درجة، ينخرم فيها الفعل القصصي، حيثما تظهر شخصية جديدة، وحالما تظهر شخصية وشهرزاد، في سياق الخرافة، يتوقف أو يكاد الفعل القصصي المكون للخرافة، ويتحول شهريار أو دارم إلى مروي له، يتلقى عن شهرزاد، ستاً وتسعين حكاية متكاملة، تنطوى على مئات الحكايات الثانوية في وألف ليلة، وثلاث وعشرين حكاية متكاملة، تندرج فيها عشرات الحكايات الثانوية في وماثة ليلة،، في وقت تغيب فيه، أو تتنحى جانباً، بعض مكونات البنية السردية للحكاية الأم. مما يدل دلالـة لا تقبل اللبس، على الإمكانية غير المحدودة، لتقبل الحكاية الخرافية لحكايات دخيلة في سياقتها السردية. وفيما أتاح زمن السرد في وألف ليلة، لشهرزاد تنضيد ذلك العدد الكبير من الحكايات، حدد زمن السرد في دمائة ليلة، قدرتها في تنضيد عدد مماثل لذلك العدد. مما جعل خضوع المروى له في وألف ليلة، نوعاً من الخضوع الذي تفرضه هيمنة الراوي، إذ ليس أمام شهرزاد، إلا أن تنفنن في ترتيب خرافات متتالية ، تصرف الملك عن قتلها ، وتجعله أسبر خرافتها، ذلك أن شهرزاد وتعيش لأنها تستطيع أن تروي الحكايات، ( وكما يقول جيرالد برنس، فليس أمامها، سوى وتوظيف موهبتها، بوصفها راوية حكايات، وإلا فمصيرها الموت، ". تتميز الحكاية الخرافية ، عثلة بخرافة شهرزاد ، بتعدد مستويات الرواية ، التي تترتب

The Poetics of Prose, P.71.

Ibid, P.73.

<sup>(1)</sup> 

Reader - response criticism, P.8.

على طبقات، تغلف كل واحدة الأخرى، مما يجعل الفعل القصصي عرضة للخرم والتمزق والإرجاء، إزاء أي فعل خارجي، فالحكايات المنسوبة رواية إلى شهرزاد، تهيمن على الخرافة الأصلية، بل إن ضمور تلك الخرافة، وتشتت بعض وقائعها، يعود، في حقيقة الأمر، إلى غنى حكايات شهرزاد وتنوعها وعددها. مما جعل تلك الحكايات، تستأثر بالاهتمام، أكثر من الحكاية التي تتبوأ فيها شهرزاد مكانة مهمة، بدليل اقتران الكتاب، بعدد الليالي التي أمضتها شهرزاد في رواية تلك الحكايات، ليس ذلك، فحسب، بل إن الجزء الأخير من الخرافة، يؤجل إلى أن تفرغ شهرزاد من حكاياتها، وذلك إنما يشير إلى الأهمية الاستثنائية لمكون الرواية في الحكاية الخرافية. بيد أن استئثار الرواية بمكانتها المهمة تلك لا يعني أبداً، أن مكون الرواية، يشتغل في معزل عن مكون المروى، ذلك، أن المروى، ممثلًا بالحكاية، يعمل معاً في إنجاز مهمتين متزامنتين، الأولى: تنظيم سلسلة الحكايات الثانوية بالتتابع. والثانية تغذية الفعل القصصي بصورة غير مباشرة، بأسباب التطور. فرواية شهرزاد لعدد كبير من الحكايات طوال ألف ليلة وليلة، قد عمل على توفير أسباب جديدة، تصرف الملك عن تنفيذ قرار القتل، سواء أكانت تلك الأسباب تتعلق بإنجاب شهرزاد لعدد من الأولاد الذكور الذين سيرثون أبيهم، أم فيما أحدثته من تغيير جوهـرى في موقف من المرأة. فالإرجاء المتعمد لنهاية الخرافة، عمل خفية على تغذية الفعل القصصى لخرافة شهر زاد.

إن الوقوف على مكونات البنية السردية في خرافة شهرزاد، مهد لنا السبيل، للاقتراب إلى البنية السردية للحكاية الخرافية بصورة عامة، فإلى مكوني الراوي والمروي له، وأثرهما في تحديد مستويات السرد في الخرافة، نخصص الفقرة الآتية.

## 2- مظاهر ثنائية الراوي والمروي له:

تقدّم الحكاية الخرافية أشكالاً متنوعة للراوي المفارق لمرويه، بل إن هذا الراوي سمة مميزة من أخص سماتها. ولعل في وفهراس الفيلسوفي وشهرزاده وهما يرويان حكايات رويت لهما، وأحياناً حكايات وصلتهما عبر سلسلة من الرواة، ما يدلل على موقع الراوي المفارق لمرويه في البنية السردية للحكاية الخرافية، وشأن ذلك الراوي، يظهر مصاحباً له، مروي له يلازمه، ويترتب على ذلك القول، أن الحكاية الخرافية ما هي إلا المسروي الذي يرويه راو لمروي له، ولعل في نموذج وشهرياره وودارم، ما يدلل على أهمية المروي له في الحكاية الخرافية، فلولاهما، ولولا استعدادهما المنقطع النظير للاستماع إلى حكايات شهرزاد، ما كان، من الناحية السردية ممكناً تصور وجود ذخيرتين كبيرتين من الخرافات،

بالشكل الذي بنيت عليه. أو وصلت إلينا فيه.

إن ثنائية النطق والاستماع التي تحيل على ثنائية الراوي والمسروي له، هي المسوقه الاساسي للبنية السردية في الخراقة وسنقوم بفحص بعض مظاهر هذه الثنائية، وأثرها في بنية الخرافة. من خلال وقوفنا على تجليات هذه المظاهر، مؤكدين ابتداء أمرين، اولهما، إن الحكاية الخرافية، سواء أكان راويها مفرداً أم جماعة، والمروي له مفرداً أم جماعة، فإنها لا بد من أن تنظوي على أكثر من حكاية متضمنة، وبعبارة أخرى، فإن الاستقراء لم يسورد لنا حكاية لا تنظوي على تضمين حكائي، بغض النظر عن تعدد الرواة أو المروي له، وثانيهما، أننا لن نقف على الموبول الذي، يتجلى ظهوره الخاطف وغابه في عبارات وجمل مسوخة تقدم الحكاية مثل وحكى» أو وبلغني، أو وزعموا،، ووقال صاحب الحديث، و. . الخ، فذلك الراوي المجهول، لا يعطي البنية السردية إلا حق ظهورها، أما صياغة مكونات البنية السردية، فمن شأن الرواة الذين يقعون دون مستوى ذلك الراوي المجهول.

من المظاهر البارزة في الخرافة تعدد رواتها الذي يترتب عليه تعدد في حكاياتها، مع بقاء المروي له مفرداً. وهذا المظهر يحكم بنية بعض الحكايات الخرافية في وألف ليلة وليلة، ومائة ليلة وليلة، وحينما نتحدث عن هذا المظهر يلزم التأكيد أن حضور شهرزاد بـوصفها راوية، وحضور وشهريار، أو ودارم، بـوصفهما مـروياً لـه. أمر محتم، لا يمكن الاستناء عنه أبدأ، وإنما التعدد بحصل في مستوى دون المستوى الذي يكونان هم فيه.

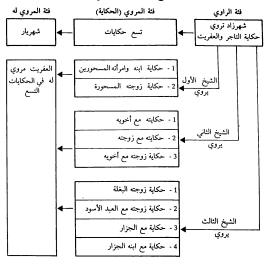
ففي خرافة والتناجر والعفريت، سيلاحظ أن رواية شهرزاد ما هي إلا إطار يشظم حكايات الشيوخ الثلاثة. وأن المروي له ما هو إلا إطار من خلاله يتشكل مروي له آخر هو العفريت، وبين تعدد الرواة وبقاء المروي له فرداً، تنوالـد حكايـات كثيرة، كما تكشف الترسيمة الآنية لخرافة والتاجر والعفريت، (راجع الترسيمة على الصفحة 100).

تكشف لنا الترسيمة أن حكايات الشيوخ تمر من خلال رواية شهرزاد وأنها تتجه إلى العفريت، عمد شهرزاد وأنها تتجه إلى العفريت، عمداقة أفقية كونهما يمثلان ثنائية النطق والاستماع، بينما العلاقة بين الرواة علاقة تتابعية، فكل منهم يعقب الأخر، وهو ما أفضى إلى أن ترتيب الحكايات، كما ورد في فئة المروي، يخضع لنسق متنابع، وثمة نعاذج كثيرة من الخرافات تدلل على شيوع هذا المظهر في الحكاية الخرافية، مثل وحكاية الملك وولده والجاربة وابن الملك رواة ويستمع إليها جميعاً، قبل أن يصدر ويكن الملك مروياً له، فيروون له ستاً وعشرين حكاية يستمع إليها جميعاً، قبل أن يصدر

<sup>(1)</sup> ألف ليلة 14:1 وكتاب ألف ليلة وليلة من أصوله العربية الأولى ص 72-85 و 689-701.

<sup>(2)</sup> ألف ليلة 3:929 ومائة ليلة 240.

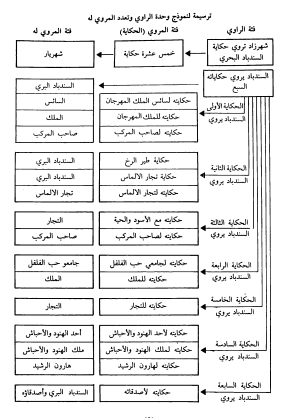
#### ترسيمة لنموذج متعدد الرواة إزاء مروي له واحد



حكمه النهائي بحق ابنه. وحكاية وحديث الأربعة رجال مع هارون الرشيده" إذ يروي أربعة رجال حكايات لـ وهارون الرشيد، يؤدي ذلك إلى إطلاق سراحهم من السجن.

وثمة مظهر لثنائية الراوي والمروي له، يتناقض والمظهر السابق، ويتمشل في بقاء الراوي مفرداً، وتعدد المروي له. مع توالد مزيد من الحكايات ضمن إطار الحكاية الأم، ومن أمثلة ذلك (حكاية السندباد البحري) ففي الوقت الذي تروي فيه شهرزاد لشهريار حكاية السندباد البحري، يقوم هو بنفسه برواية حكاياته السبع إلى السندباد البحري، ولا يكتفي بذلك، بل إن السندباد يروي لعدد كبير من المروي لهم، حكاياته، حيثما وقعت، وهذا يكشف تعدداً في مستويات المروي له، وثباتاً في مستوى الراوي، وذلك ما تؤشره فتنا

<sup>(1)</sup> مائة ليلة: 478.



الراوي والمروي له في الترسيمة الآتية الخاصة بـ وحكاية السندباد؛ ".

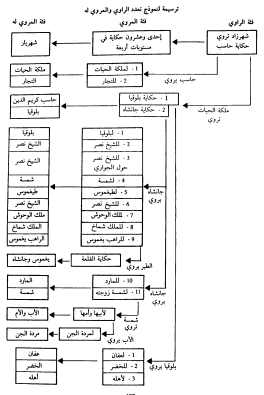
لو تأملنا حكايات السندباد، وهو الراوي الفرد في البنية السردية هنا، لوجدنا حكاياته السبع متعاقبة، كما أن الحكايات المضمنة فيها قد خضعت لنسق التعاقب نفسه، مما جعل التتابع هو الإطار الذي يحكمها. وفيما تنطلق روايات السندباد من مستوى واحد هو حكايته التي ترويها شهرزاد، فإن الحكايات الشانويـة المتولـدة داخل حكـاياتـه السبع تنـطلق من مستويات عدة. وعلى الرغم من ذلك فإنه، يهيمن بوصفه راوياً، على الحكايات، أساسية كانت أم ثانوية، كما تكشف ذلك فئنا الراوي والمروي. أما فئة المروي له، فتنتظم ضمن ثلاثة مستويات متعاقبة، إذ إن التلقي يمر من الشخصيات في الحكايات الثانويـة، إلى السندباد البري وصولًا إلى شهريار. فالفعل الذي أنجزهُ السندباد البحري، رواه إلى مروي له، شاركه الفعل أو التقاه بعد ذلك بقليل، مثل الملك المهرجان وسائسه، أو صاحب المركب، أو تجار الألماس، إلا أن روايته هذه لا تكتسب استقلالها الخاص بها، إلا ضمن الإطار الذي يروي فيه حكاياته إلى السندباد البري، فإذا وضعنا في الاعتبار، اندراج حكاية. السندباد في سياق خرافة شهرزاد، فإن الحكاية ذاتها، لا تتشكل سردياً إلا في ضوء نـظام الليالي الذي تبرمجه سردياً شهرزاد وشهريار. ونخلص من كل هذا، إلى تأشير مظهر آخر في البنية السردية للخرافة ألا وهو: تعدد واضح، في فئتي المروي له والمروي، يقابله بقاء الراوي مفرداً ويتجلى هذا المظهر أيضاً في وحكاية إسراهيم بن الخصيب مع جميلة بنت أبي الليث عامل البصرة، ١٠٠٠.

إلى جانب هذين المظهرين، ثمة مظهر ثالث، استأثر بالقسم الأعظم من الحكايات المخبية والأخبار الغربية، ويمكن تبدأ الغرافية في وألف ليلة، وومائة ليلة، ووالحكايات المعجبة والأخبار الغربية، ويمكن تبدأ للذلك عدد المنظهر المهيمن في البية السردية للحكاية الخرافية، وهو تعدد في الرواة والمروي والمروي له، والتعدد في الفئات المذكورة، يغفق وما أشرنا إليه من أن الخرافة نسيج روايات أكثر مما هي تكوين أقعال وأنها تنظوي على قابلية غير محدودة لنقبل أية رواية كانت في إطارها ولنقف، للتمثيل على هذا المظهر إزاء حكاية، وحاسب كريم الدين والتي تقدم أبرز الأمثلة على هذا المظهر، كما أن تداخل مكونات البنية السردية فيها يبلغ فيما نرى \_ أعقد أشكاله في جميع المتون الخرافية التي اشتغلنا عليها. ويحسن أولاً أن نصنع ترسيمة خاصة بمكونات البنية السردية للحكاية، وتراكب مستوياتها.

<sup>(1)</sup> ألف ليلة 139:3.

<sup>(2)</sup> ألف ليلة 360:4.

<sup>(3)</sup> م.ن 32:3



تكشف حكاية وحاسب كريم الدين، كما يتجلى ذلك من الترسيمة الخاصة بها، عن وجود سبعة رواة دون مستوى رواية شهرزاد وهم: حاسب كىريم الدين وملكة الحيـات ويعليخا، وبلوقيا وجانشاه والطير الأسود والجنية شمسة وأخيراً الملك شهلان، الذي هو أب للجنيّة شمسة زوجة جانشاه، وهؤلاء جميعاً يقومون بإرسال إحدى وعشرين حكاية إلى واحد وعشرين مروياً له، لا يتكـرر منهم أكثر من مـرة، سوى بلوقيــا والشيخ نصــر، وفي الوقت نفسه، تكشف الحكاية، أن فئة المروي تورد أربعة مستويات من السرد، أولهما: خاص برواية حاسب كريم الدين وملكة الحيات وفيه أربع حكايات. وثانيهما: خاص برواية بلوقيا وجانشاه، وفيه أربع عشرة حكاية. وثالثهما: خاصُّ برواية الطير الأسود والجنية شمسة وفيه حكايتان. ورابعهما: خاص برواية الملك شهلان وفيه حكاية واحدة. وكل ذلك ضمن حكاية حاسب كريم الـدين التي ترويهـا شهرزاد لشهـريار. وتكشف الحكـاية أيضـاً، أنَّ وشهرزاد، تتلقى الرواية عن راويين، هما: حاسب كريم الدين وملكة الحيات ويمليخا،، ولكنها لا تظهر بمظهر المروي له، وأن حاسباً كريم الدين يغيب بوصفه راوياً، بعد أن يروى حكايته لملكة الحيات، ويتحول إلى مروى له، حينما تبدأ ملكة الحيات تروى عن بلوقيا وجانشاه، ولا يظهر بوصفه راوياً إلا في نهاية الحكاية، حينما يروى للتجار الذين ادَّعوا أن الذئب أكله، وكانوا قد ألقوه في بئر العسل، جميع ما جرى له، ابتداء من خروجه من بشر العسل، ولقائه ملكة الحيات، واستماعه إلى حكاياتها العجيبة والكثيرة عن بلوقيا وجانشاه، ولقائهما الطويل بين القبرين، حيث يروي جانشاه لبلوقيا حكايته، مروراً بتعرفه إلى الشيخ نصر، ولقائه الجنيَّة شمسة، وصولًا إلى العودة إلى أهله، وهروب زوجته ببدلـة الريش، والنجاح في الوصول إلى قلعة وجوهر تكني، حيث تقيم مع أبيها الملك شهلان، ثم زواجه منها وعودته إلى مملكة أبيه في بلاد كابل. ولا تقتصر الحكاية على هذا التنوع في توالـد الحكايات، إنما يتحول فيها الراوي إلى مروي له، ويتضح هذا الازدواج في الوظيفة داخل البنية السردية، عندما تكون ملكة الحيات راوية لحكايتي بلوقيا وجانشاه، ويكون حـاسب كريم الدين مروياً له، وتكون هي مروياً له حينما يتكفل حاسب كريم الدين برواية حكايته. والأمر نفسه يكون حينما تزدوج وظيفة حاسب كريم الدين إذ يكون في خاتمة الحكاية راويأ للتجار وأهله، فيما كان مروياً له في جميع الحكايات التي قدمتهـا ملكة الحيـات. وتتكرر الحالة مرة ثالثة حينما يكون بلوقيا مروياً له أمام جانشاه، وراوياً أمام عفان والخضر وأهله. وهذا التداخل في مستويات الرواية، واستبدال مواقع فئات الراوي والمروي له، داخل البنية السردية للحكاية الخرافية، هـ و مظهـ ثابت من مـظاهرهـا الفنية ويكـاد يهيمن تمامـاً على الحكايات الرئيسة في ذخائر الخرافة العربية، كما يتجلى ذلك في حكاية وورد خان بن الملك جلعاده" وحكاية والخياط والأحداب واليهودي والمباشر النصراني فيما وقع بينهمه"
وحكاية والتاجر أيوب وابنه غانم وبته فتةه" وحكاية وحسن الصائغ البصري،" وحكاية
والحمال مع البنات،" وحكاية وقمر الزمان بن الملك شهرمان،" وحكاية وعروس
المرابس،" وحكاية وغرية الحسن مع الفتى المصري،" وغيرها كثير. ولما كنا نهدف إلى
كشف مستويات عمل الراوي والمروي له، يترجب علينا الأن استبدال علاقات التابع
الممودية التي تربط الرواة والمروي لهم بعضهم ببعض بعلاقات تتابع أفقية، كما وردت في
الترسيمة الخاصة بحكاية وحاسب كريم الدين، (راجع ص...) لتتكشف تلك المستويات
بصورة أكثر وضوحاً، على وفق درجات الرواية ودرجات المروي له.

(راجع الجدول على الصفحة.106).

تكشف المظاهر الثلاثة لتنوع علاقات الواري بالمروي له، عن أمر آخر غاية في الأهمية، وهو علاقة الراوي بالفعل الحكائي الذي يرويه، فإذا عدنا إلى الحكايات التي كشفت عن تلك المظاهر، وهي والتاجر والعفريت، ووالسندباد البحري، ووحاسب كريم الدين، ونظرنا إلى مكونات النية السردية من زاوية العلاقة بين الراوي والمروي، نجد أنّ تلك الحكايات تنطوي على ثوابت تصنف على وفق نصطين من العلاقات، أولهما: عدم وجود علاقة بين الراوي والفعل الذي يشكل متن المحاياة والله الأكثر دلالة علاقة وشهرزاد، بما تروي، فالعلاقة التي تربطها بالحكايات المذكورة تتحدد في إطار الفعالية الإخبارية التي تنهض بمهمة بناء الحكاية وشهرزاد المنعلة للملك السعيد

<sup>(1)</sup> ألف ليلة 219:4.

<sup>(2)</sup> م. ن 138:1 ووردت في كتاب والف ليلة وليلة من أصوله العربية الأولى، بعنوان ونصة الأحدب صاحب ملك الصين، ص 225 ووردت في كتاب والحكايات العجبية والأخبار الغربية، بعنوان وحديث الستة النفر، صر 45.

<sup>(3)</sup> ألف ليلة 231:1.

<sup>(4)</sup> م.ن 487:3.

<sup>(5)</sup> م ن 52:1 ووردت في والف ليلة وليلة من أصوله العربية الأولى بعنوان وقصة الحمال والصبايا الثلاث، 126.

 <sup>(6)</sup> م.ن 19:20 ووردت في والف ليلة وليلة من أصوله العربية الأولى بعنوان وقصة قمر الزمان وولديه الأمجد والأسعد، ص 533.

<sup>(7)</sup> الحكايات العجيبة والأخبار الغريبة 147.

<sup>(8)</sup> مائة ليلة 197.

| مستويات المروي له |                                 | مستويات الرواية |                                                                    |
|-------------------|---------------------------------|-----------------|--------------------------------------------------------------------|
| درجته             | المروي له                       | درجته           | الراوي                                                             |
| درجة أولى         | 1 - شهريار                      | درجة أولى       | <ul> <li>1 - شهرزاد تروي حكاية</li> <li>حاسب كريم الدين</li> </ul> |
| ا<br>درجة ثانية   | 2 - ملكة الحيات                 | درجة ثانية      | . ريم معين<br>2 - حاسب كريم الدين<br>بروي حكايته                   |
| درجة ثالثة        | 3 - حاسب كريم الدين             | درجة ثالثة      | يروي حكايته<br>3 - ملكة الحيات تروي<br>حكاية بلوقيا وجانشاه        |
| درجة رابعة        | 4 - الخضر وعفان                 | درجة رابعة      | 4- بلوقبا يروي حكايته<br>5- جانشاه يروي حكايته                     |
| درجة خامسة        | 5 - بلوقيا والشيخ<br>نصر وآخرون | درجة خامسة      | -                                                                  |
| درجة سادسة        | 6 - الملك شهلان                 | درجة سادسة      | 6 · شمسة تروي حكايتها                                              |
| درجة سابعة        | 7 - جانشاه والراهب يغموس        | درجة سابعة      | <ul> <li>7 الطير يروي</li> <li>حكاية الفلعة</li> </ul>             |
| درجة ثامنة        | 8 - مردة الجن                   | درجة ثامنة      | <ul> <li>8 الملك شهلان بروي</li> <li>حكايته شمسة</li> </ul>        |

وشهوياره. ولهذا فهي تندرج ضمن خصائص الراوي المفارق لمروية. كونها تنلقى الرواية عن راو آخر. وتلحق بشهريارا أيضاً هنا، وملكة الحيّات، في حكاية وحاسب كريم اللين، فهي تأخذ عن بلوقيا وجائشا، وتعطي إلى شهرزاد. وثانيهما: وجود علاقة مباشرة بين الراوي وما يروي، وذلك أنَّ الراوي في هذا النمط من العلاقة إنما هو شاهد على الفعل النصصب، وما يروي، وذلك أنَّ الروي في هذا النمط من العلاقة إنما هو شاهد على الفعل النصصب، والسندباد، في حكاية والتاجر والعفريت، ووالسندباد، في حكاية والمناجر والمغريت، ووالسندباد، في حكاية مصادر لهم يأخذون عنها رواياتهم، إنما يروون في حقيقة الأمر، ما جرى لهم فهم على نحو أو تخر حولها ذلك الفعل، ومضائص ذلك إلى أتخيم بمرويه، لغياب الصافة بينهم وبين ما جرى لهم، وإنّ كنان زمن الحكاية الار المنافق بينهم وبين ما جرى لهم، وإنّ كنان زمن الحكاية الاراء المتنافي من زمن الرواية ومثال ذلك السندباد البحري الذي يستحضر حكاياته بعد وقوعها، مما يوهم بأنه يندرج ضمن فقة الراوي المفارق لمرويه لكنّ تحديد الفئات بخصص لحلاقة الراوي بالمروي، وليس للغواصل الزمنية بينهما.

لقد ترتب على وجود هذين النمطين من العلاقات بين الراوي والمروي، ظهور صيغ خاصة للقول، ففيما يعتمد الراوي المفارق لمروبّه على صيغة إسنـاد الروايـة ورفعها إلى مصدرها، عبر سلسلة رواة، شأن الرواة في فن الخبر، فإنَّ الراوي المتماهي بمرويّ يباشر الرواية بنفسه، ومن خلال منظوره الخاص لما جرى له. وغني عن الفول إنَّ ذلك أدى إلى ظهور أُسلوبي السرد الموضوعي والذاتي في الحكاية الخرافية، كتيجة مباشرة لنمط الملاقة بين الراوي والمروي.

ومثلما وقفنا على علاقات الراوي بالمروي ينبغي الآن أن نقف على علاقات المروي له بالمروي.

لقد أشار برنس في بحثه ومقدمة في دراسة المروي له، إلى أهمية المروي له فقال: 
ولا يتحقق أي سرد في غياب المروي له، (افق المرو فيما القرل فيما وصل إليه، مؤكداً أن والف ليلة وليلة، وتقدم مثالًا رائماً للمروي له، (افق أنه يتعين على شهرزاد أن توظف موهبتها لبلة وليلة، حكايات. وإلا فعصيرها الموت، وشيئاً فشيئاً تفلج بأن تجعل قصصها تستاثر باعتمام الخليفة (= شهريار) ولهذا تتخلص من القتل، وواضح أن مصيرها ومصير السرد أيضاً المناب يمتمدان ليس على مهارتها، بوصفها راوية قصص، إنسا أيضاً على مزاج المروي له. وأذا انتاب الخليفة (= شهريار) تعب، أو علق استماعه لما تحكي، فإن شهرزاد مستموت، وسبتهي السرده (المناب عنه على مهارتها) تعب، أو علق استماعه لما تحكي، فإن شهرزاد ستموت، بسبب الوجود الحقيقي للأثر الخرافي الموسوم وألف ليلة وليلة»، ولكنه، من أجل إضفاء أمية على وظيفة المروي له ودوره في وألف ليلة وليلة»، طرح افتراضه، الذي يحيل على على على على على على على على المي أداد وليلة إداد إداد إلى المناب والمناب المناب المناب عن تؤلم جميع الخرافات التي تضميها ذلك السفر، وعلى غراره يقوم ما كتاب مائة لبلة وليلة باختلاف في اسم المروي له وليس وظيفته، فإن إشارة برنس تصلح مدخلاً لفحص علافة المروي له بالمروي و

لو نظرنا إلى الحكايات الثلاث المذكورة من زاوية علاقة المروي له بالمروي بعد أن ونفنا على العلاقات الأخرى فيها، نجد أن المروي له أيضاً يخضع لعلاقات شابتة مع المروي، فلا يمكن على سبيل المثال أن يكون وشهرياره في نفس درجة والسندباد البحري، أو والعفريت، كما أنَّ هذين لا يمكن أن يتساويا في الرتبة مع وتجار الإلماس، ووالملك المهرجان، ووصاحب المركب، في حكاية والسندباد البحري، والشيخ نصروطيفموس وملك الوحرش والراهب يغموس والمردة في حكاية وحاسب كريم الدين، صحيح إن وظيفتهم

Reader - Response Criticism, P.22. (1)

Reader - response Criticism, P.8. (2)

هي تلقى ما يروى لهم، لكن مستويات العلاقة، فيما بينهم من جهة، وفيما بينهم وبين ما يروى متعددة ومختلفة، فالعلاقة معدومة بين وشهريار، ووالعفريت، أو بينه وبين والسندباد البحري، أو وملكة الحيات، أو وجانشاه، لأنه يحتل مستوى أعلى في موقع المروى له، ولا يعرف شيئًا عن المروي لهم المذكورين إلا من خلال شهرزاد، فهو يجهل المستويات التي دونه من المروى لهم، وهم بطبيعة الحال يجهلونه، وهو عكس حالة العلاقة بين الرواة، لأن علاقة الإسناد تجعلهم يتلقون عن بعضهم. هذا من ناحية، ومن ناحية ثانيـة، فإنَّ طبقـات المروى لهم، تتباعد عن المروى كلما تعددت الرواية، فالرجال من التجار وأصحاب المراكب أقرب إلى ما يروى السندباد البحري من السندباد البري، الذي التقى الأول، فحدثه بما جرى له، كما أنَّ السندباد البري أقرب نسبيًّا إلى ما رواه السنـدباد البحـري من شهرياز. ولو اعتبرنا ما يرويه وجانشاه، في حكاية وحاسب كريم الدين، هو لبّ تلك الحكاية على سبيل الافتراض، فأقرب مروي له لذلك اللب هم: الشيخ نصر والجنية شمسة والملك شهلان وملك الوحبوش شاه بدري والمردة والبراهب يغموس والملك شماخ لأن بغضهم عاصر ما حدث لِـ وجانشاه، أو كان في زمن حدوثه موجوداً، لأنه سهّل وصول وجانشاه، إلى قلعة وجوهر تكني، وتلى هذه الطبقة، طبقة يحتلها وبلوقيا، لأن وجانشاه، يروى له كل تلك الحكايات بعد أن انتهت وماتت زوجته الجنية شمسة، وتلى هذه الـطبقة من المروى له، طبقة ثالثة أكثر بعداً ويمثلها حاسب كريم الدين الذي يستمع إلى ملكة الحيات وهي تروي له حكاية جانشاه وبلوقيا معاً، بما فيها بطبيعة الأمر، كل ما جرى لـ وجانشاه. وتلى هذه الطبقة، طبقة رابعة، يمثلها شهريار الذي يستمع إلى شهرزاد وهي تحدثه بكل ما جرى للجميع ولهذا، فهو الأبعد في مستوى العلاقة التي تربطه بحكاية «جانشاه» بوصفها لب حكاية وحاسب كريم الدين.

نخلص بعد أن وقفنا على العلاقات بين مكونات البنية السردية في الحكاية الخرافية إلى وجود علاقات تتابع تحكم الرواة فيما بينهم والحكايات فيما بينها والمروي لهم فيما بينهم، وأنَّ هذه العلاقات تتبع كلما تعددت الروايات ابتداء من الفعل الذي يشكل ولب الخرافة، وصولاً إلى آخر رواية تنظمها، وكل هذا مدّ الحكاية الغرافية بالتنوع وتداخل المستويات، والتوالد المستمر الذي يخصب الخرافة بمزيد من الحكايات الثانوية، فإلى الحكاية التي هي مادة الإرسال السردي بين الراوي والمروي له في البنية السردية، سيتجه البحث في الفقرة الملمدة.

# 3- بنية المروي الخرافي:

تتشكل الحكاية من الفعل الذي تنهض به الشخصيات داخل البنية السردية للخطاب.

في حين تتشكل الرواية من القول المخبر عن ذلك الفعل. فالرواية فعل كلامي لاحق للحكاية زمنياً، ويترتب على هذا، ظهور مستويين زمنيين يؤطران مكوني الرواية والحكاية، أولهما أبعد في الوقوع وهو زمن حصول الفعل الحكائي، وثانيهما أقرب في الوقوع، وهو زمن حصول الفعل الكلامي.

إن الحكاية الخرافية بوصفها نوعاً قصصياً، تخضع لنسق التشكيل المذكور، ولكن خصائص النوع الخرافي تضيف إليها ميزات خاصة بها، وتقترن تلك الميزات بطرائق تشكل الحكاية، فكيف يتم ذلك؟

إن مما يميز الحكاية الخرافية، أنها تتكون من رواية أفعال، اكثر مما تتكون من أفعال، فاكثر مما تتكون من أفعال، فالفعل الذي يعرض للخرم في أجزاء عديدة منه، كلما ظهرت شخصية جديدة، من الضعف، بحيث يبدو أنه قابل للخرق، بل والقطع، في أحوال كثيرة. وهو ما أفضى إلى التكرار، وهو تكرار رواية الفعل وليس الفعل نفسه. ويندرج ضمن الضرب الثالث من ضروب النواتر" التي حدد، جيرار جنيت أربعة منها وهي:

- ـ أن يروى أكثر من مرة ما حدث أكثر من مرة.
  - ـ أن يروى أكثر من مرة ما حدث مرة.

ـ أن يروى مرة ما حدث مرة.

ـ أن يروى مرة ما حدث أكثر من مرة".

ويفترن تكرار رواية الفعل بالراوي المتماهي بمرويه، لأنه الشخصية التي يعزى إليها الفعل. ولا يفترن بالراوي المفارق لمرويه لأنه لا يعنى بوصفه راوياً، إلا بأمر الإخبار عن النعل، وللاستعاضة برواية ما فعلته الشخصية، عن إعادة الفعل، ذاته، وهمو ما يعمد أمراً مستحيلاً سردياً، وتستعين الشخصية غالباً بفقرة قصيرة معبرة، أصبحت علامة ثابتة في المحكاية الخرافية وهي وفاخبره بجميع ما جرى له من الأول إلى الأخر، وتتغير صيفة التعبير في حالة الثانيث والإفراد والنجمع طبقاً لجنس المروي له وعدده، وقد يستبدل الفعل وأخبر، بدحكي، أو وحدث أو وقص،

نصطلح على صيغة تكرار رواية الفعل هذه، بـ والإضمار، إذ يضمر الفعل الحكائي ويستعان بالتعبير عنه بجملة، تجنباً لروايته بالتفصيل الذي حدث فيه، ولكن جملة

dictionary of language and liguistics P.89.

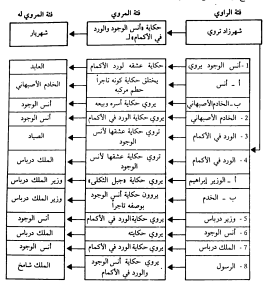
(2)

 <sup>(1)</sup> التواتر هو ومجموع علاقات التكراو بين النص والحكاية وسمير المرزوقي وجميل شاكر، مدخل إلى نظرية القصة، تونس 86، وهو من المصطلحات اللسائية التي تبحث في تواتر الكلمات في النصوص للتفصيل براجم

الإضمار، تنطوي على وظيفة مزدوجة في البنية السردية، فهي تنجز وظيفة إخبارية كـاملة، إذا ما كان المروى له قد التقى الشخصية صاحبة الفعل أول مرة، أي أن الشخصية تروي كل ما جرى لها، ولكن الراوي المفارق لمرويه، لا ينقل ذلك عن الشخصية، باعتبار أن المروي له الموازي لذلك الراوي قد عرف كل ما جرى للشخصية، أما المروى له الموازي للشخصية صاحبة الفعل الـذي يلتقي تلك الشخصية أول مـرة، فهــو لا يعلم شيئًا على الاطلاق عما حصل لمحدّثه. ولهذا، فإن الحكاية تتجلى عبر مظهرين، إما أنها تتشكـل بحبث يطلع المروي له (= المتلقى أيضاً) عليها، فإذا جاءت جملة الإضمار، لحظة ظهور شخصية جديدة، فإن المروي له يعرف تفصيل ما تدل عليه تلك الجملة، ولكن الشخصية لا بد من أن تكون قد أدت كل ما كان قد تشكل من الحكاية ، أو أن الحكاية تتشكل بوساطة الرواية الشخصية لها، لأول شخصية تحدثها عنها، وبذلك يعلم المروي له (= والمتلقى أيضاً) بالحكاية، فلما تظهر شخصية ثانية، وهو ما يستدعى أن تقوم الشخصية بروايـة ما حدث لها، فإن المروى له يكون عارفاً بما جرى، في حين تجهل الشخصية الجـديدة مـا جرى، وهنا فإن الجملة الإضمار تعني أن الشخصية ستقوم برواية كل ما جرى لها، ولكن الراوى المفارق لمرويه لا يورد ذلك، لأنه قد أصبح معروفًا إثر روايته أول مرة. ففي حكاية وحاسب كريم الدين، يقوم وجانشاه، بـرواية مـا جرى لـه إحدى عشـرة مرة، لـمـروي لهـم ذكرناهم في فئة المروي له، وباستثناء روايته لـ وبلوقياه، فإن جميع الحكايـات المرويـة الأخرى المنسوبة له، تقدم بوساطة جملة الإضمار، لأن طبقات المروى له ما فوق ولموقبام، مثل املكة الحيات، واحاسب كريم، واشهريار، قد عرفت الحكاية، فلا يمكن إعادتها ثانية، لكن وجانشاه، مضطر لرواية حكاية حيثما التقي أياً من تلك الشخصيات في رحلت، للفوز بالجنية وشمسة. ويرتب كل هذا أمراً أساسياً في الحكاية الخرافية، وهـ أن جملة الإضمار تحيل على حكاية متكاملة، قد قامت الشخصية صاحبة الفعل بروايتها مفصلاً، وإن كان المروى له يتجنب إيرادها منعاً للتكرار. فجملة الإضمار نفسها تكفى للإشارة إلى ما جرى كونه معروفاً للراوى المفارق لمرويه، والمروى له الذي يوازيه، وتبدأ كل حكاية بعد ذلك، توردها جملة الإضمار، تندرج في سياق الخرافة بصورة طبيعية وتروى دون اللجوء لروايتها تفصيلًا. وهكذا يتضاعف عدد الحكايات المتولدة في إطار الحكاية الكبرى. وللتمثيل على طرائق توالد الحكايات الثانوية نقف على نموذج يكشف لنا تلك الألية المتميزة في تفريغ الحكايات تبعاً للروايات وظهور الشخصيات الجديدة في سياق الحكاية الكبرى، والنموذج هو حكاية وأنس الوجود مع محبوبته الورد في الأكمام، " وينبغي لنا، أولاً،

<sup>(1)</sup> ألف ليلة وليلة 431:2.

أن نضع ترسيمة تمثل نسق توالد الحكايات فيها.



تكشف الترسيمة الإيضاحية ، أنّ هذه الحكاية ، تقدم مشالاً واضحاً للمشاقلة بين الروة للفعل الحكاني نفسه ، ولكن بإعادة عرضه ، بأسلوب الإضمار كلما اقتضى الأمر ، مما يفضي إلى مزيد من تكرار رواية الفعل . كما أنّ الحكاية تنظري ضمناً على مثال واضح أيضاً على نسق العلاقة التي تحكم مكونات البنية السردية في الحكاية الخرافية ، سواء في طرائق تراكب الرواة وطبقاتهم ، أم في تتابع الحكايات وتعاقب أدوار المروي لهم وتبادل وظائفهم ومواقعهم ، وهو ما كنّا قد اشرنا إليه في الفقرة السابقة .

إنَّ نركب حكاية وأنس الوجود مع محبوبته الورد في الأكمام، غاية في البساطة، مقارنة بعكابات وحاسب كريم المدين، ووالسندباد البحري، ووالتــاجر والعفــريـــ. وهي تتحدث عن عاشقين، فرق بينهما بالإكراه، فبدأ كل منهما، يبحث عن الآخر، إلى أن شاءت الأقدار والصدف \_ وهما عنصرا التحكم في مصائر الشخصيات الخرافية \_ أن يجمع شملها، وأن بتزوجا. لكن هذا التركيب، الذّي يبدو بسيطاً أول وهلة، ما هـو سوى مظهر خادع، يموَّه البنية المركبة للحكاية. ففيما يقوم إبراهيم وزير الملك شامخ، بإبعاد ابنته والورد في الاكمام، إلى وجبل الثكلي، وسط وبحر الكنوز،، لعشقها وأنس الوجود،، تنتاب الاخير حيرة وخذلان، لاختفاء حبيبته المفاجىء والغامض، فيقرر مغادرة قصر أبيها، والبحث عنها، دون أن يكون لديه دليل يرشده إلى مكانها إلى أن يفضى به البحث، إلى اسد، برشده إلى مغارة عابد، يروي له على سبيل الإضمار، ما جرى لهُ، بالصــورة الآتية وندخل الباب، وسلم على العابد، وقال له: ما اسمك؟ قال: اسمى أنس الوجود، فقال له: ما سب مجيئك إلى هذا المكان؟ فقص عليه قصته من أولها إلى آخرها، وأخبره بجميع ما جرى ١١٥ ، وهنا، يبدأ أول تكرار في الحكاية، ذلك أنّ الراوي قد جهّز المروي له، بالقسم الإول من الحكاية، لكنه لا يورده هنا، تجنباً للتكرار، أما البطل الذي أصبح راوياً، فقــد روى للعابد، الذي أصبح هنا مروياً له، حكايته، ابتداء من تعرُّفه إلى «الورد في الأكمـام، إلى خروجه بحثاً عنها. وحالما ينتهي من ذلك، يخبره العابد، بأنَّ مركباً أبحر منَّ الشاطيء، ويُلمح إلى أن حبيبته قد تكون فيـه، مما يقـوي عزم وأنس الـوجود، في المضي بحثـاً عن والورد في الأكمام، في الاتجاه الذي مضى إليه المركب، ويصل إلى القصر الذي تحتجز فيه الورد،، دون أن يعلم أنها تعيش فيه، ويضلل خادم القصر، بأن يختلق له حكاية، تقنعه أنه ناجر كبر، حطم مركبه على صحور الشاطىء، فيما يروي الخادم له، حكاية أصوله الاصهانة، وأسره وبيعه وقطع إحليله. وهنا تلتصق بسياق الحكاية الأصلية، حكايتان غريتان عنها، وحالما يأنس الخادم به يخبره بحكاية والورد في الأكمام، دون أن يعلم أنها حكاية جليسه - وهو تكرار ثاني للحكاية - ولما كانت والورد، تعمل على التخلص من احتجازها في القصر، فإنها تفلح في الهروب منه، دون أن يقيض لها أن تعلم بوجود وأنس الرجود، فيه، فيعثر عليها صياد، يتجه بها إلى مملكة الملك ودرباس، فتروي له حكايتها \_ وهو نكرار ثالث ـ وما أن تصل بلاط الملك. حتى تروي له حكايتها أيضاً ـ وهو تكرار رابع . فقرر الملك درباس أن يوصلها بحبيبها، بحيلة يختلقها، فيرسل وزيره إلى الملك شاخ، بعلمه أنه يرغب أن يزوج ابنته، بأحـد تابعيـه ويدعى وأنس الــوجود، \_ ، ولكن

<sup>(1)</sup> ألف ليلة 440:2.

الأخير يخبره بأنَّ تابعه المذكور، قد اختفى منذ عام، ولما كان الملك درباس قد همدد وزيره، بعزله إن هو لم يعد برفقة وأنس الوجود،، لم يكن أمام الملك شامخ، إلا أن يامر وزيره إبراهيم، والد والورد، بمرافقة ذلك الوزير، بحثاً عن وأنس، وفي طريقهما، يمران ب دجبل الثكلي، فيروي الوزير إبراهيم حكاية الجبل لمرافقه \_ وهي حكاية ثالثة تندرج في سياق الحكاية الأصلية \_ وما إن يصلا القصر الذي أبعدت فيه والورد، حتى يخبرهما الخادم إنها اختفت منه، إلى جهة مجهولة، ويخبرهما أيضاً بحكاية التاجر الذي حطم مركبه \_ وهو تكرار ثانٍ لحكاية أنس التي اختلقها للخادم \_ ويقرران، إثر فشلهما في العثور على وأنس، العودة، كل إلى مملكته، ولما كمان العشق قد أضني ذلك التاجر، الذي هـ و وأنس، إلى حدٍ بـ دا فيه مجذوباً، وهو يقيم في القصر دون جدوى، فإنَّ وزير الملك درباس يصطحبه معه، دون علم منه إنه عثر على بغيته. ويخبره في الطريق، أن ملكه، هدده بـالبعزل، إن عــاد دون «أنس»، ويخبره بخبره \_ وهو تكرار خامس \_ فيتعهد «أنس» له، بأن لا يعزله الملك، إن هو أوصله به، وحالما يلتقي الملك، يروى له ما جرى له \_ وهو تكرار سادس \_ وحالما يتأكد الملك، أنَّ محدثه هو «أنس» وقد تخفَّى بزى تاجر، غرق مركبه، حتى يروي له، ما جرى لـ «الورد» التي هي حكاية «أنس» نفسها \_ وهو تكرار سابع \_ ثم يأمر بتزويجهما، ويبعث رسولاً إلى الملك شامخ، يخبره بحكايتهما \_ وهو تكرار ثامن \_، ويعود وأنس، ووالورد، إلى مملكتهما، وقد أصبحا زوجين، وتحقق حلمهما بأن يكونا معاً.

إذا وقفنا على درجات التكرار في بنية الحكاية، نلاحظ أمرين، أولهما: تمدد مستربات التكرار، وثانيهما أن مصدر التكرار يرتبط بشخوص الحكاية الرئيسين مثل وأنس، واللورد، والثانويين كالملك درباس ووزيره والخادم، ويفضي تعدد مستويات الرواية، إلى تغبر في وظائف مكونات البنية السردية للحكاية، فالإبطال سرعان ما تتغير وظائفهم من كونهم بؤراً للحكاية، إلى رواة لها، ثم إلى مروي لهم، يتلقون حكايتهما نفسها، والمروي له، سرعان ما يصبح راوياً، شأن الملك درباس أو الخادم.

لا يكتفي تركيب هذهِ الحكاية، بأن يقدم مثالًا للتكرار الذي هو من أخص سمات الحكاية الخرافية، بل إنه، يقدم مثالًا، لاحتواء هذا النوع، على حكايات دخيلة، تندرج في سباقات الحكاية الأصلية، مثل حكاية الخادم الأصبهاني، وحكاية جبل الثكلي، والحكاية المختلفة لأنس الوجود. صحيح أنّ الحكاية تتمركز حول عاشقين، فرق بينهما بالإكراه، مما يدل على أنّ الحدث وقع مرة واحدة، لكنّ درجات رواية الحدث، بلغت ثماني، كل رواية منها، ترتبط براي، له موقع محدد في البنية السردية للحكاية.

إنَّ حكاية وأنس الوجود مع محبوبته الورد في الأكمام، كشفت لنا عن أحد مظاهر

الحكاية الخرافية، وهي نموذج شائع لهذا النوع القصصي، أما لو وقفنا على نماذج معقدة الركيب مثل حكاية وحاسب كريم الدين، أو حكاية ووردخان بن الملك جلعاده أو حكاية والحياط والأحدب واليهودي والمباشر النصراني فيما وقع بينهم، أو حكاية والحمال مع البنات. على سبيل المثال وليس الحصر - لتبين ليس تعقيد الحكاية الأصلية حسب، بل المثال وليس الحصر - لتبين ليس تعقيد الحكايات الأولية والكيرة التعد الحكايات التي تعدد الحكايات التي تشاب التكايات الموجودة فيها أيضاً، ولقد المحتايات الموجودة فيها أيضاً، ولقد في النفرة الموجودة فيها أيضاً بعضها عن تعدد الحكايات ومستويات الرواية فيها نما يدل والمحتايات ومستويات الرواية فيها ما يدل، ذلالة واضحة على أنْ شجرة الحكاية الخرافية كثيرة الفروع وأنْ فروعها عديدة الأغصان.

ليس التكرار سوى مظهر واحد مما تتميز به الحكاية الخرافية، فإلى جانبه ثمة مظهر قار آخر هو والاستباق، الذي يقصد به هنا، الإشارة إلى فعل لم يحدث بعد، ثم يصار فيما بعد إلى تحققه بوصفه جزءاً من الحكاية. ففي حكاية وأنس الوجود، مارة الذكر يرد والاستباق، حول وجبل التكلى، على النحو الآي: وفلما فرغت من صلاتها و= أم الورد في الأكمام، قالت لزوجها في وسط بحر الكنوز جبلاً (كذا) يسمى جبل التكلى وسبب تسميته بذلك سياتي، ويتحقق ذلك لاحقاً عندما يشترك الوزيران بالبحث عن وأنس الوجود، حيث يروي وزير الملك شامخ لوزير الملك درباس أمر تسمية الجبل وقصته بالصورة الآتية:

ونقال وزير الملك درباس لوزير الملك شامخ لاي شيء سمي هذا الجبل بذلك الاسم. فقال له لانه نزلت به جنية في قديم الأزمان، وكانت تلك الجنية من جن الصين وقد أحب إنساناً وقع له معها غرام، خافت على نفسها من أهلها، فلما زاد بها الغرام فتشت في الأرض على مكان تخفيه فيه عن أهلها، فوجدت هذا الجبل منقطعاً عن الأنس والجن، بحيث لا يهندي إلى طريقه أحد من الأنس والجن، فاختطفت محبوبها ووضعته فيه وصارت تنهب إلى أهلها، وتأتيه في خفية، ولم تزل على ذلك زمناً طويلاً حتى ولدت منه في ذلك الجبل أطفالاً متعددة (كذا) وكان كل من يمر على هذا الجبل من التجار والمسافرين في البحر يسمع بكاء الأطفال كبكاء المرأة التي ثكلت أولادها، أي فقدتهم، فيقول هل هنا كناء. فتعجب وزير الملك درباس من هذا الكلام، ".

ويسرد والاستباق، في سياق الأحلام والـوصايا والنبؤة، ومن أمثلة والاستباق، البارزة في

<sup>(1)</sup> ألف ليلة 436:2.

<sup>(2)</sup> ألف ليلة 450:2.

الحكاية الخرافية، ما ورد في حكاية وجودر بن التاجر عمر وأخويه،، فبعد أن يفلح الساحر المغربي عبد الصمد في السيطرة على جودر، ويستغله لاستخراج كنز الشمردل، يصف له ما سيلاًفي في طريقه للوصول إلى الكنز، من فك الطلاسم التي تُعترضه، ومواجهة الاخطار التي تهدده وهو يجتاز الأبواب السبعة في طريقه إلى الشمردل وكنزو، ولما يحين موعد المهمة، يبدأ جودر، يجتاز الأبواب، ويلاقي حاملي السيوف والفارس والقواس والأسد العظيم والعبد الأسود والثعابين ثم أمه إذ يوصيه الساحر المغربي أن لا يتردد عن تنفيذ طلبه بأن تنزع عنها ملابسها، وتتعرى أمامه وحالما يتردد، يخل بشرط من الشروط الـواردة في والاستباق؛ فتفشل مهمته، ويعرض لضرب شديد من خدام الكنز من الجن، يدفع أثرها إلى خارج المكان، وتفشل مهمته في استخراج كنز الشمردل، لأنه أبطل بتردده في الخطوة الأخيرة عمل السحر". وفي حكاية وأحمد الدنف وحسن شومان مع الدليلة المحتالة وبنتها زينب النصابة، يؤدي تركيب الحكاية إلى الاستعانة بـ والاستباق، عندما تتدافع الوقائع فلا بكون أمام الراوى إلا التأكيد على أنَّ بعض الوقائع سيصار إلى الحديث عنها في حينها مثل قوله عن إحدى الصبايا هولها كلام يأتي بعد قدوم زوجها من السفره (٥ ويعود فعلاً لتفصيل حكاية الصبية، وجدير بالذكر أنَّ هذه الحكاية يتكرر فيها والاستباق، الذي يظهر في حكايات كثيرة مثل: وحكاية زواج الملك بدر باسم بن شهرمان بنت الملك السمندل الد وحكاية «حسن الصائغ البصري» "، وحكاية «على نور الدين ومريم الزنارية» "وحكاية «ورد خان بن الملك (المحادة وحكاية وعروس العرايس، (الوحكاية والوزير وولده، (ال

يزرع والاستباق، أفق تموقع، ويبرصد ما سيحدث لاحقاً، وبذا فدوره في تركيب المحكاية ذو تناثير خياص، فما ألمح إليه ببايجاز، سيتحدول لاحقاً إلى واقعة تندرج في الحكاية. وربما يبذر والاستباق، حكاية جديدة. ويفضي الحديث عن الاستباق إلى الوقوف على مظهر أساسي آخر من مظاهر الحكاية الخرافية، ألا وهو أنَّ الحكاية، تتمي دائماً إلى الماضى، فالرواية تلحق بالحكاية ولا يمكن أن تتزامنا أو أن تسبق الرواية الحكاية، إلا فيما

(1) م.ن 308-306:3

<sup>(2)</sup> م.ن 357:3 و 380.

<sup>(3)</sup> م.ن 447:4

<sup>(3)</sup> م.ن 32:4 و 40 و 65. (4)

<sup>(5)</sup> ألف ليلة 162:4.

<sup>(6)</sup> م.ن 219:4

<sup>(7)</sup> الحكايات العجيبة 156.

<sup>(8)</sup> مائة ليلة 154.

ذكر من أمر والاستباق؛ علماً أنَّ والاستباق؛ كونه جزءاً من الرواية، يقع ضمناً في الماضي، وتعليل ذلك، أنَّ الحكاية الخرافية تستحضر بوساطة السرواية، وعبـر سلسلة من الرواة، وهنالك دائماً فاصل كبير بين زمان الحكاية ومكانها، وبين زمان الرواية ومكانها. وبالتأكيد، فإنَّ زمان الأولى متقدم على زمان الثانية، كونها تروى بعد وقوعها، وللتدليـل علـي ذلــك نورد أمثلة على الفوارق الزمانية والمكانية لبعض الحكايات، مؤكدين أنَّ زمن الحكاية حدد هناطبةًا لمعطبات تناريخية وردت في الحكماية، وهـذا لا يعني إقرارنـا هنا، بـأنَّ الحكايـات التي سنان على ذكرها، هي وقائع تاريخية ، حدثت فعلاً في عصور محددة ، ولكن بناء على ما ورد من إشارات إلى زمان وقوعها، كما أشار إلى ذلك رواتها. فحكاية «الباهلي والراهب شمعون»"، تقع أحداثها بين البصرة والصين في خلافة عثمان ولكنها تروى في دمشق في بلاط هشام بن عبد الملك، وبعض أجزاء حكاية وعبد الله بن فاضل عامل البصرة مع أخويه ١٠٠٠ تقع في البصرة لكنها تروى لهارون الرشيد في قصرهِ. وكذلك فإن بعضاً من أجزاء حكاية وابن الخصيب مع ابنه عامل البصرة، "اتقع في البصرة ومصر، لكنها تروى لهـارون الرشيـد في بغداد، كذلك الأمر بالنسبة لحكاية «على نور الدين ومريم الزنارية» "التي تحصل وقائعها ني مصر وبلاد الإفرنج، لكنهـا تروى أيضـاً لهارون الـرشيد في قصـرو. فإذا خـرجنا من التخصيص إلى التعميم، فإنَّ جلَّ الحكايات الخرافية في وألف ليلة وليلة، وهماية ليلة وليلة، قد وقعت أحداثها في بغداد والبصرة وفارس ودمشق والهند والصين والأندلس ومصر في إزمان مختلفة، لكنها تروى في مكان وزمان محددين هما إما بلاط شهريار أو بـــلاط دارم، زمن حكمهما، وهما الملكان اللذان كانا من صنيع الخرافة وليس التاريخ، ووجدا لغاية فنيَّة نهدف إلى تحديد إطار سردي لثنائية الراوي والمروى التي لا يتحقق أي سرد بدونها.

# 4. الخرافة والبطل الخرافي:

يتصف البطل الخرافي، بأنه إما يتحدر من أصل نبيل أو تقوده سلسلة أفعاله البطولية للوصول إلى مرتبة عالية من النبل، والمهابة، وتمثل مرحلة الضياع والتشرد، التي يصر بها البطل الخرافي، حلقة ربط، توصله بمجد غابر، أو باعشاً لبلوغ مرحلة تتصف بـذلك.

<sup>(1)</sup> الحكايات العجية 368. (2) الف ليلة 435.4.

<sup>(3)</sup> ألف ليلة 360:4.

<sup>(4)</sup> م.ن 131:4.

وتغذي متون الخرافة العربية، هذا الوصف للبطل الخرافي، بشواهد كثيرة، تجعل منه، أمراً لصيقاً ببطل الخرافة.

إنَّ الانتماء إلى أصول نبيلة ، أو بلوغ مكانة سامية ، صفة تلازم وشهرياره وودارم ا ووشهرزاده ويتصف بها ابن الملك في حكاية والملك والفزالة، (") ووالجبل المطلسمة (" ووالأربعين جارية، (( وفرس الأبنوس )") . والوالي في حكاية وعبد الله بن فاضل والي البصرة، (") . وبدر باسم في حكاية وجلنار البحرية، (سيف الملوك في حكاية وسيف الملوك وبديعة الجمال، (") . ويتواتر الأمر في عدد يصعب حصره من الحكايات الخرافية .

يفتح الاستهلال السردي في الحكاية الخرافية، على مشاهد، تعنى بتربية الطفل، الذي سيكون فيما بعد بطلا، ويصار إلى العناية بوصف اكتسابه معارف تتعلق بالفروسية والقتال أو العلم، ويطرأ ما يجعله يرحل عن مملكته، بسبب ما، شأن شهريار الذي يكتشف خيانة زوجته، أو رضبة البطل في زيارة مدينة أخرى كما في حكاية والملك والغزائة، أو الرغبة في ممرفة سرّ ما كما في حكاية دورس الأبنوس، أو الأهل في الدغور على امرأة جميلة من جرو وقع عليه، شأن البطل في حكاية والحبل المطلسم، أو النفي الذي يتعرض له أحد أنه البلط كما في حكايات والأربعين جارية، أو بسبب التجارة، كما هو الحال في حكاية أقربه البطل كما في حكايات والأربعين جارية، أو بسبب التجارة، كما هو الحال في حكاية بظهور مساعد يقدم العون له، أذ يواجه البطل لي حكاية والجبل المطلسم، صعوبات الإبحار وخطورة الصنم الموجود في الغار، لكنه يتغلب عليه حينما يقدم له ربان المركب، كتاباً عن أفات البحر، يعلم إثر الإطلاع عليه، كيفية إبطال عمل الصنم الذي يعترض المارق بسيفه، ويواجه الفني الشامي العفروت في جزائر الهند، ويطعنه دون أن يفلح العفورت في إلحاق أي أذى به لأنه يحمل خرزاً يحميه. وموة ثانية يسهل له الملك وإحدى العجائز، العفريت في إلحاق أي أذى به لأنه يحمل خرزاً يصعيه. كما يؤمبة بدر باسم إلى البحر للبحث عن جوهرة والجارة المؤمنة أخت العفريت أمر قتله. كما يؤمبة الملك وإحدى العجائز، والجارة المؤمنة أخت العفريت أمر قتله. كما يؤمبة الملك وإحدى العجائز، والجارة المؤمنة أخت العفريت أمر قتله. كما يخرج بدر باسم إلى البحر للبحث عن جوهرة والجارة المؤمنة أخت العفريت أمر قتله. كما يخرج بدر باسم إلى البحر للبحث عن جوهرة والجارة المؤمنة أخت العفريت أمر قتله. كما يخرج بدر باسم إلى البحر للبحث عن جوهرة

<sup>(1)</sup> مائة ليلة 346.

<sup>(1)</sup> مانه نبعه 340.(2) الحكامات العجمة 247.

<sup>(3)</sup>م.ن 105.

<sup>(4)</sup> مائة ليلة 313.

<sup>(4)</sup> مانه ليله 513. (5) ألف ليلة 435:4.

<sup>(6)</sup> الحكايات العجيبة 122 وألف ليلة 401:3 وكتاب ألف ليلة من مصادره العربية 481.

<sup>(7)</sup> ألف ليلة 439:3.

ابنة السمندل في حكاية ﴿جَلَّنار البحريةِ ويكاد يقتـل والد الفتـاة التي يبحث عنها. وتفلح جوهرة في أن تسحره إلى طير، لكنَّ زوجة أحد الصيادين نفك السحـر عنه، ولمـا تحاول الملكة ولاب، سحره ثانية، يخبره الشيخ الذي أواه بذلك، وأنها ساحرة خطيرة وعلى الرغم من ذلك فإنها تسحره لكنّ الشيخ \_ عبد الله الباقلاني \_ يساعد في حـل طلاسم السحـر عنه. كما أنَّ البطل في حكاية والأربعين جارية، يظل جاهلًا خطورة الأخت الكبرى، إلى أن يفتح باباً حذرته من دخوله، فيجد فرساً يكتشف أنها أخت الجارية الكبيرة، وقد سحرتها، وتقوم هذه الفرس \_ الجارية بإيصاله إلى مملكة أبيها. فيلاقي مصاعب في عبور النهر صوب المدينة ولا يقدر على ذلك إلّا بمعونة الجارية المسحورة، ولا يفلح البطل في إنقاذ حبيبته في حكاية «فرس الأبنوس» بعد المخاطر التي واجهها إلّا بمعونة «فرس الأبنوس». كما لا ينقذ عبد الله بن فاضل والي البصرة من الغرق المحقق، إلَّا الحيَّة التي خلصها من الثعبان الأسود إذ يكتشف أنها جارية مسحورة، وهي ابنة ملك الجان، وأنَّ الثَّعبان الأسود ما هو إلَّا ابن الوزير الأسود وقد حاول الاعتداء عليها. وبعد أن ينجو البطل من حبائل الشرير الـذي يمثل دور الخصم، يستقر في المكان الذي هو فيه، ويتزوج من المرأة التي ذهب من اجلها، أو ساعدته، أو خاطر بنفسه هناك من أجلها، كما هو شأن ابن الملك في حكاية والجبل المطلسم، حيث يتزوج الملكة، ويأمر الجن بقتل المملوك والوزير، الذي خطط لتخريب مملكة أبيه، والأمر نفسه يظهر في حكاية وجلَّنار البحرية، إذ يقتل بدر باسم الملكة (لاب،، بمساعدة أمَّه وجلَّنار، ويتروج وجوهرة ابنة الملك السمندل، كما أنَّ البطل في حكاية والأربعين جارية،، يتزوج ابنة الملك الصغيرة وبدر الزمان، ويصبح ملكاً. ويقـوم الفتى الشامي في حكاية والملك والغزالة، بعد قتل العفريت، بتحرير الاسيرات من الجواري، ويتزوج ابنة الملك، ويقيم في الجزيرة. ويتنزوج ابن الملك في حكايـة وفرس الأبنـوس، معشوقته التي استطاع تخليصها من الملك، بوساطة وفرس الأبنوس، وينجح عامل البصرة في العثور ثانية على زوجته التي التقاها في مدينة الأصنام، التي قدر لها أن تُكُون زوجته طبقاً لنبوءة الخضر، وهي التي القاها في البحر أخواه اللذان مسخًا كلبين، وقد ظهرت بصورة الشيخة وراجحة، بعد أن منحها الخضر، قدرة شفاء المرضى. ويختتم البطل الخرافي دورة حياته، بالعودة إلى مكان انطلاقه، وقد عــلا شأنــه، وصار ملكــاً، أو والياً، أو تــاجراً كبيراً. ففي حكاية وجلَّنار البحرية، يعود بدر باسم برفقة زوجته جوهرة، وقد توَّج ملكاً بعد وفاة أبيه. وفي حكاية والجبل المطلسم، يعود ابن الملك، محاطأً بالجن، ومُعه الملكة زوجته، وقد أصبح هـ والملك، وخلص المملكة من الأشرار. وفي حكاية والأربعين جارية، يتزوج أبن الملك، الفتاة المسحور/ة بصورة فـرس، بعد أنَّ تعـود إلى طبيعتهـا البشرية، ويصبح ملكاً ويعود البطل في حكاية الزرس الأبنوس؛ برفقة زوجته، ويتوج ملكاً، فيما يختار الفتى الشامي، بعد أن يصل المدينة، مرجاً أخضر يقيم فيه مع زوجته أخت العفريت، التي تغيّر صورتها مرة إلى طاووس وأخرى إلى غزالة، ويصبح صديقاً للملك الذي دفعه الفضول لمعرفة سر زوجته الغزالة ويعود عبد الله بن فاضل عامل البصرة برفقة زوجته إلى ولاية البصرة، وقد استقر كل شيء له.

لقد وقفنا على الشخصية الخرافية من خلال فعلها، في محاولة لاستنباط منطق يحكم هذا الفعل دون العناية بمضمونه من ويتبغي الأن البحث في تلك الشخصية بوصفها عنصرا أساسياً من عناصر الحكاية الخرافية. وما يلاحظ ابتداء خضوع البطل الخرافي لمنطق مجهول يسيّره ويختار له أفعاله، ويوفر له مستلزمات النجاح في مهمته . وهو عكس بطل السيّرة الشعبية الذي ينتدب نفسه لإنجاز فعل ما، يعبر عن موقفه ورؤيته للعالم الذي يعيش فيه ...

إن البطل الخرافي يعيش حلماً متواصلاً، ولا يحس بالزمن الذي يترك أثره في الأشياء المحيطة به، فيرحل إلى أمكنة بعيدة، ويعيش في ممالك نائية، ويبحر في بحار مجهولة، ويسحر، وأو يسجن، ويحب ويتزوج، ثم يعود إلى مسقط رأسه كأن الزمن لم يؤثر فيه، سوى أنه رجع مكللا بالغار، لمخاطر خاضها بمعونة مساعدين من الجن والإنس، يوفرون له سبل الخلاص، وإنهاء الخصوم دون أن يبلل من الجهد إلا أقله، ويبدو عاصل القدر، متحكماً في حياة البطل ومصيره، بل إنه ينظم رحلة الغربية التي يعوضها، ووجلة المجد التي يعود بها إلى مملكته أو أهله. وحيثما يصل مكاناً ما، يجد في انتظاره مساعداً متأهباً المتديم المون له، للمضي في رحلته ويجد دائماً من يهبه ابنته وثروته، ويعمل على إعادته منتصراً إلى مملكته. إن صفات البطل الخرافي هذه قد طبعت الفعل المسند إليه، فهو فعل لا ينظر تنبجة لأسباب موضوعية فيه، تجمله يتنامى شأن الفعل في السيرة الشبية عثلاً، إنسا لا يخطب للمصادفات التي تبير البطل، ولهذا فهو لا يغمل شيئاً، غير رواية وما جرى له، هو كلما التنى أحداً، والمروي له، لا يغمل شيئاً سؤى الاستماع إليه ورواية وما جرى له، هو لك وكلما التقى أحداً، والمروي له، لا يغمل شيئاً سؤى الاستماع إليه ورواية وما جرى له، هو الاخر، وكل هذا جمل فعل البطل الذي يؤلف لب الحكاية الخرافية، فعلاً غير متماسك

<sup>(1)</sup> جدير بالذكر أنَّ ساجير هاردت قد صنفت حكايات ألف ليلة وليلة طبقاً لأغراضها، وتوصلت إلى وجرد حكايات حديد وجرد خكايات الله ويجرد حكايات عديد وجرعة روحة وجن وتعلم وحكمة وتقوى، كيا ورد في كتاب والمقال المشار أو الشمار أو الشمار أو الشمار أو الشمار أو المسارك متعالمات المتعالمات المت

<sup>(2)</sup> الفقرة (3) الفصل (2) الباب (3).

يتقبل أن بندرج في سيانه أي فعل طارىء آخر. وعلى هذا النحو تلحق الحكايات الثانوية مذلك الفعل وتشكل مظهراً أساسياً من منظاهره. وكما هو الأمر في دورة حياة البطل الخرافي، من ولادة، إلى رحلة، إلى تعرض لمخاطر، إلى ظهور مساعد له، ونيل مبتغاه، ثم عردته إلى وطنه. فإنَّ حكايته وصف لحياته، عبر دائرة مغلقة، تبدأ بالولادة وتنتهي بالمون، ولكنها تحتوي في تضاعيفها كل ما هو غريب، وقد يتكفل البطل نفسه بروايتها أو رواية أجزاء منها، ويعبدها كلما التقى شخصاً آخر، وقد تُعرض بالتدريج، موضـوعياً، في سياق وصف غربة البطل وعودته. ولهذا فالمنطق الذي يحكمها هو المنطق نفسه الـذي يحكم حباة البطل، بما فيه من هيمنة قوى خارجية عليه، تجعله يحقق هدفه دونما بذل جهد يذكر. فإذا بحثنا عن أقسام قائمة بذاتها للحكاية الخرافية ، نجدها متوازية مع فعل البطل، سواء في وصف عائلته وولادته وشبابه، أم في عشقه، أو غربته، أو في مأزَّقه، أو عودته مكللًا بالمجد، ولمَّا كانت الأسباب التي توجه فعل البطل، هي في الغالب خارجة عن إرادته، وتعنرضه بعامل الصدفة، وتندخل لصالحه، فإنَّ الحكاية هي الأخـري تتشتت تبعاً لذلك، دون أن تنمو فيها أسباب تعمل على تطويرها من الداخل وهذا ما يفسر لنا، على نحو واضح ودقيق، أسباب ثبات مكونات البنية السردية للحكاية الخرافية من راوِ ومروى، ومروى له، لأن الحكاية ذانها، ما هي إلاّ استبدال في مواقع هذه المكونات وأداء وظائف متعـددة لكل مكون، وذلك أن تلك المكونات ببروزها الذي وصفناه من قبل، إنما تعمل على نسج كيان الحكاية الخرافية، ولكن ذلك، الاستبدال للمواقع والوظائف، يفضى دائماً إلى التكرآر وتضمين ما هوغريب، حيثما جرى تغيير في موقع كل من الراوي والمروى له، وحيثما النقى البطل شخصية جديدة وكل هذا قاد إلى نتيجة أساسية، هي ميزة من ميزات الحكاية الخرافية، ألا وهي ضعف الفعل الذي يتشكل منه، وطغيان عنصر الإسناد والرواية وتوالــد الحكايات الثانوية، بطرائق شبه متماثلة، وهو الأمر الذي أشار إليه بروب عنــدما أكــد وأنَّ الخرافة تسند غالباً أفعالاً متشابهة لشخصيات متباينة، (")، ولكن ذلك التباين، لا يختلف في الأدوار إنما بالصفات.

# 5 - نسيج البنية السردية:

يكنف الوقوف على مكونات البنية السردية للحكاية الخرافية، عن ميزة خاصة تميّـز العلاقة بن تلك المكونات، وهي علاقة لا تخضع لأسباب يغذيّها التطور العضوي المتنامي للحكاية، إنما ترجدها صيغة مناقلة الحكاية بين الرارى والمروى له، وهي صيغة شفاهية،

<sup>(1)</sup> مورونولجية الخرافة 34.

لا تهدف إلى توفير أسباب موضوعية، تعمل على تطوير الحكاية الخرافية، ببل تعمل على تنسيق مجموعة من الوقائع التي تقع للبطل، وتعرضها بوصفها مشاهد تزلف سلسلة من الاحداث. فالحكاية، سواء بتعاقب أحداثها المحكوم بزمن متنالى، أم بما تنظوي عليه من المحتاق وإلحاق وتقطع وتكرار، لا تنتظم في منطق داخلي صارم، تفرضه أسباب تتعلق بفعل البطل، إنما تخضع لطبيعة الرواية التي يتكفل بها راو مفارق لمروبة، يجعله انفصاله عما يروي، عرضةً لعدم الاحتمام بإخضاع المروي لسياق متطور ومتنام من الأحداث. ولهذا، فإن روايته، تخرق في مواضع كثيرة، مما يجعل الحكاية الخرافية، محضناً يخصب حكايات ثانوية كثيرة.

إنَّ الراوي المفارق لمرويه في الحكاية الخرافية الـذي ينحدر عن نـظام الإسناد، لا تربطه بما يروى صلة مباشرة، إنما تفصله عنه سلسلة من الرواة، وبذلك يفتقر أحياناً إلى «الدوافع الذاتية» التي تجعله يتفـاعل «وجـدانياً» مـع ما يــروي، ويلزم أن نتذكــر هنا، أنَّ شهرزاد، ما كانت لتروي إلا دفعاً لموت محقق، وهو أمر ينسحب على كثير من الحكايات الخرافية الأخرى التي تتشكل سردياً بتوجيه مباشر من مأزق شهرزاد في بحثها عن الخلاص. وقد أفضى ذلك، إلى أن ينصب الاهتمام على رواية مـا حدث، أكثـر مما ينصب على مـا حدث. وهذه السمة اللصيقة بالبنية السردية للحكاية الخرافية تعد من تجليات الإسناد في القصص العربي، قاد إلى ظهور فئة من المروي له، لا تعنى بأمرّ الحكاية إلّا كونها سمـرّاً لطيفاً، يمكن قضاء الليل في الاستماع إليه، كما هو الأمر في حالة وشهريار، وودارم،. ولما كان الراوي والمروي له، محكومين بحضورٍ يهـدف إلى إرسال وتلقي لمتن خرافي، صار دورهما في البنية السردية عظيماً، ذلك، إنهما، المكونان المتحكمان مباشرة بالمكون الثالث وهو المروى. ولهما أن يكيّفانه حسب إرادتهما التي تعمل بتوجيه من ثنائية: الإرسال والتلقى الشفاهي. وفيما يمكن الافتراض منطقياً، أن بعض الحكايات يمكن أن تحافظ علم. وجودها، إن هي جردت من مكوني الراوي والمروى له، كونهما يندغمان في المروى، ولا يتعاليان عليه، فإنَّ الحكايات الخرافية، تقوض بنيتها حالًا إن جردت منهما، ذلك أنهما الإطار الذي يوفر الأسباب الكاملة، لظهور الحكاية، الأمر الذي يستحيل معه، وجود حكاية خرافية، دون أن تتشكل وسط إطار صارم، قوامه العلاقة بين الراوي والمروي له.

### السيرة تشكل النوع القصصى

#### 1 - السيرة فضاء الدلالة

يحيل لفظ «السيرة» دلالياً على «الطريقة»"، وتقترن الطريقة بـ «السنة». والسيرة أيضاً، هي: «الطريقة المحمودة المستقيمة»"، كما وتبدل على «الحدث»، فيقال «سير سيرة: حدّث أحاديث الأوائل»"، وتشير الدلالة الأخيرة إلى أمرين، الأول: تضمن اللفظ معنى الخبر أو المحكاية، والثاني: الإشارة إلى قدم مرويات السيرة، بدلالة ربطها بحديث الأوائل. ثم أصبحت «السيرة» بدلالتها الاصطلاحية العامة في الموروث الثقافي العربي، والديني منه خاصة، تحييل على «الترجمة المأشورة لحياة النبي محمده»، واقترنت بدالمغازي، الدائة على «مناقب الغزاة»، أي أفعالهم الفروسية إبان الغزو،

استعملت مفردة وترجمة في الاصطلاح بمعنى وسيرة ، لكنها، ظلت تدل على وتاريخ الحياة الموجز للفرده من وهذا الترادف في الدلالة الاصطلاحية ، لم يستند إلى أساس صحيح من التماثل فيما يحيل عليه ، فثمة فرق بين والسيرة ووالترجمة ، ليس في طبيعة الأثار الأدبية التي تحيل عليها المفردتان ، بل في الاستخدام الشائع لهما في المصادر العربية أيضاً ، ففيما كانت والسيرة ، تحيل على المرويات والمدوّنات التي عنيت بشخص الرسول محمد ، كانت والترجمة ، تحيل على خلاصات موجزة للتعريف بأعلام الحديث والفقة واللب والحكمة . . . الخ .

توسع مفهوم السيرة، تبعاً لتنوع الأشكال السيريّـة إلتي تنضوي تحت هــذا النوع من

<sup>(1)</sup> الفيروز أبادي، القاموس المحيط، واللسان والصحاح، مادة وسيري.

<sup>(2)</sup> اللسان، مادة وسنن،

<sup>(3)</sup> م.ن، مادة وسيره.(4) دائرة المعارف الإسلامية، طهران 439:12.

<sup>(5)</sup> اللسان، مادة دغزاه.

<sup>(6)</sup> يحيى إبراهيم عبد الدائم، الترجمة الذاتية في الأدب العربي الحديث، القاهرة 31.

أنواع القصص. فأصبح، مصطلح والسيرة الشعبية، يدل على ومجموعة من الأعمال الروائية الطويلة، ذات سمات فنية متشابههة، وذات أهداف فنية متمائلة، "، ومصطلح والسيرة اللذاتية على الكشف اللذاتي لجانب من جوانب الحياة الشخصية، ومصطلح والسيرة الموضوعية، على التعريف المفصل لشخص معروف، استأثر بالاهتمام. ونال حظرة، بواته موقعاً مهماً في عصره. وسنقف، في تضاعيف فقرات هذا الفصل، على أبرز أشكال السيرة العربية، موضوعاً للتحليل الفني في الفصل العربية، تشيلاً لمكونات البنية السردية في هذا النوع القصصى.

### 2- السيرة النبوية: الأصل الموجّه:

أصبحت حياة الرسول، بُعيد وفاته مباشرة، وخلال القرون اللاحقة، موضوعاً لعدد كبير من المرويات، ومنها ما تركه محمد بن إسحاق (151 = 768) التي تعد مدوناته الصورة شبه الكاملة، لمرويات كثيرة كانت متداولة مشافهةً، قبل أن يامر المهدي شبه الكاملة، لمرويات كثيرة كانت متداولة مشافهةً، قبل أن يامر المهدي تكاملت على يد عبد الملك بن هشام (213 = 828) الذي اشتهر به وحمل العلم، أن تكاملت على يد عبد الملك بن هشام (213 = 828) الذي اشتهر به وحمل العلم، أن العربة النوبة، أن نصف القرن والنصف الذي سبق وفاته. ذلك أنه خلف رواة محترفين، رووا عنه السيرة، أبرزهم: زياد البكائي (183 = 999) وسلمة بن الفضل الأبرش (191 = 808) السيرة، أبرزهم: وياد بن أبان (194 = 809) وعصرو بن عبد الله السلمي (202 = 818) والهيثم بن عدى (207 = 228) وأحمد بن خالد الذهبي (214 = 828)، وعن الأول، الذي يوصف بأنه ومن أوثق الناس في ابن إسحاق، أن روى ابن هشام السيرة، وهذبها ونقحها.

تثير المدة الواقعة بين وفاة الرسمول (10 = 632) ووفاة ابن إسحىاق، إشكالاً كبيراً، لب في قضية الريادة الزمنية لرواة السيرة فحسب، بل في تكون نص السيرة. وهمو الأمر الـذي انضى إلى اعتبار ابن إسحاق المدون الأول لمرويات متفرقة قبله، لم يثبت بعد تـدوينها،

<sup>(1)</sup> فاروق خورشيد، السير الشعبيّة العربية، القاهرة 5.

<sup>(2)</sup> يشكك الخطيب البندادي تاريخياً في هذه الرواية، لأن ابن إسحاق توفي قبل خلافة المهدي، ويرى أن امر تدرين السيرة، ربما أصدره المنصور (188-351 = 773-774) لتكون بين يدي ولده المهدي - ناريخ منداد 21:11، وإن صحت الرواية يكون الأمر قد حصل قبل توليه الخلافة.

<sup>(3)</sup> الروض الأنف 43:1.

<sup>(4)</sup> العبر في خبر من غبر 287:1.

ذلك أن ومواد السيرة وهيكلها كانت معروفة قبل زمن ابن إسحاق.". الأمر الـذي يستدعي هنا البحث في تلك المرحلة الغامضة من عمر السيرة النبوية.

تختلف المصادر، اختلافاً جذرياً في تحديد قضية الريادة الزمنية الخاصة برواة سيرة الرسول، ويعود ذلك إلى أن تلك المصادر المتأخرة نسبياً، استدعت مرحلة غامضة التكون، سبقت عصرها كثيراً، ونظمت لها تاريخاً، كانت المشافهة وسيلته الوحيدة. ولا نجد وصفاً لموضوع رواية السيرة، إلا في مدونات المواقدي (200 = 831) وابن سعد (230 = 845) وعلى جهودهم، استفامت فيما بعد، حول هذه الفضية، الأراء التي أوردها اليعقوبي (283 = 898) والطبرى (310 = 845) والمسعودي (346 = 956)

لم يثبت بعد وجود راد للسيرة النبوية، في زمن الرسول والخلفاء الراشدين، وبهذا، يتغي وجود شاهد أول محدد على الوقائع التي اندرجت في متن السيرة فيما بعد ولكن، الأمر المؤكد، أن الصحابة كانوا المصدر الأساس لرواية وقائم حياته، وعنهم أخذ الرواة الأول، الذين بدأوا بالظهور في النصف الثاني من القرن الأول. ويقول هورفتس، بهذا الصدد: وشرع الناس في الجيل التالي للصحابة، جيل التابعين، يجمعون روايات أقوال النبي وأفعاله التي كانت شائعة في عصرهم، "ولهذا، فإن تقرير أمر الريادة هنا، ما زال درجة تواتر الأخبار في المصادر التي عنيت بموضوع السيرة. وهنا، يتنازع حق الريادة الزمنية في رواية السيرة، اثنان هما: عروة بن الزبير (3-92-34) وإبان بن عثمان أي رواية السيرة، أما المصادر الأي المتعام المصادر الأساسية"، ولا يقرر ريادة الثاني سوى هورفتس"، أما المصادر التي تؤكد ريادة الزهري" (124 = 772) أو موسى بن عقبة" (141 = 758) أو ابن إسحاق"، فهي تهمل تماماً، الجذور الأولى للسيرة في القرن الأول. ويمكن القول أن عروة بن الزبير وابان بن عثمان، كانا رائدين في تهيئة مناخ مناسب لرواية

<sup>(1)</sup> عبد العزيز الدوري، دراسة في سيرة النبي ومؤلفها ابن إسحاق، بغداد 5.

<sup>(2)</sup> هورفتس، المغازي الأول ومؤلفوها، ترجمة حسين نصار 2.

<sup>(3)</sup> الصفدي، الوافي بالوفيات تحقيق هلموت ريتر، ألمانيا 7:1 ومحاضرة الأوائل 103، كشف النظون 1147:2 الواقدي، المغازي، تحقيق مارسدن، اكسفورد 2:11 ودائرة المعارف الإسلامية 450:12.

<sup>(4)</sup> المغازي الأولّ ومؤلفوها 3.

 <sup>(5)</sup> الاعلان بالتوبيخ 157 وبروكلمان: تاريخ الادب العربي 10:3.
 (6) الحلبي إنسان الميون في سيرة الأمين، والمأمون القاهرة 2:1 ودحلان، السيرة النبوية والآثار المحمدية ـ على هامش إنسان العيون 3:1.

<sup>(7)</sup> القفطي، أنباه الرواة على أنباه النحاة تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، القاهرة 5:1.

غنلف الأخبار التي تضافرت فيما بعد، لتكوّن على يد الطبقة اللاحقة، مادة السيرة، التي دونها ابن إسحاق، فيما بعد، ويحسن هنا، أن نصنع مسرداً بطبقـات رواة السيرة النبـوية، اعتماداً على ما أورده هورفنس ومارسدن، عَلَّهُ يوضح موضوع الريـادة، وتعاصـر الرواة في الغرفين الأول والثاني. وهو بيين، أنَّ رواة السير، كانوا فعلاً يؤلفون طبقات متتالية، يأخـذ اللاحق من السابق، ما يتوفر عليه من أخبار تخص الرسول.

مسرد طبقات رواة السيرة النبوية في القرنين الأول والثانى

| الطبقة الرابعة | الطبقة الثالثة | الطبقة الثانية  | الطبقة الأولى  |        |
|----------------|----------------|-----------------|----------------|--------|
| نجيح بن عبد    | موسى بن عقبة   | عبد الله بن أبي | ابان بن عثمان  | lí     |
| الرحمن السندي  |                | بکر بن حزم      |                |        |
| الواقدي        | معمر بن راشد   | عاصم بن عمرو    | عروة بن الزبير | مورفتس |
| ابن سعد        | محمد بن إسحاق  | محمد بن شهاب    | شرحبيل بن سعد  | ه      |
|                |                | الزهري          |                |        |
|                |                |                 | وهب، بن منبه   |        |
|                | موسى بن عقبة   | عاصم بن عمرو    | عروة بن الزبير |        |
|                | محمد بن إسحاق  | محمد بن شهاب    | وهب بن منبه    | ٤      |
|                |                | الزهري          |                | مارسدن |
|                | معمر بن راشد   | عبد الله بن أبي | ابان بن عثمان  |        |
|                |                | بکر بن حزم      |                | Ц      |
|                | نجيح بن عبد    |                 |                | 1      |
|                | الرحمن السندي  |                 |                | لـــا  |

استأثر الزهري، وهو من أعلام الطبقة الثانية، بأهمية خاصة، فإليه عُزي الفضل في جمع العرويات المتناثرة عن حياة الرسول وتعد مروياته الأصل الذي قامت عليه مدونات ابن إسحاق، وقد ظلت تلك المدونات الأصل الذي بنيت عليه الجهود اللاحقة.

يوصف ابن إسحاق، بأنه وصاحب السير، " وورئيس أهل المغازي، " وكان، حسب

<sup>(1)</sup> الفهرست 105.

<sup>(2)</sup> كشف الظنون 2:1012.

الذهبي وبحراً من بحور العلم؛" ووعالماً في السير والمغازي؛" وفيهما كما يقول السهيلمي وابن خلكان ولا تجهل إمامته؛" وموقعه هذا هو الذي جعل الشافعي يقول ومن أراد أن يتبحر في المغازي فهو عيال على ابن إسحاق؛" فلا عجب أن تكون مدوناته، أساساً للسير التي خص بها الرسول، وأصلاً دارت حول شروح كثيرة".

لقند استدعى ابن إسحاق، أحداثاً مضى عليها أكثر من قرن. ولا شبك أنَّ عصر التدوين، الذي تزامن مع تندوين ابن إسحاق لمسرويات السيرة النبوية، قد تبوك أثراً في الأحداث التي تزامن مع تندوين ابن إسحاق لمسرويات السيرة النبوية، قد تبوك أثراً في الأحداث التي دونها. وأضفى عليها مفاهيم عصر التدوين لا عصر الوقائع المدونة، فالوقائع التاريخية التي تروى شفاهاً، يعاد إنتاجها، ليس في ضوء عصرها فقط، بل في ضوء عصر تدوينها أيضاً، وتفترض الرواية الشفاهية أن يضفي كل راو رؤيته للأحداث وموققه منها، وقد أشار ابن هشام، إلى ما لحق بالسيرة مما ليس منها، وهي وأشياء بعضها يشنع الحديث قام ابن هشام بحذف كثير مما وجده قد لحق بالسيرة، ولا يليق بشخص الرسول، بما فيه الجزء الذي خصصه ابن إسحاق لبدء الخليقة، ويكشف موقف ابن هشام، أن ابن إسحاق لم يكن في مناى عن إضفاء مناخ قصصي على السيرة، ذلك، أنه قد واقصل في دراساته لم يكن في مناى عن إضفاء مناخ قصصي على السيرة، ذلك، أنه قد واقصل في دراساته بكافة الأوساط من محدثين وأهل كتاب ورواة وقصاص، وأخذ عن الجميع، "وهو الأمر الذي جعل المحدثين بشككون أحياناً بروايته الأحاديث".

لقد صيغ متن السيرة، في كثير من أجزائه، صياغة قصصيّة، وبأسلوب ذاتي أحيانًا، وكان ابن إسحاق يتخلى أحيانًا عن الإسناد، ويتصرف في ترتيب المروبيات، طبقاً لسياق الاحداث، وكان يهمل أحيانًا أساء المرواة، ويؤكد أنه يروي عمن لا يتهم "، أويـروي عـما

(1) العبر في خبر من غبر 216:1.

(3) الروض الأنف 37:1 ووفيات الأعيان 276:4.

<sup>(2)</sup> تاريخ بغداد 215:1.

 <sup>(4)</sup> تاريخ بغداد 1:212، الروض الأنف 2:40، وفيات الأعيان 276:4 وابن سيد الناس، عيون الأثر في فنون المغازي والشمائل والسير القاهرة 9:1.

<sup>(5)</sup> للوتونُّ عَلَى السَّيرُ النَّبويَّة وشَرُّوحها، نحيل على كشف الظنون 1012:201-1013 والاعلان بالتوبيخ 157 والوافي بالوفيات 37:1.

<sup>(6) (7)</sup> السيرة النبوية 6:1.

<sup>(8)</sup> دراسة في سيرة النبي 8.

<sup>(9)</sup> الفهرست 105، تاريخ بغداد 223:1 وكتاب المجروحين من المحدثين 77:1.

<sup>(6)</sup> السيرة النبوية 194:1، 225، 262 و 37:2، 89 و 136:3، 176 و 44:4، 54.

يتحدث به الناس"، أو يسند خبراً واحداً إلى مجموعة من الـرواة"، وجاء المتن الـرقيس للسيرة الذي يصور غزوات الرسول، بشكل وحدات شبه قصصيّة، كما أنَّ هيكل السيرة بأجمعه، يمثل وصفاً شاملًا ومفصلًا لشخصية ذات أهمية اعتبارية في التاريخ، ابتداء من ظهورها، وانتهاء بوفاتها، مروراً بأهم الإنجازات التي قامت بها طوال حياتها، الأمر الذي، يؤكد، أنَّ بنية السيرة النبوية كانت الموجّه الأول، لصياغة البني السردية للسير الشعبية فيما بعد.

# 3- أشكال السير العربية:

عرف فن السيرة العربية أشكالًا سيرية أربعة هي:

# 3-1 التراجم:

لا يخفى الباعث الديني وراء ظهرور التراجم وطبقات الرجال في حقول الأدب والمعوقة، ذلك أنّ العناية بالرجال، كان يراد بها أولاً وخدمة الحديث النبوي بالحكم على رواته، ووزنهم بأدق الموازينه "، ويضيف روزنتال الاهتمام المبكر بالفقه سبباً أيضاً، بقوله إنّ التراجم ظهرت من أجل وتدعيم علمي الحديث والفقه، "، ولكن التراجم اتسع موضوعها، ليشمل الشعراء والنحاة والقراء والصحابة والمفسرين والحكماء والأطبه والأعلى والأعياء والأعلى والأعلى والأعلى والأدبي، وأصحاب المذاهب. . . الخ وتمثل التراجم جزءاً كبيراً من الموروث الفكري والأدبي، يعمب حصوره امتد إلى جميع حقول النشاط الثقافي، وتنهض التراجم على قواعد محددة، يعمب حصوره امتد إلى حديث بالمترجم له، إسماً وكنية ولقباً، تعقبها وقفة وجزة على اخباره وتتاجه الأدبي أو العلمي ـ تتناسب وأهمية الشخص، وتتراوح هذه التراجم بين أسطر قليلة، كما يلمس في تراجم ابن أبي أصبيعة مثلاً لابن وصيف الصابيء وأبي عثمان سعيد بن على على من سياره وبين صفحات طويلة، تورد الأخبار المستيفية، شأن ترجمته لابن عنيا وسين المعنون بالتراجم، الأهداف المحددة لما يقومون به، الهذاف المحددة لما يقومون به، الهذا الشكل من السير، وغالباً ما يين المعنون بالتراجم، الأهداف المحددة لما يقومون به، وخطة العمل التي يتبعونها في الترجمة، فابن قتية (270 - 883) يقول، عن التراجم التي وخطة العمل التي يتبعونها في الترجمة، فابن قتية (270 - 883) يقول، عن التراجم التي

<sup>(1)</sup> م.ن 45:1 و 123:4

<sup>(2)</sup> م.ن 176:3 و 176:3

<sup>(3)</sup> هُاني العمد، دراسات في كتب التراجم والسير، عمان 93.

<sup>(4)</sup> روزُنتال، مناهج العلماء المسلمين في البحث العلمي، ترجمة أنيس فريحة، بيروت 115.

<sup>(5)</sup> عيون الأنباء 18.2، 220، 225، 220، 230 و 164.3، 287.

ضمنها كتابه والشعر والشعراء»: وهذا كتـاب ألَّفته في الشعـراء، أخبرت فيـه عن الشعراء وأزمانهم وأقدارهم وأحوالهم في أشعارهم وقبائلهم وأسماء آبائهم، ومن كان يعرف باللقب او بالكنية منهم وعما يستحسن من أحبار الرجل ويستجاد من شعره". ويحدو السلمي (410 = 410) حذوه في التأكيد أنه يهدف في كتابه وطبقات الصوفية؛ الوقوف على طبقات الأولياء المتصوفة حسب عصورهم، ذاكراً لكلُّ منهم ومن كلامه وشمائله وسيرته ما يدل على طريقته، وحاله، وعلمه، (نا، وهو الأمر نفسه الذي يحرص ابن أبي أصيبعة (668 = 1296) على ذكره عندما يخصص كتابه وعيون الأنباء في طبقات الأطباء) لـ ومراتب المتميزين من الأطباء القدماء والمحدثين، ومعرفة طبقاتهم على توالي أزمنتهم وأوقاتهم، ويورد ونبـذاً من أقوالهم وحكاياتهم ونوادرهم ومحاوراتهم ٥١٠، من أجل أن يستدل على علمهم ومكانتهم. وهو الأمر الذي يتقيد بـ كثيرون مشل ابن سعد (230 = 844) في والبطبقات الكبير، وابن المعتز (296 = 908) في وطبقات الشعراء، وابن الأثير (630 = 1232) في وأسد الغابة في معرفة الصحابة، والذهبي (748 = 1347) في «طبقات القراء المشهورين، والسبكي (1369 = 771) في وطبقات الشافعية الكبرى، وعدد لا يمكن حصره من الكتب التي عدها كثيرون جزءاً من التواريخ''، ولكنَّ وجهة نظر المؤلف الشخصيَّة تمنع الترجمة طابعاً ذاتيـاً وأدبيًّا، وأسلوب التعبير، هو الآخر يشحن التعريف أحياناً بسمات أدبيَّة، كما يلمس على سبيل المثال في ترجمة السبكي لطبقات الشافعيّة "، ولكنه، قد يكون أسلوباً يتصف بالإيجاز والدقة، شأن ترجمات ابن قتيبة وابن أبي أصيبعة والقفطى والسيوطى.

### 2 - 3 السير الموضوعية:

نصطلح بـ «السير الموضوعية» على تلك التراجم المستفيضة التي تؤلف كتباً قنائمة بذاتها، معروفة المؤلف، وتعنى باعلام معروفين على نطاق واسع جداً، وتفصّل في حياتهم وأعمالهم وآثارهم، وتهتم بالموقع الاعتباري للشخصية تاريخياً وفكرياً، وتقدمها بوصفها أنموذجاً متقدماً في عصرها. شأن سيرة عصر بن الخطاب، لابن الجوزي (597 = 1200) وسيرة صلاح الدين الأيوري، لابن شداد (632 = 1234) وسيرة الملك الظاهر للبدر العيني

<sup>(1)</sup> الشعر والشعراء 21.

<sup>(2)</sup> السلمي، طبقات الصوفية، تحقيق نور الدين شريبة، القاهرة 1.

<sup>(3)</sup> عيون الأنباء 8:1.

 <sup>(2)</sup> جرونباري مخضارة الإسلام ترجمة عبد العزيز توفيق جاويد، القاهرة 329 ونحيل في هذا الموضوع إلى
 الاعلان بالتوبيخ 544 وعجائب الآثار 9:1.

<sup>(5)</sup> السبكي، طبقات الشفاعية الكبرى القاهرة 14:1.

(855 = 1451) وسيرة أحمد بن طولون، للبلوي، وسيرة سنان راشد الدين، لشهاب الدين أحمد بن إبراهيم المنيفي، الملقب بأبي فراس (937 = 1530).

وتحكم السير الموضوعية قواعد محددة، يتبعها كتابها وهي: الوقوف المفصّل على شخصية المترجم له، فابن شداد، يورد في القسم الأول من سيرة صلاح الدين الأيوبي، ذكر مولده وأوصافه وشمائله وخلاله، ثم يخصص القسم الثاني، لبيان تقلبات أحواله ووقائعه وفتوحاته، ويؤكد أنَّ ما دعاء إلى كتابة سيرته، أنه كان وجامع كلمة الإيمان، وقامع عبدة الصلبان، ورافع علم العدل والإحسان» وهو وصلاح الدنيا والدين، سلطان الإسلام والمسلمين، منقذ بيت المقدس من أيدي المشركين، وسينهج ابن الجوزي، النهج ذاته، فيؤكد، أنه كتب سيرة عمر بن الخطاب، ولأنه جمع من العلم والعمل ما أدهش العلماء العاملين، وقام من الجد في السياسة والعدل ما أعجز الولاة والزاهدين، في ويؤكد البدر الميني، أن الذي دعاه إلى تدوين سيرة الملك الظاهر وططر، هو «سيرته الشريفة، وأحوال المينية، النا المنباب ذاتها أبو فراس والجوذري والبلري ...

إِنَّ ما يميز السير الموضوعية، عن غيرها من أشكال السير العربية، أنها تعنى بشخصية، استأثرت باهتمام الناس، وأصبحت مآثرها معروفة بينهم، وتقوم السير بوصف المركز الاعتباري الذي بلغته، وتضفي عليه أوصافاً كثيرة، هي نتاج المرويات الإخبارية حول تلك الشخصية، فابن الجوزي، يورد نبوءة التوراة بظهور عمر، وكيف أنه كان يصارع الشياطين، وتنعيه الجن وتبكيه حين وفاته، وتحتشد سيرة سنان راشد اللين بالكرامات والنيؤات، ويحاول كتاب هذه السير إضفاء سمات شبه خارقة على الشخصيات موضوع السير ولذلك فالسير الموضوعي، مرحلة من التعبير الموضوعي عن الأخرين، تقع بين الراجم والسير المعية.

#### 3-3 السر الذاتية:

عرف الأدب العربي، شكبلًا آخر من أشكال السيرة، وهـو «السيرة الـذاتية».

<sup>(1)</sup> ابن شداد، سيرة صلاح الدين، تحقيق جمال الدين الشيال، القاهرة 3.

<sup>(2)</sup> ابن الجوزي، سيرة عمر بن الخطاب 2.

<sup>(3)</sup> البدر العيني، الروض العاطر في سيرة الملك الظاهر وططر،، تحقيق هانس ارنست، القاهرة 2.

<sup>(4)</sup> نحيل بهذاً الصدد على ابي فراس، مناقب المولى سنان راشد الدين، تحقيق مصطفى غالب، بيروت 165 والجوذري، سيرة الاستاذ جؤذر، تحقيق محمد كامل حسين ومحمد عبد الهادي أبو شعيرة، القاهرة 34 والبلوي، سيرة احمد بن طولون، تحقيق محمد كرد على دمشق 7.

التي يتكفل فيها أصحابها، بكشف تكونهم الفكري، وهو ما جعلها ترتبط بالفلاسفة والعلماء والفقهاء والمؤرخين. وتبورد المصادر التباريخية سيراً مبكوة لسلمان الفارسي (36 = 665) يسندها الخطب البغدادي إلى ابن عباس" (68 = 665) وسيرة الموادي (68 = 685) يسندها الخطب البغدادي إلى ابن عباس" (68 = 687) وسيرة عند العرب وقلدوا فيه غيرهم من الأمم الأجنية التي قراوا أثارها، وخاصة اليونان،"، وهذا الرأي يعتمد على ما قال به جرونياوم من أن أول من ترجم لنفسه هو جالينوس، وأن العرب أخذوا عنه ذلك"، كما أن العرب قد عرفوا ترجمة ابن المقفع لسيرة برزويه ضمن كتاب كلية ودمنة "في النصف الأول من القرن التاني. وشيئاً فشيئاً، استأثر هذا الشكل من أشكال السيرة باهتمام المفكرين والمؤرخين ورجال الدين، فظهر عدد كبير من السير الذاتية للرازي وابن المهيثم وابن رضوان وحنين بن إسحاق وابن الجوزي وابن خلدون والغزي والمدادي وابن حزم والسيوطي وابن حجر العسقلاني والمحاسبي والشعراني وغيرهم ولم يقتصر الأم على سير ذاتية موجزة تضمنتها كتب الطبقات مثل سيرة ابن عربي وحاجي خليفة والعصاد الأصبهاني والمعاني والبماني، بل وردت بعض السير في كتب قائمة بذاتها، مثل سير الداعي هبة الله الشعرازي، وابن خلدون، والغزالي والحيمي وابن حزم وغيرهم.

يقول روزنتال، إن والنقطة الرئيسية في كل التراجم الذاتية العربية هي في وصول الشخص إلى الإيمان بمذهب من المذاهب أو دين من الأديان، من وهذا التعميم يحيل على عناية كتاب السير المذاتية بجانب التشكل العقائدي والفكري لهم، ولهذا فهم يغفلون البجانب الوجداني لشخصياتهم، ويحاولون التأكيد على الجانب الاعتباري لتكوّنهم الذاتي، متّبعين الأساليب المباشرة في التعبير كابن سينا والغزالي وابن خلدون حيناً، والإيماء والرمز والتلميح كابن طفيل، حيناً آخر.

إنَّ استعمال الأسلوب العباشر في التعبير عن الذات، يتجلى في أعلى صوره في سير ابن سينا والغزالي وابن خلدون، والموقوف على سيرهم، إنما يكشف القواعد الأساسية المتحكمة في هذا الشكل من أشكال السيرة.

<sup>(1)</sup> تاریخ بغداد، 164-164.

<sup>(2)</sup> الطقات الكبير 314:5.

<sup>(3)</sup> شوقى ضيف، الترجمة الشخصية، القاهرة 5.

<sup>(4)</sup> حضارة الإسلام 343.

<sup>(5)</sup> كليلة ودمنة 70-87.

 <sup>(6)</sup> عبد الرحمن البدوي، الموت والعبقرية، الكويت 120.

يقول ابن سينا (428 = 1037) في سيرته التي أوردها ابن أبي أُصيبعة والقفطي (١٠:

وكان أبي رجلًا من أهـل بلخ، وانتقل منهـا إلى بخارى في أيـام نوح بن منصـور، واشتغل بالتصرف، وتولى العمل في اثناء أيامه بقرية يقال لها خــرمثين من صياع بـخــارى، وهي من أمهات القرى، وبقربها قرية يقال لها أفشنة، وتزوج أبي منها بوالدتي، وقطن بها وسكن، وولدت منها بها، ثم ولدت أخي، ثم انتقلنا إلى بخارى، وأحضرت معلم القرآن ومعلم الأدب، وأكملت العشر من العمر وقد أتيت على القرآن وعلى كثير من الأدب، حتى كان يَفْض منى العجب، وبعد هذا الوصف لمرحلة الطفولة، يقف ابن سينا على طرائق اكتسابه العلم بما فيه من منطق وفلسفة وفقه وطب، ويصف ذلك بحياد كامل، كأنه درس في كيفة تلقى المعرفة. ويحذو ابن خلدون (808 = 1405) حذو ابن سينا في التعبير عن تكونه الفكرى، ُ فيقول اولدت بتونس في غرة رمضان سنة اثنين وثلاثين وسبعمائة، وربيت في حج والدى رحمه الله إلى أن أيفعت وقرأت القرآن العظيم . . . . وبعـد أن استظهـرت الله أن الكريم من حفظي، قرأت عليه (= شيخة البطرني) القراآت السبع المشهورة إفراداً وجمعاً في عشرين ختمة و. . . ، ودارست عليه كتاب التسهيل لابن مالك ومختصر ابن الحاجب في الفقه، ولم أكملها بالحفظ. وفي خلال ذلك تعلمت صناعة العربية على يــد والدى وعلى أستاذي، (أ). ويورد أسماء شيوخه ودراسته الحديث والفقه، وهلاك والـديه، وانصاله بالسلطان أبي عنان، ورحلته إلى الأندلس وبجاية، وعلاقته بابن الخطيب، ورحلته إلى مصر، وحجه، ولقائه تيمورلنك. يلاحظ في هاتين السيرتين، عناية صاحبيهما، كما في معظم السير الذاتية، بمرحلة النشأة والتكون المعرفي في جميع وجوهه، والوقوف المفصل على التاج الفكري الذي خلفه كاتب السيرة، وذكر الأحداث التي لها علاقة بهذا الجانب ون غيره. والمؤكد أن السير الذاتية العربيّة التي تنحو هـذا المنحى، تستدعي أحـدات الطفولة على عجل، ذلك أن عنايتها الأساسية تتجه ناحية الموقع الاعتباري، علمياً ودينيًّا، الذي صار عليه صاحب السيرة زمن تدوينها، ولعلُّ سيرة الغزالي، تمثـل أحد أبـرز نماذج السير الذاتية العربية، التي يكون الانصراف فيها كـاملًا إلى المـرحلة الأخيرة من مـراحل التكان الفكري، مرحلة الثبات على موقف عقائدي وفكري، استخلصه كاتب السيرة، عبر مروره بتجارب عديدة، أفضت به إلى الموقف الفكرى الأخير.

يقول الغزالي (505 = 1111): وأحكي لك ما قـاسيته في استخــلاص الحق من بيس إنسراب الغرق، مع تباين المسالك والطرق، وما استجرأت عليه من الارتفاع عن حضيض

<sup>(1)</sup> عبون الأنباء 3:3 وتاريخ الحكماء 417-413.

 <sup>(1)</sup> عبرت ...
 (2) ابن خلدون، التعريف بابن خلدون ورحلته غرباً وشرقاً، تحقيق محمد بن تاويت، القاهرة 13-17.

التقليد، إلى يفاع الاستيصار، وما استفدته أولاً من علم الكلام، وما اجتوبته ثانياً من طرق التفلسف، أهل التعليم القاصرين لدرك الحق على تقليد الإمام، وما ازدريته ثالثاً من طرق التفلسف، وما ارتضيته آخراً من طريقة أهل التصوف، وواضح أنّ سيرته المذاتية، مستضمن وصفاً للمراحل الأربع التي شكلت تكونه الفكري، وهي: التكلم والثاريل والتفلسف والتصوف. فقد جرب الأول، فوجده وعلماً وافياً بمقصوده، غير وافي بمقصودي، وجرّب الثاني، وسير ظاهر أتباعه وباطنهم وفرجع حاصلهم إلى استدراج العوام وضعفاء العقول و...، فهذا طاهم. فأخبرهم تقلهم (= تبغضهم)، فلما خبرناهم نفضنا البد عنهم أيضاًه.

وجرَّب الثالث، فوجد أتباعه وعلى كثرة أصنافهم، يلزمهم وصمة الكفر والإلحاد.

وبعد هذه الرحلة، التي خاض غمارها مجرباً، يصل الغزالي مرحلة الحق واليقين وهي عنده التصوف، التي يصف سالكيها، بأنهم والسالكون لطريق الله، وأنَّ وسيرتهم أحسن السير، وطريقهم أصوب الطرق، وأخلاقهم أزكى الأخلاق، بل لو جمع عقل العقلاء، وحكمة الحكماء، وعلم الواقفين على أسرار الشرع من العلماء، ليفيروا شيئاً من سيرهم وأخلاقهم، ويبدلوه بما هو خير منه، لم يجدوا إليه سيبلاً، فإن جميع حركاتهم وسكناتهم، في ظاهرهم وباطنهم، مقتبسة من نور مشكاة النبوة، وليس وراء النبوة على وجه الأرض نور يستضاء بهه ...

وإذا كان الغزالي قد وصف مباشرة تجاربه الفكرية والروحية ، مورداً الأدلة على ذلك ، ومنداً بالقرائن المراحل الثلاث الأولى ، ومعتقاً التصوف ، بوصفه أفضل خياراته العقائدية ، ومنداً بالقرائن المصرف داصوب الطرق، فإن ابن طفيل (831 - 1885) اللهي يتجاوز الغزالي في المتناره طريق التصوف ذاته ، وصولاً إلى وحكمة الإشراق، يستمين بالخبر أساليب التعبير غموضاً وإيماء ، لتدوين سيرته الذاتية ، مستميراً حكاية رمزية تمثيلاً لخياره العقائدي ، وبحثاً في فلسفة الإشراق عنده . ولان كتاب وحي بن يقطان، قد عُدّ ، منذ القدم خطاباً في فلسفة الإشراق منذك ، فإن قراءته بوصفه سيرة ذاتية لابن طفيل ، توجب بحثاً خاصاً في دائرة الإشراق، حيث تنفس هذه السيرة أنسام ذلك الإشراق، وهو ما يفرض الاستغاضة في هذا البانب المهم من جوانب الثقاقة العربية الإسلامية "ال

الغزالي، المنقذ من الفسلال والموصل إلى ذي العزة والجلال، تحقيق جميل صليبا وكاسل عياد، دمشة, 55.

<sup>(2)</sup> المنقذ من الضلال 101.

<sup>(</sup>دُ) انجزنا بحثاً مفصلاً حول الإشراق، واوجه المطابقة بين ما يقول به الإشراقيون، وما أورده ابن طفيل في وحى بن يقظانه. وخلصنا، بعد استطاق النص، إلى أنّ الكتباب سيرة ذاتبة رمزية للمؤلف، ولكتنا≈

لقد أكد مدني صالح، أنَّ ومجمل موقف حي بن يقظان، صورة لابن طفيل عن نفسه، منهجاً وشخصاً وموقفاً من مجمل مسائل التطور الطبيعي، والتطور الثقافي، والحضاري، والتاريخي، ومن مجمل نظرية المعرفة، ". لكنَّ استطاق النص على نحو دقيق، ومقارنته بمقولات الإشراق الأساسية، عن النفس والسعادة والوجود والعقل والخالق، يدلل فضلاً عن ذلك، على أنه بحث في سيرة ابن طفيل نفسه.

إذّ المعطيات التي يقدمها، ابن طفيل، في مقدمة الكتاب (ال والتمثيل الرمزي الذي يشكله المتن، ترجح أمر المطابقة بين ابن طفيل وحي بن يقطان، فكلاهما جعل الحدس والمجاهدة الروحية، سبيلاً لتحقيق درجة من التماهي في ذات الخالق، بحثاً عن السعادة، التي لا تتحقق، كما يؤكد الإشراقيون، إلاّ بالتقرب الروحي إلى الله، والتخلص التام من الصفات الملدية التي تعلق بالإنسان. وإذا كان الغزالي، قد وصف في سيرته، بصيغ إخبارية مباشرة، تطوره الفكري والمقائدي، فإنّ ابن طفيل، صدر في سيرته، عن رؤية أشمل في منظورها. لقد منح تجربته الذاتية، بوساطة التمثيل الرمزي، سعة وافقاً، تصلح فيه، ان

نخلص، وقد وقفنا بإيجاز على أبرز السير الذاتية العربيّة، بأساليبها المتنوعة، إلى أنّ هذا الشكل من فنّ السيرة العربية، يصف، بأساليب مباشرة أو غير مباشرة، رحلة التكوّن الفكري والعقائدي، لصاحب السيرة، الأمر الذي يجمل شخصيته هي المركز الذي يضفي أهمية على ما حوله، وكلّ شيء، لا يكتسب أهمية إلاّ عبر منظوره الذاتي لما يحيط به، ولهذا، فإنّ رؤيته تكتسب أهميتها الخاصة، في تحديد مسيرة التطور الفكري له. أما العناية بالجوانب الشخصية، وجدانياً وعاطفياً، فلم يلتفت إليه كتاب السير الذاتية، إلاّ ما له علاقة مباشرة، بالتكوّن الثقافي، الأمر الذي يقرر، إنّ البواعث الكامنة وراء كتابة السير، هي الرغبة المبارع، لا شخصية دقيقة، تعنى بوصف رحلة البحث عن الحقيقة. في بنية ثقافية يزداد فيها الصراع بين الخيارات العقائدية والفكرية.

### 3-4 السير الشعبية:

تنتمي والسير الشعبيّة؛ إلى مرويات العامة، وهذا الانتماء، هو الذي جعلهـا تنشكل في مناى عن الثقافة المتعالية التي كانت تعنى، إجمالًا، باخبار الخاصة، الأمر الذي أفضى

<sup>=</sup> ارتأينا، أن لا ندرجه هنا، كونه لا يمس موضوع البحث مباشرة، ونأمل نشره في وقت قريب.

<sup>(1)</sup> مدنى صالح، ابن طفيل وقصة حى بن يقظان، بغداد 31-32.

<sup>(2)</sup> ابن طفيل، حي بن يقظان، تحقيقُ فاروق سعد، بيروت 106-116.

### إلى عدم العناية بهذه المرويات، تدويناً ووصفاً.

إنَّ تغييب مرويات العامة، والسكوت عنها، يرجم إلى موقع العامة في الثقافة العربية الإسلامية، وهو ما المحنا إليه من قبل<sup>®</sup>. وقد أدى ذلك إلى جهل شبه تام بالأصول الأولى للمرويات الشفاهية الشعبيّة، فضلاً عن الجهل بطرائق تكوّنها. وأسباب ظهررها. وتواجمه الباحث في هذه العرويات، مهمتان أساسيتان هما: تشكّل السير الشعبيّة، وإنشادها.

# أ - تشكّل السير الشعبيّة:

لم تشر المصادر العربية الأدبية والتاريخية إلى السير الشعبية إلا إشارات مقتضبة في سياق ذمها، وبذلك فالغموض يحيط، بالاشكال الأولى لهذه المرويات فضلاً عن الاسباب الكامنة وراء ظهورها. ذلك، أنَّ التدوين المتأخر الذي قام به بعض منشدي هذه السير، لا يقدم إلا صورة لعصر أولئك المنشدين، ولكنّ الأمر المؤكد أنَّ جذورها المتداولة شفاهياً ترجع إلى زمن أقدم من زمن تدوينها بكثير. ولا يمكن حصر أسباب ظهور هذا الشكل القصصي، إلا على سبيل تأويل متونها الضخمة، كونها تستدعي أشهر فرسان العرب، ليكونوا أبطالاً لعصور غير عصورهم، وهو ما جعل بعض الباحثين، يعللون ظهورها، إلى أنه نوع من استحضار العاضي المجيد، لمواجهة عصر، انحسر فيه الدور العربي، وأوردوا أسباباً أخرى تهدف جميعها إلى تعليل أسباب ظهور هذا النوع المتميز من أنواع القصص العربي.

يرجع اندريه ميكال، ظهور السير الشعبية إلى وتعلق الجماعة الإسلامية بذكرياتهاه ". ذلك أن أبطالها يحيلون إلى أولئك الرجال العظام الذين عرفهم التاريخ العربي، أما عبد الحميد يونس، فيعزو ظهورها إلى اهتزاز والوجذان العربي، بسبب الحروب الصليبية، مما دفعه إلى وأن يعتصم بعصر البطولة، "الذي مثله أبطال لهم شأن في صلب ذلك الوجدان. وإذا كان ميكال ويونس، يذهبان إلى أنّ ظهور السير، سببه عوامل نفسية وحضارية، استجدت نتيجة التحديات التي واجهها العرب، فإن بعض الباحثين الآخرين، يرون أنّ ذلك يعود إلى أسباب أدبية، إذ يقول فاروق خورشيد، إنّ ظهورها يعزى إلى الحاجة إلى وظهور شكل إسلامي للتعبير الأدبي، ليعده عن مظان الارتباط بالأشكال الأدبية المنحدرة من الأسطورة الوثنية القديمة، "فيما يرى عادل البياتي، أنّ ظهورها يبرجع إلى

<sup>(1)</sup> الفقرة 3 الفصل 2 الباب الأول.

<sup>(2)</sup> أندريه ميكال، الأدب العربي، ترجمة رفيق بن وناس وآخرون، تونس96.

<sup>(3)</sup> عبد الحميد يونس، دفاع عن الفلكلور، القاهرة 139.

<sup>(4)</sup> السير الشعبية العربية 43.

البذور التي أوجدتها أيام العرب، وما احتوته من أخبار كثيرة"، أما أحمد كمال زكي، فيؤكد أنَّ السير الشعبيَّة، كانت وتتخلق في خط مواز للمغازي، وتستقطب كل ما رفضه المؤرخون واللغويون من الأيام الأصل، ومن تواريخ الأنساب، وأسفار التكوين،" فضلاً عما ترسب في الذاكرة من كتب الأوائل، ونوادر الرحالة والجغرافيين المتقدمين.

يصعب في واقع الحال، تقرير صحة أي من هذه الأراء، فكل منها، يمكن أن يكون سبباً وراء ظهور السير الشعبية، وجميعها يمكن أن تكون كذلك، لكن آراء تعتمد على تعليل يستدعي ثقافة الماضي على سبيل التأويل، والعناية بمرجع تلك المرويات، لا الاستقراء الفني الذي يهتم بتحليل البنى السردية لها، ضمن شروط النوع القصصي الذي يوجهها، تظل بحاجة إلى نوع من الدرس والتحليل، للتثبت من أمر ظهور تلك المرويات السردية.

وكما اختلف بشأن أسباب ظهور السير، اختلف أيضاً في أزمان ظهورها، ويستمد الباحثون المعنيون بهذه المرويات، آراءهم إمّا من الأحداث التاريخية التي تحيل عليها تلك المسرويات، أو من الإنسارات العابرة التي تتضمنها المصادر الأدبية أو التاريخية، وكلا المصلدين، لا يقدمان أدلة كافية تؤكد شيئا أساسياً في هذا الموضوع، ذلك أن إشارات المصادر التاريخية أو الأدبية، لا تعنى بهذه الإشكالية أصلاً، أما اعتماد الأحداث التاريخية التي توردها تلك المرويات، بوصفها أدلة على أزمنة تشكلها، فأسر يشوبه عدم الدقة المرويات، يخرجها من إطار جنسها الأدبي، ويدخلها في حقل غريب عنها هو التاريخ. صحيح أن الأحداث التاريخية قد تكون دليلاً على أن مروياً ما قد ظهر بعد الواقعة التاريخية التي تشير إليها، كما في سيرة والظاهر بيرس، التي تورد وصفاً لثورة عرابي، الأمر النذي يؤكد أن هذا الجزء من السيرة - في أقل احتمال - لا بد أن يكون قد ظهر بعد تلك الثورة. ولكن استقراء عاماً للسير الشعبية المربية، يدلل على إنها ليست من التاريخ."

<sup>(1)</sup> عادل البياني، الملاحم العربية بغداد 29.

<sup>(2)</sup> أحمد كمال زكي، الفن القصصي في التراث العربي، مجلة الأداب 7-8/1989 ص 40.

<sup>(3)</sup> تجدر الإشارة عنا إلى أن أبطال السير العربية الكبرى قد عاشروا قبل الإسلام، لكن بعضهم استدعي (3) تجدر الإشارة عنا إلى أن أبطال السير العربية الكبرى قد عاشره الإسلام، ويقود جيئاً من ثمانية عشر مليوناً من الجند، وتجمل سيرة الأميزة الملك الرومي «لاوران» معاصراً للالاث عشر خليفة، إسداءاً من عبد الملك بن مروان (6-585 -7868888) لماية المهدى (9-518888881) كما تجمل مروان بن محمد (301-1321 و 77-7181) لا تأتي على ذكر محمد (321-231 و 77-718) لا تأتي على ذكر سنة خلفاء بينها، وتجمل سيرة سيف الحجاز مكاناً للطوفان، وتصف مدينة القامرة في سياق أحداث وقعت قبل الإسلام، وتجمل سيف بن ذي يزن وقد عاش في القرن السادس الميلادي معاصراً للملك

ويبين المسرد الآتي أهم الأراء التي بحثت في زمن ظهور مرويات السير الشعبيّة. مسرد يبين زمن ظهور السيّر الشميّة

| صاحب الرأي                                                                                                                                                                                                                                                                          | زمن التأليف                  | السيرة              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|---------------------|
| نبيلة إبراهيم، ميرة الأميرة ذات الهمة: دراسة مقارنة 59 ويستند هـذا الرأي<br>إلى إنها كانت تروي للخليفة الواثق (233-223 = 847-841) السيرة 68:22                                                                                                                                      |                              | الأمير ذات<br>الهمة |
| لويس شيخو، شعراء النصرانية 832:2 وأخذ بهذا الرأي الزيات، تاريخ الادب                                                                                                                                                                                                                |                              | عترة                |
| عترةالعبسي، وصار مشهوراً بنسبته إليها، 314:2.<br>عبد الحميد يونس، الهلالية في التاريخ والادب الشعبي 133 ودفاع عن                                                                                                                                                                    | القرن                        | الهلالية            |
| الفلكلور 179 ويستند هذا الرأي إلى ما أورد ابن خلدون من أنَّ للهلالين<br>حكاية غريبة عن رحيلهم إلى المغرب تروى دخلفاً عن سلف، وجيلاً عن<br>جيل، ويكاد القادح فيها والمستريب في أمرها أن يرمى عندهم بالجنون<br>والخلل المفرط، لتواترها بينهم، - كتاب العبر وديوان المبتداً والخبر 40% | 8-5 هـ<br>14-11 =            |                     |
| ثريا منشوش، سيف بن ذي يزن بين الحقيقة والأسطورة 90 وعبد الحميد<br>يونس، الحكاية الشعبيّة 91 وفؤاد حسين، قصصنا الشعبي 95 ويستند هذا<br>الرأي، إلى الذّ السيرة تسورد الملك الحبشي سيف أرعد (1372-1334 م)<br>يوصفه أحد أبطال السيرة.                                                   | القرن<br>9-8 هـ<br>= 15-14 م | سيف                 |
| بدلالة كون السيرة، تورد أحداثاً تاريخية معروفة وقعت في نهاية الفرن<br>التاسع عشر مثل ثورة عرابي وولاية الخديوي عباس حلمي (1313-138)<br>على الرغم من أنَّ أحداث السيرة تبدأ في خلافة المقتدي بالله<br>487-467) 1074-1074 (1981).                                                     | القرن<br>13 هـ<br>= 19 م     | الظاهر بيبرس        |

الحبثي وميف أرعده الذي حكم الحبثة في القرن الرابع عشر الميلادي. وتشير سيرة عترة إلى مدينة بغداد والاندلس في سياق أحداث قبل الإسلام، وتجعل سيرة الطاهر بيبرس، صلاح المدين الأيوبي (1898 - 1932) معاصراً للخطيفة المقتدر (230 = 932) وتقرر أن وفاته، كانت عمام 752، وتؤكد أن الأصمعي (216 = 311) قد فرغ من تأليف المسيرة سنة 733 هـ، وأنه عاش في الجاهلية 1700 منة. إنَّ ما يمكن تقريره هنا، أنَّ تلك الأواء، كانت تهدف إلى تأصيل المرويات السيرية في التاريخ، لا النبحث في ماهيتها، ويفترض البحث في مرويات ذات أصول عمامشة، القول، هنا، إنَّ صورها الشفاهيَّة كانت تتغيّر، تبعاً لنغيّر عصور رواتها. ومن المؤكد أن التعاول الشفاهي كان يحذف منها ويضفي عليها، كثيراً من الوقائع، وتلك صفة ترافق العرويات الشفاهيَّة عهماً.

#### ب - الإنشاد:

لإنشاد السير الشعبية، تقاليد شبه ثابتة، وصفها الباحثون، وفيها يقوم المنشد بقراءة الآثرة ما أجزاء السيرة في مكان ما، وقد ترافق القراءة الموقّعة، مقاطع موسيقية على بعض الآثرت كالربابة والجززة، وكانت هذه التقاليد معروفة على نطاق واسم إلى منتصف القرن العربية، ويحث فيها المنشد ـ الذي يعد هنا راوياً \_ مستمعيه للمشاركة الوجدانية في الأحداث التي ينشدها، ولا يلتزم حرفياً بالمرويات المدونة خطياً للبه، إنما بتصرف بما يروي تبعاً لحالة الانفعال التي يثيرها في المتلقين، ويستعين أحياناً، للبه، إنما بتصرف بما يروي تبعاً لحالة الانفعال التي يثيرها في المتلقين، ويستعين أحياناً، ماعليه الذين يقومون برفقته في بعض المقاطع بتحويل الرواية إلى مقاطع لتمثيل الاحداث، ولما كانت متون السير ضخمة، كان الإنشاد يستمر عدة أشهر، يستأنف فيه المنشد، كل مساء، الإنشاد، من حيث انتهى في الليلة الماضية، وكسان المنشدون يتخصصون برواية ميرة معينة، وينسبون إليها، كد والعناترة، ووالهلالية، ووالظاهرية، والظاهرية، وبالنامات صناعة الإنشاد مزدهرة في كثير من البلاد العربية، وفي القاهرة، على مسالحها، ومصالح أفرادها، ويشرف على مصالحها، ومصالح أفرادها، ويشجع على رواجها، وكان مهنة الإنشاد وراثية، تعتمد على المشافهة شا.

يخل العنشد راوياً مفارقاً لمرويه في السير الشعبيّة، فيما يمثل المتلقي نوعاً من العروي له، وبينهما يتشكل منن المروي، ويصف باحث عمريي عملية تكون المروي، قائلًا: وتعتمد التغيرات التي يحدثها الراوي في النص كثيراً من الأوصاف النمطية المحفوظة عن وصف البطل وهي كثيرة، ويمكن أن يضيفها لاي بطل من أبطاله، وكذلك صورة الجو،

<sup>(1)</sup> عبد الحميد يونس، الهلالية في التاريخ والأدب الشعبي القاهرة 123.

<sup>(2)</sup> حول نقالية الإنشاد، وصناعت، نعبل على المصادر الآية: عبد الحميد يونس: دفياع عن الفلكلور 151 والحكاية الشعبية 88 والهلالية في التاريخ والأدب الشعبي 513 وفاروق خورشيد السهر الشعبية العربية 26 ونوري حمودي القيسي، محاولات في دراسة اجتماع الأدب 172-168 ونزار الاسود، الحكواني في دمشق مجلة المائورات الشعبية 190/18 ص 63-63.

تتكرر في المواقف، تطول وتقصر حسب إحسامه برغة جمهوره الذي يشترك في عملية بين الأداء، اشتراكاً فعلياً. فالنص الشفوي يعاد تأليفه ساعة الأداء، ويتم في عملية جدلية بين الراوي والمتلقي، إذا لم تتم عملية التفاعل، فإن النص يسقط، فكل النصوص التي بين الياب بعن بصورة أو بأخرى، تأليف تم ساعة تسجيل النص أو ساعة أدائه، تأليف لا يبدأ من الراعة المن تقاليد متوارثة. فالسيرة التي تطول طولاً متسعاً ليس من السهل أن يحفظها الراء يحملها، إنه يحفظ الأساس ثم يبني عليه بناء جديداً من وصفه وحسه، وتتم عملية تداخل لمحفوظه، وما يمكن أن يتولد ساعة الأداء، فهو يصوغ عالماً متكاملاً من خلال والبناء لم يتكاملها لذي يعرفه، ويشترك في معوفته جمهوره الخاص، ويأخذ النص في التوالد والناء، ليتكامل نصاً لنوع أدبي اسمه فن السيرة ". ويورد نمطين من الرواة، أولهما: الراوي الأصيل وهو والذي يحترم الرواية التي يرويها، ويحترم جمهوره، وثانيهما: الراوي الأصيل وهو والذي لم يدرب تدرياً كافياً فيقف قبل أن يتم تدريبه أمام الجمهور، فهو هنا يخدعهم ها..

تكشف علاقة الراوي المنشد بالمتلقي، عن توفر ظروف مناسبة لإضافة أحداث إلى متون السير أو حذفها منها، وتقاليد الإنشاد، وحاجات التلقي هي التي تتحكم بضخامة تلك المسرويات، وهي السبب وراء ظهمور أحداث متأخرة كثيراً عن عصر البطل، ولكنّ تلك التقاليد، من جهة ثانية، هي التي جعلت عوالم تلك المرويات شبه متماثلة، سواء في أفعال الأبطال، أم في البنى السروية لمتون تلك المرويات، وهو ما سنقف عليه في التحليل الفني لتلك السير في الفصل الآتي.

 (1) أحمد شمس الدين الحجاجي، مصادر الراوي والرواية في السيرة الشعبية العربية، مجلة المأثورات الشعبة 1989/15 ص. 80.

<sup>(2)</sup> م.ن. ص 75.

### البنية السردية للسيرة الشعبية

### 1 - وظائف الرواة:

تكثر السير الشعبية من إيراد مصطلح «الراوي»، دلالة على من سمع قولاً ما، وقـام بروايته على الوجه الذي قيل فيه. وتورد أحياناً مصطلحات رديفة، تحيل على الراوي أيضاً مثل «المؤلف» و «المصنف» و «الناقل» و «الراوي المؤلف»".

إنّ استعمال المصطلح بغير دلالته، أمر شائع في السير الشعبية، ولم يقتصر ذلك على والسراوي» بل تعداه إلى والسيرة، نفسها، فقد حلت مصطلحات كثيرة مثل والإيراد» و والكلام، و والتبيان، و والأخبار، و والمقال، و والنظام، و والديوان، و والقول، و والقل المجمع، و والحديث الغريب، و والكلام العجيب، محل مصطلح والسيرة، على الرغم من الاحتلاف الواضح في الجذور الدلالية بينها وبين مصطلح والسيرة، وهو ما يؤند، أن منشدي السير الشعبية، كانوا يفتقرون إلى الدقة، ولا يعنون بها، ويوردون ولملاحات مختلفة للدلالة على شيء واحد.

يرتبط المروي السيري بالراوي، وعنه يصدر إلى المروي له، ولذلك فهو أداة لتشكيل نسيج ذلك المروي. ومما يتميز به الراوي في السير الشعبية، أنه يعبد إنتاج مروي، إلى متلقين تلقوه من راو قبله، وهو بذلك يحل لفظه محل لفظ الذي سبقه، ويورد متناً مرناً رواه غيره، في ظل بنى ثقافية متغيرة، تبعاً لتغير مكان الرواية وزمانها، وفي كل هذا، إنما يروي عن راو أصل يتصف بصفات الراوي الأول الذي كان شاهداً على الواقعة المروية. وفيما يعلن الراوي في السيرة عن حضوره، فإن الراوي الأول يظل متخفياً، يتجنب الإشارة إلى نفسه، ولا يعنى إلا بما شاهد من وقائع. وبذلك فالراوي في السير الشعبية شأنه شأن الراوي في المرويات السردية الشفاهية، ينتظم في نمطين: راوٍ مفارق لمروية، يتدخل دائماً فيما يروي، وراوٍ متماو بمرويه، يترك للمروي أن يروى دونما تدخل مباشر فيه. وينبغي الوقوف

سيرة عنتر بن شداد 926:9، 25:35. سيرة الظاهرة بيبرس 12:1.

<sup>(2)</sup> سيرة عنتر 127.2، 189.3، 187.7، 86.8، 227.9، 242:10، 242:30 وسيرة الظاهر 408.7.

على وظائف كل منهما، وأثره في البنية السردية لتلك المرويات.

# أ - وظائف الراوى المفارق لمرويه:

(1) وظيفة اعتبارية: يقوم الراوي المفارق لمرويه، بتحديد الأهمية الاعتبارية للسيرة، وذلك بإضفاء صفات اعتبارية عالية الشأن على أبطال السير وأفعالهم، كما يلمس في فواتح السير الشعبية عامة، وما يتخللها من عبر وأحداث تنظوي على مقاصد محددة:

كقول الراوي وهذه قصة الأمير سيف بن ذي يزن مبيد الكفرة أهل الشرك والمحن في سائر الأمصار والدمن ومخمد الأسحار والفتنه™.

(2) وظيفة تمجيدية: إنّ الراوي لا يأل جهداً في إضفاء كل ما يمجد السيرة التي يرويها، وذلك لمنح ما يروي أهمية خاصة، وإثارة حماس المتلقي، وتحتشد السير الشعبية بعبارة والسيرة العجيبة، المطربة الفائفة الغريبة، ومن أمثلة وظيفة التمجيد التي يقوم بها الراوي، ما ورد في سيرة والأميرة ذات الهمية، قوله ويا لها من سيرة ما أعجبها، وفي الاحاديث ما أغربها، شم يضيف ولم يرو في السير، ولا سمع في الخير، مثلها، لوقعاتها نقلت عن أكابر المشايخ من يني كلاب، أهل العقل والصلق والآداب، المجاهدين في سيل الملك التواب. وما كان الواثق يمل من سماع هذا الحديث، ولا سيما هذا الفصل في نفي ظالم والبطال ورجوعهم إلى الديار والأطلال، فكان الواثق يطرب من هذا الحديث، غاية الطرب، ويتمجب منه غاية العجب، وويختم السيرة بقوله: وهذا ما انتهى إلينا من سيرة غاية الطرب، ولتمجب منه غاية العجب، ويختم السيرة بقوله: وهذا ما انتهى إلينا من سيرة المجاهدين، وأبطال الموحدين رضوان الله عليهم أجمعين. ولقد قرأت في كتب الأولين والأخرين، فما وجدت الذّ من سماعها، ويطوره الأمر نفسه في سير أخرى ...

(3) وظائف بنائية: يقوم الراوي المفارق لمرويه، بالوظائف البنائية الآتية:

أُولًا: وظيفة تنسيق: فهو ينسق مرويات الـرواة، ويجعلها متمـاسكة حـول شخصية

<sup>(1)</sup> سيرة سيف بن ذي يزن 2:1 وانظر سيرة عنترة 2:1 وسيرة الظاهر 2:1.

<sup>(2)</sup> سيرة الأميرة ذات الهمة 9:15.

<sup>(3)</sup> م.ن 68:22 (4) م.ن 46:70

<sup>(5)</sup> سيرة سيف :(29 - 388، 1:91) وسيرة عنترة 12:60 ،304،4 (18:13 ،18:27 ،187:27 سيرة الظاهر 30:1، 32:30 ،16:5 ، 33:80 ،

البطل، فالراوي في سيرة الأميرة. يصرح مؤكداً وظيفته هذه داحببت أن اجمع سيرة تكون نزهة السامعين، لما فيها من الانتفاع لكل المطالعين، وأنا أسأل الله الإعانة على ترتيب هذا. الكلام المظيم؛".

ثانياً: وظيفة استباق: وفيها يقوم الراوي بالإعلان عن احداث ستقم، ولم يكن سياق السرد قد منحها تحققاً بعد. ومثال ذلك ما يورده الراوي في سيرة وعترة من أن وزبية، قد مانحت عن نفسها، ولم ترض غير شداد معاشراً لها. ولأنها من نسل قدوم كرام، وسوف نذكرها في تأصيل نسبتها، ونذكر سبب غربتها وفرقتها، ولكن نذكر كل شيء في مكانه بعون الله وسلطانه إذا وصلنا إليه، وفلاً ينسج الراوي، وحدة حكاتية كاملة، بعد ثلاثة وثلاثين كمنف نسب أم عترة، وفيما يستعد عترة لمواجهة النجاشي، يقدم الراوي سر الانتساب بينهما وقال الراوي: وكان الملك النجاشي وهؤلاء الملوك، كلهم أولاد عمر. وكانت أم عترة زبيبة بنت النجاشي ملك الحبشان، وكان ملك الحبشان قد زرّج أمها بالملك بسام، وهو أبو الملك همام وأنّ الملك النجاشي، هو جد زبيبة من الأبرين، ونسبهم إلى نوح عليها القادر أن تقم في يد العربان، وأرسلها إلى بني عس وعدنان، وأخذها شداد، وأتت منه بعتره (الله بي عس وعدنان، وأخذها شداد، وأتت منه بعتره (الله الله عي عس وعدنان، وأخذها شداد، وأتت منه بعتره (الله الله على الله الدان وأرسلها).

إنَّ اكتشاف حقيقة النسب الذي يربط عنترة بالنجاشي ملك الحبشة، يؤدي إلى تغير في مجرى الأحداث في السيرة، إذ يتحول العداء إلى أخاء، ويتصل النسب بينهما، ويعود عنترة لخوض مغامرة جديدة.

تؤدي الأحلام أحياناً، دوراً مهماً في تحقيق الاستباق، فالرؤيا التي يراها عبد الوهاب في سيرة الأميرة، إذ يزوره الرسول، ويخبره بأنَّ عقبة شيخ الضلال \_ الشخصية الشريرة التي تعاضد الروم ضد المسلمين \_ لا بد أن يصلب على أسوار القسططينية، بحضور خليفة المسلمين، ترد في الأجزاء الأولى من السيرة م، لكنَّ تحقيقها لا يتم إلا في نهاية السيرة م، وعلى الرغم من المواقف الكثيرة التي ينجح فيها أبطال السيرة من المسلمين في القبض على

<sup>(1)</sup> سيرة الأميرة 3:1.

<sup>(2)</sup> سيرة عنترة 76:1.

<sup>(3)</sup> سيرة عنترة 402:34.

<sup>(4)</sup> سيرة الأميرة 40:26.

<sup>(5)</sup> م.ن 77:70.

عقبة، إلاّ أن ظروف صلبه لا تتحقق طبقاً لما جاء في رؤيا عبد الوهاب، ويـظل الاستباق مهيمنـاً على أحداث السيـرة، ولا يتأتى لأحـد قتل عقبة، لبُده عن المكـان المحـدد في الرؤيا، وتتابع الأحداث وتتوالى الأجيال، ليتحقق أخيراً، ما بذره الاستباق، إذ يصلب عقبة بحضور المعتصم، بعد مرور زمن طويل على الرؤياً ـ النبؤة التي تحدد مصيره.

يتحدد إطار الاستباق السردي ، بعبارات يوردها الراوي ، مثل وسنذكر كل شيء في موضعه و وسنذكر ما به يتم الكلام ، و ويكون لنا معهم كلام ، إذا وصلنا إليه نحكي علمه ، وجدير بالذكر \_ كما مثلنا في رؤيا عبد الوهاب \_ أن كثيراً مما له علاقة بالاستباق ، تبذره النبرات والأحلام وتوقعات الأولياء ، وإرشادات الرجال الصالحين ذوي الكرامات ، ممن يعاضدون البطل في مهمته ، وتحتشد السير الشعبية بالرؤى والنبؤات التي تؤدي هذا الغرض ، ففي سيرة سيف على سبيل المثال ، يتنبأ نوح ، أن نسل حام لا بد أن يصبحوا خدماً لنسل سام ، لأن الأول ضحك على عورة أبيه "، وتفلل تلك النبوءة ، توجه أحداث السيرة ، إلى أن يقوم سيف بن ذي يزن الذي يرمز إلى أولاد سام ، بقتل سيف أرعد الذي يرمز إلى أولاد حام ، في «الركبة الكبرى» التي يجردها سيف ضد خصومه ، وتستغرق ثلاث عشرة سنة أشهر وسبعة وعشرين يوماً "، وبها تنهي السيرة ، إذ يتحقق الاستباق السردي الذي وستحرله أحداث السيرة .

ثالثاً: وظيفة إلحاق: وفيها يقوم الراوي بإلحاق جزء من الحكاية، أو مجور من محاور الأحداث فيها، بجزء كان قد قدمه من قبل، ومثال ذلك، أنّ الراوي في سيرة عترة، يصف ظهور شخصية والجوفران على النحو الآتي: وكان السبب في طلوع الجوفران وفي هذه الأحوال، وأصل هذا القتال، سبباً عجبياً، وأمراً مطرباً غربياً، لأنه هو وأخواته، أصل هذه السيرة وأخيارها وفروعها، وبسبب أبيهم كان وقبوعها حتى تكتمل لهم لذة الكساله "ويتضح أنّ الجوفران، هو أحد أبناء عترة، يظهر بعد موته، وهو ابن الجارية التي ظلب إليها القيصر أن تحمل من عترة الى الشام والقسطنطينية وبلاد الأندلس"، ولتوضيح المحلاقة بين وذلك حينما يذهب عترة إلى الشام والقسطنطينية وبلاد الأندلس"، ولتوضيح المحلاقة بين أحداث السيرة، يقوم الراوي بإلحاق جميع الوقائع الخاصة بحياة الجوفران في بلاد الروم،

<sup>(1)</sup> سيرة سيف 16:1 و 29، 21:3.

<sup>(2)</sup> سيرة سيف 57:17.

<sup>(3)</sup> سيرة عنترة 296:55.

<sup>(4)</sup> م.ن 320:48 - 108:51 - 301. (5) م.ن 301 - 296:55

وفي سيرة الظاهر بيبرس، يقوم الراوي، بإلحاق وحدة حكانية كاملة، تكشف الأصول الملكيّة لبيبرس"، في وقت أصبح فيه أميراً، وسياق الاحداث يمنحه فموصة بعد أخرى، ليكون سلطاناً لمصر.

يؤطر الراوي الوحدات الحكائية التي يلحقها، بسياق أحداث سابقة عليها، وترتبط بها ارتباطاً عضوياً، بعبارة محددة، مشل ووعدنا إلى سياق الحديث الأول، و ونرجم إلى الحديث، و ووسنرجع إلى سياق كلامنا الأول، و ووعدنا إلى ترتيب الكلام،

رابعاً: وظيفة توزيع: وفيها يقوم الراوي، بتوزيع محاور الرحدة الحكائية، حسب وقوعها في الزمان، أو حسب علاقتها بالشخصيات. ثم ينظم تنابع الوقائع في كمل محور، بما يجعل وقوعها متوازياً، وكأنها تحدث في زمن واحد. ويتم ذلك، بأن يبورد الراوي، مشهداً يخص البطل ومعاضديه تارة، والخصم ومعاضديه تارة أخرى، لكشف استعداد الجانبين لملاقاة الآخر. وتبنى متون السير عامة، بتوجيه من التوزيع المنظم للأحداث التي يقوم بها الراوي. لأن الانتقال بين الفئات المتصارعة، ضرورة لازمة، من ضروروات البنية السروية للسير الشعبية، كون هذا النوع القصصي، لا يتكون إلا بوجود خصوم، يختلفون فيما بينهم، اختلافاً عرقياً ودينياً، ويحتم كشف هذا التناقض توزيعاً في المشاهد السروية بين فتي الخصوم، على نحو يكشف موقف كل منهما بصورة جلية. ففي سيرة الأميرة وعترة وبيس وسيف وبني هلال، يفرد الراوي مشاهد تصف أبطال السيرة من العرب المسلمين، وأخرى تعبد النار أو الأوثان.

يستعين الراوي، وهو يؤدي وظيفة توزيع الأحداث والوقائع، بعبارات تسهيل القيام به المهدة، مثل وهذا ما كان من أمر هؤلاء، وأما ما كان من أمر . . . . . . . . . ويورد أحياناً تفصيلاً مفيداً كان يقول وهذا ما كان من الملك بعلبك وما جرى له، وأما ما كان من الملك ذي يزن، فإنه بعد هروب الملك بعلبك من قدامه، احتوى على جبيع ماله " وقد ينص الراوي إلى ان الأحداث ستتطور في محورين، فيقول: ويا سادة يا كرام: ومن هنا ينقسم الحديث، حتى لا يجوز الغلط في الكلام " ".

(4) وظيفة إبلاغية: وفيها يقوم الراوي المفارق لمروية، بنقل حديث الراوي
 المتماهى بمروية، بوصفه شاهداً على الوقائم، وتأتى الصياغة الإبلاغية، باستخدام أسلوب

<sup>(1)</sup> سيرة الظاهر 356-349:6.

<sup>(2)</sup> سيرة سيف 2:1.

<sup>(3)</sup> سيرة الأميرة 7:13.

السرد المباشر، فتي سيرة الأميرة، ينقل الراوي الأول عن الثاني قوله: ولقد سألت الأمير أبو محمد (= البطال)، وقلت له: كيف كنان خلاصكم؟. قبال: إنه لمنا ألقى الملعون شومدرس الطاحون على باب المعظمورة...، ". وقد يدعي الراوي المفارق لمرويّه إنه شاهد الوقائع بنفسه، كما يرد على لسنان الأصمعي، في سيرة عنترة، وصفه الحرب بين الفرس وبني عبس، قوله وولقد كنت صغيراً في هذه الواقعة ولها ناظر فقاتلت بنو عبس ذلك الجمع الكثير، وما قصرت، وحمت حريمها وما تأخرت "أو قوله ووقد اجتمعت على عنتر الجمع الكثير، وما قصرت، وحمت حريمها وما تأخرت والى النواقعة الإ برب البيت الحرام، وكان عنده يقين بظهور سيد المرسلين ". وقد يورد الراوي المفارق لمرويّه، حديثاً أخدة عن شاهد عيان، مثل دوقال الأصمعي: لقد أخبرني من أثق به، واعتمد في كلام الصدق عليه وهو أنني صادق في حديثي هذا، ولا قلت إلا حقاً، ولا تكلمت إلا صدقًا، وقال لي: يا أصمعي: إني كنت في هذه الواقعة حاضراً وناظراً، ولقد شاهدت بعيني، فإلى العجائب، وقد رويت على قد جهدي، واقتصرت غاية الاقتصار» "قد رويت على قد جهدي، واقتصرت غاية الاقتصار» "قد رويت على قد جهدي، واقتصرت غاية الاقتصار» "قد روي وروية الموسلة المناس المعالة والمناس المعالة الموسلة الموسلة الموسلة الموسلة المناس المعالة وقد ورويت على قد جهدي، واقتصرت غاية الاقتصار» "قد رويت على قد جهدي، واقتصرت غاية الاقتصار» "قد رويت على قد جهدي، واقتصرت غاية الاقتصار» "قد

وظيفة تأويلية: وفيها يقوم الراوي المفارق لمرويه، بإيجاد علاقة ما بين ما يروي
 والبنية الثقافية للمرجع، من أجل شحن الخطاب بدلالته المطلوبة في زمن روايته.

إن أمرين اثنين يوفران للراوي أسباب وظيفته التأويلية، أولهما: عدم وجود مؤلف ترجع إليه ملكية السيرة، وثانيهما: التداول الشفاهي المتواتىر للمرويات السيرية. وهذان الأمران، مكنا الراوي، في كل زمان ومكان، أن يجري إضافات كثيرة لتلك المرويات، " تتناسب والظروف الموضوعية التي تروى فيها.

إنَّ والانزياحات الدلالية، المستمرة، تحدث نتيجة التغير الحاصل في البنية الثقافية للمرجع، من ناحية، وأهداف الرواة الذين يتعاقبون على رواية المتن من ناحية ثانية، الأمر الذي يتيج للراوي المفارق لمروية، إضفاء رؤيته الخاصة، وموقفه الفكري على المروي، كلما رأى ضرورة لذلك، دون مراعاة تدعوه لعدم الإخلال بالمروي الذي يرويه. ذلك أن الرواية، تجري في مناخ شفاهي، لا يراعي الدقة في الإرسال، سواء من جهة الراوي أم من المتلقي، بل يراعي حالة الانفعال التي يحدثها المروي في نفوس المتلقين ولبيان الوظيفة التاريلية للراوي، نقف على نماذج تدلل عليها.

<sup>(1)</sup> م.ن 69:14

<sup>(2)</sup> سيرة عنترة 273:10.

<sup>(3)</sup> سيرة عنترة 278:10. (4)

<sup>(4)</sup> م.ن 368:18.

إنّ الرواة يقدمون أبطال السير، بوصفهم حماة الإسلام، أو دعاة له، على الرغم من أبطال السير عاشوا وماتوا قبل الإسلام مثلّ سيف بن ذي يزن وعنترة بن شداد. وبقدر تعلق الأمر بهاتين الشخصيتين، فإنّ الرواة، يجعلون عنترة داعية للدين الجديد، ومداشناً لظهور الرسول في الجزيرة العربية، وهو الذي يخوض حروبه لإحلال الإيمان محل الكفر. ويجعلون سيفاً حاملاً لواء والحنفية، بين الوثنين عبدة زحل، ويقود جيشاً جراراً، قوامه ثمانية عشر مليوناً من المفاتلين، ليحول العالم من الكفر إلى عبادة الله. قائلاً وأنيا قصدي أظهر الأرض من الكافرين، وإذا كانت بقعة من الكافرين، أحاربهم حتى يؤمنوا بالله رب المالمين، ما وما إن ينجز سيف رسالته الدينية، حتى يعتزل الحياة في وقلعة الجبل، وهي القلعة التي بناها صلاح الدين الأيوبي، بعد عصر سيف بما لا يقل عن ستة قرون في رحمة الله تعالى عليه وعلى من مضى من أموات المسلمين، والأمر داته يحصل مع عتر، هو بعل قومي وديني، يظهر الجزيرة من الأوثان، ويواجه كسرى والنجاشي، ويعود مظفراً وقد تحقت الرسالة التي يقاتل من أجلها.

أما الوقوف على نماذج لأبطال السير الأخرى، كالأميرة ذات الهمة، والظاهر بيبرس وأبي زيد الهلالي، وهم عاشوا تاريخياً في ظل الإسلام، فإنه، يكشف، أن الرواة جعلوا هؤلاء الإبطال، يقاتلون الروم والفرس والهنود والصينيين واليهود والمجوس، ويقومون بمغامرات داخل الممالك الصليبية والمجوسية، الأمر الذي يستدعي إلى الذهن صور المواجهة العربية ـ الإسلامية من جهة، والرومية ـ الفارسية من جهة أخرى.

إنّ الراوي الذي يؤول متون السير، طبقاً لبنيته الثقافية، وليس للظروف التاريخية التي ظهر البطل فيها، ويستدعي من التاريخ، شخصيات اتصفت بصفات الشجاعة والبطولة، ليضعها في مواجهة أحداث، متأخرة كثيراً عن عصرها، إنما يقوم في حقيقة الأمر، بد وإعادة إنتاج، لمرويات معينة، بما يوافق عصره ورؤيته للعالم الذي يعيش فيه. وهذا والتمدد الدلالي، لتلك المرويات هو السبيل الوحيدة، لأغنائها وتخصيبها، وإضفاء مزيد من الأهمية عليها.

## ب ـ وظائف الراوي المتماهي بمرويّه:

(1) وظيفة وصفيّة: وفيها يقوم الراوي، بتقديم مشاهد وصفيّة للمنازلات وأعمال

<sup>(1)</sup> سيرة سيف 43:17.

<sup>(2)</sup> م.ن 66:17

الغروبية، دون أن يعلن عن حضوره، بل إنه يظل متخفياً، وكانَّ المتلقي يبراقب مشهداً خفيفاً، لا وجود للراوي ولا حضور فيه، وحقيقة الامر، أنَّ البراوي لا يتنحى في مشاهـد الموصف، لكنه يحتجب إلى حـد ما، ولا يعنى بـإظهار مـوقفه من الأحـداث أبداً، فيتـيح للمروي، أن يتثكل في صفاء بعيداً عن تأملات الراوي وآرائه.

ينتين الراوي المتماهي بمرويه، بأسلوب السرد المموضوعي (= الأسلوب غير المبائر) ويصف كل ما يتعلق بالمشاهد بحياد، ذلك أن المشاهد الوصفية، تتطلب عرضاً للموقف، دنما تدخل مباشر من الراوي ومثال ذلك منازلات الخصوم والأعوان التي تحتشد بها السير، ونؤلف جزءاً كبيراً من متون تلك المرويات.

(2) وظيفة توثيقية: وفيها يقوم الراوي، بتوثيق بعض مروياته، رابطأ إياهــا بمصادر تاريخة، زيادة في إيهام المتلقي، إنه يروي تاريخاً موثقاً، ومثال ذلك ما يرد في متون السير عامة، من التأكيد المستمر، بأن هــذه السيــر تنتمي إلى رواة مشهــورين: كــالأصمعي ووهب بن منه وأبي عبيدة وجهينة اليمني وغيرهم.

(3) وظيفة تأصيلية: وفيها يقوم الراوي، بتأصيل مروياته في التاريخ والثقافة العربية، ويبجل منها أسفاراً للصراع القومي والديني، ويربطها أحياناً بالمائر العربية المعروفة في الإنصار على الخصوم، مشل معارك الفتوح الإسلامية، والمواجهات العربية الرومية، وإلىورب الصلية التي انتصر فيها العرب المصلمون على الصليبين.

# 2. بنية الوحدة الحكائية :

نبرُك والوحدة الحكائية، بأنها: سلسلة الأفعال المتعاقبة التي يقوم بها بطل السيرة لإنباع عاجة ما، مادية كمانت أو معنوية، وتستدعي رحيلاً عن المكان الدي يقيم فيه، والذهاب إلى مكان خصومه، والدخول معهم في مواجهة، وعودته ظافراً إلى مكانه، وقد أنبع العاجة التي دفعته للرحيل.

إنّ الوقوف على بنية والوحدة الحكائية، بوصفها فعلاً متكاملاً يقوم به بطل السيرة، يرجب إنتخاب عدد من الوحدات الحكائية، تكون موضوعاً مباشراً للتحليل، ذلك، أنّ متون السير الشعبة، تتكون من عدد كبير من الوحدات الحكائية المترابطة بشكل متنابع. تكون بمجموعها منون تلك السير. وقد جرى انتخاب خمس وحدات حكائية من بين عدد كبير من الرحدات، وأخضعت للتحليل الذي يهدف إلى كشف المنطق الداخلي الذي يحكمها. ويان الدامر المكونة لها. ولأن تلك الوحدات الحكائية متناثرة في متون السير العربية الكبرى، وجدنا من اللازم، لضرورات البحث أن نلخص أحداثها بصورة مكتفة، ليتضح التحليل اللاحق الذي يقوم على مكوناتها \_ وهو ما لم نقم به في الحكاية الخرافية، ولن للجال المقامة، كون النصوص المدروسة، يمكن الاطلاع عليها في مظانها بسهولة، عكس الوحدات الحكائية في السير الشعبيّة، لأنها تندرج في متون ضحمة وغير مفهرسة \_ .

### أولاً: الخلاصات:

(أ) في سيرة الأميرة ذات الهمة، تشفى الأميرة من مرض المّ بها، إثر فتحها مدينة ملطية (= البؤرة المكانية لأحداث السيرة). وكان القائد الرومي كوشناوش قد مضي إلى بغداد والبصرة، ملاحقاً جيوش المأمون الفارة أمام جيشه، وقـد خلف وراءه أبناء الأميرة واتباعها، أسرى في قلعة «الشيطبان». ولهذا، تنتهز الأميرة فرصة ابتعاد كوشناوش، لتحرير اتباعها من الأسر، ومن بينهم ولدها عبد الوهاب وأولاده ومساعدها البطّال، فتقود لهذا الغرض جيشاً من بني كلاب قومها، وتتوغل في بلاد الروم. وتصل القسطنطينية. حيث يعلمها ويانس المتعرب، أنّ كوشناوش أسر وميخائيل، ملك القسطنطينية مع أولادها في قلعة والشيطبان، وأنه لا بد من تحرير الجميع من الأسر، فيقودان معاً، جيشاً واحداً، ويتجهان صوب القلعة الحصينة، وفيما هما يحاولان اقتحام القلعة، يلتقيان صدفة أبا محمد البطال، الذي استطاع الهروب من الأسر، ويروي لهما ما يدور في القلعة، إذ إن كوشناوش رِّكُ أحد قواده لحماية القلعة، ويدعى وصليباً، وكان هذا قد تزوج قسراً ومليكة، التي كانت نحب ومبخائيل، ملك القسطنطينية، وحالما ترى مليكة ومبخائيل، بين الأسرى، حتى تتعلق به ثانية، وتقرر زيارته في الأسر. وتتمارض، فتخبر زوجها أن شفاءها لا يكون إلا بطعام من لحم أسد أحمر، وعليه الخروج لصيد ذلك النوع من الأسود، وتتصل بزوجة حارس السجن، الذي هو سرداب مطمور تحت الأرض، وتغريها بالمال والجاه، إن هي مكنتها من اللقاء بميخائيل، ويتم لها ما تريد، فتهبط حيث يعتقل الأسرى، وتلتقي وميخائيل، وسط الأسرى العرب، فيطلب إليها أبو محمد البطال، أن تساعدهم في الخروج، شرط تسهيل زواجها من «ميخائيل»، ويتفقون جميعاً على ذلك، وتفك أيديهم من الأغلال، ويعثر البطال على منفذ، يفضى إلى خارج أسوار القلعة، وفيما يفلح في الخروج، يلتقي هنــاك الأميرة ويانس المتعرب، وقد أحاطوا القلعة بجيوشهما، وبمساعدة البطال، تدخل الجيوش القلعة

 (1) نصطلح بـ والبؤرة المكانية، على المكان الذي ينطلق البطل منه، الإنجاز مهمة ما، والعودة إليه، وقد أنجز تلك المهمة. وتحرر جميع الاسرى ويقتل جميع من فيها باستثناء مليكة التي تتزوج وميخائيل، ويرحل الجميع صوب القسطنطينية، حيث يعود ميخائيل إلى عرشه، وفي هذه المرحلة من الاحداث، يلغ كوشناوش نبأ ما جرى خلف جيشه، وكيف حرر الاسرى من القلعة، فيفك حصاره عن البصرة، ويقرر العودة لمواجهة الأميرة وابنها عبد الوهباب وأحفادها وتقع بين الخصمين منازلة، يقتل فيها إبراهيم حفيد الأميرة، وتؤسر هي، لكن عبد الوهباب ينازل كوشناوش ويتغلب عليه، ويتركه صريعاً، وينتصر على جيشه، وبنهاية المعركة، يعود الكلابون إلى ملطية منتصرين بقيادة الأميرة.

(ب) في سيرة سيف بن ذي يزن، يطلب الملك أفراح وحلواناًه الابنته شامة من سيف الذي ينري الزواج منها. دون أن يعلم أن تلك مكيدة، دبرها سقرديون، أحد أتباع ملك الحبشة سيف أرعد، للتخلص من سيف بن ذي يزن، ويشترط الملك أفراح أن يكون حلوان ابته كتاب وتاريخ النيلة الذي لا يعلم سيف مكانه، ويتمكن حائز هذا الكتاب، من تغير مجرى النيل، إلى أي جهة يشاء، ولهذا يحاول ملك الحبشة الحصول عليه، لتحويل مجرى النيل عن مصر.

يغادر سيف، مدينة الملك أفراح، على غير هدى، ويمر عرضاً بصومعة الشيخ وجواد، أحد الأولياء الزاهدين، فيعلمه أنه سيكون ملكاً عظيماً، وأن اسمه ليس ووحش الفلاء، ولم يكن قد سمي باسمه المعروف بعد وإنما يدعى الملك، سيف بن ذي يزن. ويمضي سيف الليلة في صومعة الشيخ، ويسلم على يديه، فيخبره الشيخ، أن الكتاب الذي يبحث عنه موجود في مدينة وقيم، وأن ملكها وقمرون، قد حصنها بالأرصاد والسحر، وهي بعيدة، تقع خلف بحار شاسعة. ولا وسيلة للوصول إليها، إلا بركوب دابة متوحشة، نريد النها النامس، فتلاحقها منذ شروقها إلى حين غروبها، وحالما تصل الشاطى، وقت تشرق الشمس، تلاحقها متعدداً إلى أن تبلغ شاطىء البحر من الناحية الأخرى، وتجدد نما الاختباء على ظهر تلك الدابة لتنقله إلى أن تبلغ شاطىء البحر من الناحية الأخرى، وتجدد الاخبره به الشيخ، وحالما يصل مكاناً قريباً من المدينة قيمر. ويتم له الأمر طبقاً لها أخبره به الشيخ، وحالما يصل مكاناً قريباً من المدينة حتى يلتقي وطامة) ابنة الحكيمة إعانة أن وان الأقدار ستجعلها في المستقبل زوجة لملك يدعى سيف بن ذي يزن، ومكذا

<sup>(1)</sup> ميرة الأميرة 7:32-51.

تتخفّى بزى فارس، وتنازل سيفًا، فينتصر عليها، وتكشف له حقيقة نبوءة أمها، وأنها تخفت بزي فارس لتتحقق من صحة النبوءة، التي تؤكد أن سيفاً سينتصر عليها وستكون زوجة لـه وتخبره أنه لا يمكن دخول المدينة، لأنها مرصودة من شخص آلي مسحور، يكتشف وجود الغرباء ويعلن عنهم، وأن المدينة حصينة، ويشرف على حراستها ثلاثماثة وستون ساحراً، لكل يوم ساحر، خوفاً من سرقة كتباب تاريخ النيل، وأن لا سبيل لبلوغ المدينة، سوى الوقوف بجوار البرج العاشر من أبراجها، والدخول في صندوق يجده معلقاً هناك، يدخل فيه ويدقه برجليه، فتقوم أمها الحكيمة عاقلة \_ بـإلقائـه داخل المـدينة، بـوساطـة آلة تشبـه المنجنيق. ترفع الصندوق، وتقذفه إلى الداخل، دون أن يمس الأسوار. وبهذه الطريقة يدخل سيف مدينة قيمر، ويختفي في بيت الحكيمة عاقلة، التي تتنازعها رغبتان: الإخبـار عنه، كونها المسؤولة عن حماية المدّينة، أو التستر عليه، لأنه سيكون زوجاً لابنتها، طبقـاً للنبوءة. وفيما يكون سيف في البيت، يعلن الشخص الألى عن وجود شخص غريب في المدينة جاء لسرقة الكتاب، ويبدأ البحث عنه، لكن الحكيمة عاقلة، وقد اختارت أن تنقذه، تتبع أساليب سحرية لإبطال جميع المحاولات الهادفة إلى العثور عليه، وتبتكر طرائق متعددة، تسفُّه فيها ما يقوله السحرة عن وجـوده في المدينة، فمرة تلفـه بجلد سمَّكة، وتشـد عليه مخالب طير، ومرة تلفه بجلد غزال، وتشد عليه أجنحة نسور وثالثة توقفه في هاون مملوء بالدم، وتضلل السحرة، كلما حاولوا بحضور الملك، أن يعتروا على الغريب، أو يقدموا وصفاً له. وتعمل في الوقت نفسه، على تسهيل مهمته في الحصول على الكتاب، وذلك بأن تغير صورته، وتجعلُه مرافقاً لها، في زيارتها الشهرية لمُخبأ الكتاب برفقة الملك، لكن أمره يكتشف حينما يرتفع صندوق الأبنوس المطعم بالفضة في الهواء، ويحط بين رجليه، الأمر الذي يدفع الحراس إلى إلقاء القبض عليه، وأسره بعيداً عن المدينة في دجب الهلاك، إذ لا أمل له في الخلاص، إلا الاستغاثة بالله، كما قال له الشيخ جياد من قبل. وحالما يستغيث سيف، إذا هو بـ (عاقصة ابنة الملك الأبيض) وهي أُخته في الرضاعة، وكمانت أُمها قـد ارضعت سيفاً في طفولته، حينما نبذته أمه في الصحراء، ويكون حضور عاقصة من أجل الانتقام لها من والمختطف الأقطع، وهـو الجني الجبار الـذي أجبرهـا على الزواج منـه، وتخرجه من جب الهـلاك، شرط أن يخلصهـا من إذلك الجني، ويستـطيع سيف أن يقتـل الجني بوساطة السوط المطلسم، ويحرر أربعين جارية كان يُحتجزهن في قصـره. ويتفرج برفقة عاقصة على المدن السبع العجيبة، ويحول أهلها إلى الإسلام، ويترك له نائباً في كلُّ مدينة يحررها، ثم تتركه عاقصة جوار دجب الهلاك،، وتأتيه ثانية طامة، وتسهل دخوله إلى مدينة قيمر، مرة أُخرى، متخفياً بقلنسوة، غنمها إبان جولته في مدن العجائب، ويستطيع بعـد لأي، وبتوجيـه من الحكيمة عـاقلة الحصول على الكتـأب، وتـطارده جيـوش الملك قعرون، لكنه ينجو من الموت، حينما يختفي على ظهر الدابة المتوحشة التي تنقله إلى الجانب الآخر من البحار، فيعرج إلى صومعة الشيخ جياد، ويبلغه بما جرى له، وفي تلك اللية بموت الشيخ، فيدفنه سيف، ويعود حاملًا الكتاب إلى مدينة الملك أفراح، ويفاجأ بنشوب حرب بين مساعده وسعدون الزنجي، من جهة، والملك أفراح وسفرديون من جهة أخرى، ذلك أنهما رغبا أن يزوجا شامة للملك سيف أرعد، لأنهما ظنا أن سيف بن ذي يزن قد هلك، لأنهما أرساك في مهمة مستحيلة، لن يعود سالماً منها، لكن سيفاً بحضوره المفاجىء يوقف الحرب، ويصلح ذات البين، ويروي لهم كل ما وقع له في رحلته إلى مدينة قمرون...

(ج-) في السيرة الهلالية، يغادر أبو زيد «بلاد السرو» باتجاه «بلاد الحسب والنسب والقيطاف، إثر علمه بوجود فرس تدعى «الحيصا» هنالك، يرغب امتلاكها، فيخرج متنكراً إلى تلك البلاد، ويلاقى في رحلته، شيخاً راعياً قرب عين ماء اسمه «فارس» ويوهم أبو زيد، فارساً، أنه درويش من «القدس» كيلا يثير وجوده، الريب بأمره، وفيما يقـدم الراعي الطعام لأبي زيد، يقوم هو بعمل «حجاب» له، ليمكن امرأته العاقر من الإنجاب، ويظل يراقب عن كثب مكان الفرس التي تعود إلى الملك «حسين الجعبري»، ويجد أنها محروسة بعدد من العبيد الأشداء الذين يحمونها من السرقة، وفيما ينتظر أبو زيد، متخفياً جوار عين الماء، يقوم ومساعد، ابن الوزير، بالاعتداء على والعليا، ابنة الجعبري، فتستغيث بمن ينجدها، ولا وجود لأحد في المكان سوى أبي زيد، الذي يهب لنجدتها، ويقتـل ابن الوزير، ولما تسأله عن اسمه والهدف من وجوده، يخبرها بحقيقة أمره، وأنه قدم لاختطاف فرس أبيها، فتعده والعليا، أن تجلب له الفرس، لأنه أنقذها، ويعود إلى بـلاده، وقد حقق مبتغاه. ولما يكتشف الوزير أن ابنه قد قتل، بتدبير من ابنة الملك، يبدأ حرباً ضده، لكن والعليا، تخبر أباها، بأن ابن الوزير حاول الاعتـداء عليها، وأن أبـا زيد أنقـذها منـه، وأنه وعدها أن يستجيب لطلبها ساعة تحتاج المساعدة، ويرسل الجعبري رسولًا، يخبر أبيا زيد بالأمر، وتصل فرســان بني هلال، يقــودها أبــو زيد، الــذي ينتصر للملك، ويقتــل الوزيــر وأبناءه، فيكرمه الملك، ويزوجه ابنته والعلياء، فيعود إلى بلاده بالزوجة والفرس(٥٠.

(د) في سيرة عنترة، يخرج عنترة، مغادراً وارض الشربة والعلم السعدى، بانجاه
ديار وبني رميش، طالباً الثار من الملك والهيلقان، لأنه قتل صديقه الأمير وبسطام، واستحوذ
على أرملته. ويرافق عنترة أخوه شيبوب، وبعض فرسان بني عبس كعروة بن الورد وسبيع

<sup>(1)</sup> سيرة سيف 58:1-45:2.

<sup>(2)</sup> سيرة بني هلال 168-187.

اليمن، وبعد أحد عشر يوماً، يقترب عنترة من ديار بني رميش، فيجدها محمية بالفرسان الصناديد، وأن الملك الهيلقان، مسربل بالحديد كانه الاسد الغضوب، فيرسل عنترة أخاه، لاستطلاع المكان، وما أن يعود حتى ينصحه بأن لا يهاجم خصومه مباشرة، بل ينتظر خروج مواشيهم صباحاً، فيقوم بغنمها، وحالما يقوم الأعداء، بالخروج لاستمادتها، يبدأ عنترة بين المجانين، بالهجوم عليهم، ويتبع عنترة ما أشار عليه شيروب عمله، وتدور معركة شديدة بين المجانين، ويقتل فيها الهيلقان، ويعود عنترة منتصراً، وقد أخذ بنار صديقه.

(هـ) في سيرة الظاهر بيرس، يرسل والي الشام، رسولاً إلى مصر، ليخبر السلطان البيرس، أن أهل الشام يعانون من ظاهرة غريبة، وهي قيام مجهول باختطاف الأولاد والبنات، وحجزهم في مكان غير معروف، فيندب بيرس نفسه، للرقوف على حقيقة الأمر، فيغادر وقلعة الجبل؛ ناحية الشام، وفيما هو يصر في أحد أحياء الشام يعترضه ونفيب الأشراف، أمام أحد المساجد، وقد ألقى القبض على وحسن ابن الإمام، متهماً إياه بخطف ابنته لأذه وجده يرتدي عباءة ابنته المخطوفة، ولما يستجوب بيرس ابن الإمام، يغبره، أنه هو الآخر كان مختطفاً في مكمن خفي يعود إلى امرأة فارسية تدعى وقمرستان». وأنه ملابسه، فلم يكن أمامه، إلا طلب عباءة ابنة نقيب الأشراف، المحتجزة معه في المطمورة، وفيا هو قادم إلى الجامع لإخبار نقيب الأشراف بالأمر، اتهمه الأخير بأنه اختطف ابنته، وأنه إنما جاء ليدلهم على مكان الاحتجاز، ويستطيح بيبرس اقتحام المنظمورة، ويحرر إنما جاء ليدلهم على مكان الاحتجاز، ويستطيح بيبرس اقتحام المنظمورة، ويحرر المختطفين، ويحرق قمرستان التي أرسلها ملك العجم، لتخريب ديار العرب، ويأمر بأن المختطفين، ويحر قامة الجبل، طشاقً الجبل، علمها الميا المنظمة المبراء المناهم الكامل عليه المجاه المعربة الجرب، ويأمر بأن المنطمورة المنظمة الجبل، عطمتان التي أرسلها ملك العجم، لتخريب ديار العرب، ويأمر بأن بزوج ابن الإمام من ابنة نقيب الأشراف، ويباركهما، ويعود إلى وقلعة الجبل، مطمئناً المناهم المناهمة الجبل، عطمئناً الجبل، عطمئناً المناهم من ابنة نقيب الأشراف، ويباركهما، ويعود إلى وقلعة الجبل، عطمئناً المهما المناه المعام ويترد الإمام من ابنة نقيب الأشراف، ويباركهما، ويعود إلى وقلعة الجبل، عطمئناً المناهمة المؤلى المحتفود المناهمة الخبل، علم المناهمة المحتفود المعتفرة التي ويترد المؤلفة المحتفرة المحتفرة المحتفرة المحتفرة المناهمة المحتفرة المعتفرة المحتفرة المناهمة المحتفرة المح

## ثانياً: مكونات الوحدة الحكائية:

يكشف الاستقراء الخاص بمكونات الوحدة الحكائية للسير الشعبية، عن وجود نظام داخلي، يحكم بنية الوحدة الحكائية، وسنعمل \_ اعتماداً على الخلاصات السابقة \_ على استخراج تلك المكونات، استناداً إلى تصنيف يهدف إلى استنباط المنطق الذي يوجه تعاقب تلك المكونات، لبيان درجة التماثل فيما بينها، الأمر الذي يدل على ثبات بنية الوحدات الحكائية في السير الشعبية العربية.

<sup>(1)</sup> سيرة عنتر 277:47-284.

<sup>(2)</sup> سيرة الظاهر 139:23-141.

- (1) في وأه ش تقرر الأميرة، تحرير ولدها واحفادها من الأسر. وفي وب، يقرر سيف المحصول على كتاب تاريخ النيل. وفي وج، يقرر أبو زيد الحصول على الفرس والحيصاء. وفي ود، يقرر أبو زيد الحصول على الفرس والحيصاء. وفي ود، يقرر عترة الثار لبسطام. وفي وه، يقرر بيرس كشف أمر محنة اختطاف الأولاد والبنات في الشام، والاقتصاص من الفاعل. وكل هذا يدل على أن البطل، يتندب نفسه، لإنجاز مهمة محددة، يشبع فيها حاجة ما، تخصه أو تخص بني قومه، تكون أحياناً مادية (فرس، كتاب) أو معنوية (ثأر، تحرير أسرى، حل معضلة ما). وهذا الحافز يخلخل وضع الاستقرار الذي كانت الشخصيات تنعم به، ويغير حالة سكون الأحداث، ويوجب على البطل واتباعه منادرة أرضهم.
- (2) يتم الرحيل عن «البؤرة المكانية، بتصميم من البطل، فتغادر الأميرة وملطية، في واليه ومينة والميلة، وي واليه و
- (3) يكون اتجاه البطل محدداً، ففي وأه إلى وقلمة الشيطبان، وفي وب، مدينة وقيمر، وفي وج، بـلاد والحسب والنسب والقيطاف، وفي ود، ديــار وبني رميش، وفي وهـ، بـلاد والشام.
- (4) يحدد البطل خصمه، فيكون في وأه كوشناوش وصليبا، وفي وب الملك قمرون، وفي وجع حسين الجعبري، وفي ودء الملك الهيلقان، وفي وجع حسين الجعبري، وفي ودء الملك الهيلقان، وفي وحم عسين الخصم قد ألحق أذى بالبطل في هذه المرحلة من الأحداث، ولكنه يستطيع أن يشبع حاجة البطل التي دعته للرحيل، فد وقمرون في وب ليس خصماً لسيف، لكنه يصير كذلك، لما يرفض إعطاءه الكتاب، وحسين الجعبري في وج ليس خصماً لأبي زيد، لكنه صاحب الفرس التي يريد أبو زيد الحصول عليها.
  - (5) يستعين البطل بمساعدين، يسهلون له مهمته، وهم على فئتين:
- أولًا : المساعدون الأساسيون، وهم يرافقون البطل طوال أحداث السيرة ويكاد يتكرر وجودهم في كل وحدة حكائية، كابي محمد البطال في داً،، وعاقصة ابنة الملك الأبيض في دب، ودياب في دج،، وعروة بن الورد وسبيع اليمن في دد،، وشيحة جمال الدين في ده.

ثانياً : المساعدون الثانويون، ويتعددون طبقاً للوحدات الحكائية، ويلتقيهم البطل في

<sup>(1)</sup> الحروف تحيل على الوحدات الحكاثية التي لخصناها من قبل.

رحلته، مثل مليكة في (أ) والشيخ جياد في (ب) وفارس في (ج) وحسن ابن الإمام في (هـ».

(6) إن المساعدين يعلمون البطل بحصانة مكان الخصم، ففي وأى تكون القلعة حصناً منيعاً، يحرسه أربعة آلاف من البطارقة، ويوجد الأسرى في مخبأ تحتها، وفي وب، تكون مدينة قيمر مرصودة بالسحر، ومحصنة بالأبراج، ويشرف على حراستها السحرة والشخص الألي الذي يتحسس وجود الغرباء حال دخولهم المدينة. وفي وج، تكون والحيصا، محروسة بالعبيد، وفي ود، يحرس عشرة آلاف فارس ديبار بني رميش، فيما يحرس المختطفين في وهم، مجموعة من الحراس الأشداء، ويحتجزونهم في سرداب سري يصعب اقتحامه.

(7) إن المساعدين يرودون البطل، بالصفات الشخصية للخصم، ففي 18 يكون صليبا كافراً، قبيح الصورة سريع الغضب وشجاعاً، وفي وب، يكون قمرون قاسياً لا يعرف الرحمة، وفي وج، يكون الوزير قوياً، وفي ود، يكون الهيلقان شريراً عابساً كالاسد المسربل بالحديد، وفي وهـ، تكون قمرستان، زانية ولا أخلاقية.

(8) يكشف المساعدون للبطل نقاط ضعف الخصم مما يمكنه من الانتصار عليه ففي وأي تكره مليكة زوجها وتحب وميخائيل وفي وب تكره الحكيمة عاقلة المسؤولة عن حماية المدينة ، أما لزوجة سيف المنتظرة ، وتضلل السحرة بالاعيب عجيبة ، تسهل مهمة سيف. وفي وج تجلب والعلياء بنفسها فرس أبيها إلى أبي زيد ، وفي ودء يشعر الهيلقان بالذنب، ولرم قومه له ، لأنه أقدم على قتل بسطام . فيما يكون سكر العياق في وهمه سمة ضعف قمرستان .

(9) يستثمر المساعدون طبيعة علاقتهم بالخصم، لصالح البطل، ففي 11 ترسل مليكة زوجها إلى الصيد، لتلتقي الأسرى، وفي وب تخفي عاقلة سيفاً بأساليب متعددة في بيتها وتقنع الملك قمرون بجنون الحكماء والسحرة. وفي وج، تستغل والعلياء علاقتها بأبيها، فتخطف الفرس وتسلمها لأبي زيد، وفي ود، يتنكر شبيوب حين الدخول إلى بلاد بني رميش، في حين ينتهز حسن بن الإمام في وهمه سكر العياق، فيهرب من المخبأ.

(10) يحدد نوع المساعدة التي يقدمها المساعدون إلى البطل، ففي دأء ترسل مليكة الأكل إلى الأسرى، وتعمل على فك فيودهم، وتزودهم بالسلاح، وفي وب، تخفي عاقلة سيفاً في بينها، وفي وج، تجلب العليا الفرس لأبي زيد، وفي ددء ينصح شيبوب عنترة بعدم الهجوم مباشرة على بني رميش، وفي وهم، يقود حسن ابن الإمام بيبرس إلى مطمورة إخفاء الأبلاد

(11) على الرغم من الأهمية الفائقة لعمل المساعدين في مساعدة البطل، إلا أن فروفاً مساعدة أخرى، تسهم في إنجاز مهمته، كوجود فتحة تفضي إلى القلحة في وأع، ووجود الدابة الوحشية في وب، واعتداء الأمير مساعد على والعليا، في وج،، وخروج مواشي بن ريش في ود،، ولقاء بيرس نقيب الأشراف في وه.م.

(13) يعاقب الخصم بالموت غالباً، فالأميرة وأتباعها يقتلون صليبا في وا،، وسيف يتنل منظم خصومه الذين يواجهونه مثل المختطف الأقطع وعبود خان في وب،، وأبو زيـد يتنل الوزير وأبناءه في وج،، وعنترة يقتل الهيلقان في ٥٥، وبيرس يحرق قمرستان في ٥هـ..

(14) يكافأ المساعد بدوره في إنجاز مهمة البطل، إذ تتزوج مليكة ميخائيل في ١٩٥، ويدنن سيف الشيخ جياد بعد موته في ١٩٠٥، ويتزوج أبو زيد والعليا، في ١٩٥، وتتعزز مكانة شيوب في بني عبس، ويستحسن رأيه في ١٥١ ويتنزوج ابن الإمام ابنة نقيب الأشراف في

(5) فيما يعود البطل إلى والبؤرة المكانية، التي انطلق منها، يطرأ ما يعوق عـودنه، في والي يعوق عـودنه، في والي يعوق عـودنه، في والي يعوق عـودنه، مدينة الملك أفراح، لترتيب زواج شامة من الملك الحبشي، وفي وج، يعتدي مساعد على الملك، وفي ود، يلتقي جيش الملك قيس بن مسعود، جيش عنترة إثر قتل الهيلقان، وفي ود، يشغل بيرس بزواج ابن الإمام وابنة نقيب الأشراف.

(61) تنفير طبيعة العلاقات التي كانت تحكم الأحداث والشخصيات، فالانتصار على على وأنه وجلب كتاب جيوش كوشاؤش، يفضي إلى تقوية جبهة الثغور العربية مع الروم، في وأه وجلب كتاب الجباري يحل الراحية على المحالات الإيقاع بسيف في وبه وقتل الوزير يجعل الجعبري حليفاً لبني هلال في وي ودي وحرق في وي ودي وحرق لي نبوع من التحالف بين عبس وشيبان، في وده وحرق في رنان، في وده وحرق

(17) تغلق الوحدة الحكائبة، بعودة الأبطال إلى الأماكن التي انطلقوا منها، فنعود الابرة إلى وملطية، ويعود سيف إلى مدينة الملك أفراح، وأبو زيد إلى بلاد السرو، وعنترة إلى أرض الشرية والعلم السعدى، وبيبرس إلى قلعة الجبل. ويعود الاستقرار إلى الإخلال، إلى أن تظهر بواعث جديدة، تتطلب استجابة أخرى.

#### ثالثاً: بنية الوحدة الحكائية:

يغذي تصنيف مكونات الوحدة الحكائية، البحث، بحقيقة مهمة، وهي أنها محكومة بمنطق صارم، يوجه بناءها، ابتداء من ظهور الحافز، وصولاً إلى أشباع الحاجة التي ينتدب البطل نفسه لها. ويمثل الإنجاز الذي يقوم به البطل، لب الوحدة الحكائية، ومحورها الدلالي الذي يوجه مكونات الوحدة. ولتحقيق ذلك الهدف، يستمين البطل وخصمه بفته من المساعدين، ويمكن التعبير عن محور الوحدة الحكائية، وأركان الصراع فيها بالمسرد الأتى:

| المساعدون             | الخصم             | الهدف                   | المساعدون                     | البطل                | الوحدة الحكائية |
|-----------------------|-------------------|-------------------------|-------------------------------|----------------------|-----------------|
| السجان،<br>البطارقة   | کوشناوش<br>وصلیبا | تحرير<br>الأسرى         | البطال، مليكة<br>يانس المتعرب | الأميرة ذات<br>الهمة | 1               |
| الشخص الآلي<br>السحرة | قمرون             | كتاب تاريخ<br>النيل     | عاقلة، عاقصة<br>الشيخ جياد    | سيف بن ذي<br>يزن     | ڔ               |
| أبناء الوزير          | الوزير            | الفرس                   | العليا، فارس                  | أبو زيد<br>الهلالي   | ح               |
| الجنود                | الهيلقان          | ثار                     | شيبوب، عروة<br>بن الورد       | عنترة بن<br>شداد     | د               |
| العياق                | قمرستان           | إنهاء اختطاف<br>الأولاد | حسن بن الإمام                 | الظاهر بيبرس         | هـ              |

إن كشف البنية السردية للوحدة الحكائية ، يتطلب الوقوف على كيفية توالي وقائمها في انزمن ، فالزمن هو العنصر الذي يضبط نظام توالي الوقائم ، والوسيلة التي بوساطتها ، يمكن الكشف عن بنية الوحدة الحكائية . وعليه ينبغي أن تخضع الوحدات الحكائية التي انتخبناها منناً للتحليل إلى معيار الزمن بغية إيضاح أبنيتها الداخلية .

(1) في (أه يبلغ كوشناوش بأمر تحرير الأسرى واعتلاء ميخائيل ثانية عرش المسطنطينية، فيترك حصاره للبصرة، ومطاردة جيوش المأمون إلى خراسان، ويعود مسرعاً، الإخماد ثورة وبني كلاب، ضده. ولا يورد الراوي أي وصف لعودة كوشناوش، ولا يقدم إلا وصفاً مسهباً لخروج الأميرة إلى قلعة الشيطبان وتحرير الأسرى والعودة إلى القسطنطينية، والراوي ينتهز فرصة تغيب الخصم، للوقوف مفصلاً على مزايا البطل وأفعاله، وذلك يكشف أن هنالك محورين، يعقب أحدهما الآخر، وإن وردا متعاكسين في البنية السردية، فطبقاً لأولوية وقوع الأحداث في الزمان، يقوم كوشناوش بالانسحاب لقمع بني كلاب، لكن

الراوي يتجاهل ذلك، ويعنى بأمر الأميرة فقط، مستخدماً أسلوب السرد الموضوعي لوصف الاحداث حتى لحظة لقاء الأميرة بأيي محمد البطال، وأسلوب السرد اللذاي على لسان البطال نفسه بعد ذلك، ثم يعود السرد الموضوعي، لاستكمال وصف المواجهة الأخيرة بين كوشناوش وبني كلاب، وهنا تتنظم الأحداث، طبقاً للتعاقب، فعروة كوشناوش، تعقب وصول الكلابيين وميخائيل إلى القسطنطينية، ووصوهم إليها، يعقب تحرير الأسرى وتحرير الأسرى يعقب، بطبيعة الحال، خروج الأميرة من ملطية، هذا من جهة تعاقب الأحداث، أما الأسرى يعقب، يطبيعة الحال، خروج الأميرة من ملطية، هذا من جهة تعاقب الأحداث، أما الأميرة، إلى لحظة المنازلة مع كوشناوش توازي في الزمان، كل الأعمال التي قامت بها الأميرة، إلى لحظة المنازلة مع كوشناوش، إذ يلتحم محورا الحدث، وذلك، يكشف أن القسم الأول من الوحدة الحكانية خضع لبناء التوازي إذ يتعاصر فيه محورا الحديث، فيما خضع القسم الثاني لبناء التتابع، مما يجعل أحداث الوحدة الحكائية هذه، تنداخل فيما

وفي «ب» يخرج سيف بحثاً عن كتاب «تاريخ النيل» ويفلح في دخول مدينـة «قيمر» ويلقى عليه القبض، ويسجن في «جب الهلاك»، إذ تنجده عاقصة، فيقتل المختطف الأقطع، ويحرر الجواري الأربعين الأسيرات في قصره، ويطوف في المدن العجيبة، ثم يحصل على الأدوات السحرية كالسوط والقلنسوة، ويعود إلى مدينة وقيمر، ثانية، ويحصل على الكتاب، ويرجع إلى مدينة الملك أفراح. ويتوازى هذا المحور من محاور الـوحدة الحكائية، مع المحور اللذي يعني بوصف مكائد وسقرديون، في الإيقاع بسيف، وإقناع الملك أفراحً في تزويج ابنته من الملك سيف أرعد. هذا من ناحية، ومن ناحية ثانية، فإن الراوي يوقف تعاقب الأحداث التي تصور بحث سيف عن الكتاب، إثر إخراجه من «جب الهلاك، ويلاحق ما حدث لسيف مع عاقصة في المدن العجيبة، ويعود لاستكمال الأحداث الخاصة بالهدف الذي جاء سيف من أجله، فالراوى هنا، وإن كان لأسباب تتعلق بضرورة تنظيم الأحداث سردياً، يوردها على التعاقب، إلا أنها تتداخل من ناحية، وتتوازى من ناحية أخرى، وتندمج أخيراً، لتأخذ مساراً متتابعاً، ولأن خاصية التداخل هي الغالبة على خواص التوازي والتتابع في انتظام الوقائع، فإن هذه الوحدة الحكائية، والوحدة وأ، يخضع نسق الأحداث فيهما إلى والبناء المتداخل. وهو البناء الذي تتداخل فيه الوقائع التي تشكل الوحدة الحكاثية، دون أن تخضع لضوابط تعاقب الزمان، فالعناية فيه لا تولى إلى ترتيب الأحداث ضمن نظام متدرج، بل إلى تقديم الأحداث وتأخيرها تبعاً للإمكانات التي يحققها الاستباق والإلحاق في بناء الحدث، مما يجعل الأحداث غير منتظمة، يتداخل بعضها في ىعض.

(2) في الوحدة الحكاثية ٦ج،، يغادر أبو زيد الهلالي بلاد «السرو» بحثاً عن الفرس

والحيصاء، ويظفر بالحصول عليها، ويعود إلى بلاده، ثم يستغيث به الجعبري، فيغيثه ضد الوزير، ويتزوج والعلياء ويعود ثانية إلى بلاده، وفي وده يخرج عترة للشار من الهيلقان، ويعود منتصراً إلى وأرض الشربة والعلم السعدى، وفي وهم، يتجه بيبرس صوب الشام الإخماد فتنة الاختطاف فيها ويحرق قمرستان، ويعود إلى وقلمة الجبل، ويلاحظ في هذه الرحدات الحكائية الثلاث، أن الوقائم التي تكون أحداثها، تتعاقب في الزمان، دون تقطع أو استباق، أو إلحاق، بل هي تخضع لمنطق صارم متدرج منذ البدء إلى النهاية، ينظم وقائمها، ولا يسمح لها بالارتداد أو التشتت، وبذلك فإنها، تخضع لنمط آخر من البناء، هو والنها، الذي تتعاقب فيه الوقائم، طبقاً لتنابم الزمان...

#### 3 - بنية الشخصية السيرية:

كشفت لنا الفقرة السابقة إن متن السيرة الشعبية، يتألف من سلسلة من الوحدات الحكائية المتعاقبة التي تمثل أفعال البطل، وأنها خاضعة لمنطق خاص ينتظم مكوناتها. وينبغي التأكيد هنا، أن تلك الوحدات، تكشف في الوقت نفسه، مجمل التطورات في شخصية البطل، فالوقوف على مراحل حياته، يفضي إلى إضاءة أمرين مترابطين، أولهما: بنبة الشخصية السيرية، وثانيهما: بيان التطور الدلالي لمتن السيرة، كونه نتاجاً للأفعال المتتالية التي ينهض بها البطل. ويلزم القول إن كل مرحلة من المراحل التي يمر بها البطل، تتصف بميزات خاصة، تعبر دلالياً عن طبيعة المهمة التي ينجزها، وإن الميزات المعبرة عن جميع المراحل التي يمر بها، تتضافر معاً لتمنح الشخصية السيرية صفاتها وخصائصها.

إن تتبع شخصية بـطل السيرة الشعبية، تطوراً ودلالـة، يكشف تواتـراً في عدد من الثوابت، يمكن تنظيمها على النحو الآتي:

## (أ) النبوءة:

تهيء النبوءة في السير الشعبية، لظهور البطل قبل ولادته، وتلمح، في الوقت نفسه، إلى الأعمال البطولية التي سيقوم بها. فالنبوءة، في سيرة الأميرة وفي سيرة سيف، وسيسرة عنترة وسيرة بيبرس والسيرة الهلالية تدشن لظهور البطل، ففي سيرة الأميرة ترد النبوءة بظهور عبد الوهاب، البطل المنقذ، من مصادر كثيرة، فالرسول يزور الخليفة المهدي في منامه،

 <sup>(1)</sup> لقد بحثنا بالتفصيل خصائص الأبنية السردية للحدث، في الفصل الأول من كتابنا والبناء الفني لرواية الحرب في العراق، ص 81-81، ونحيل عليه للاطلاع معا يغني عن تكراره هنا.

ويخبره بان عبد الوهاب وهو من يطلب نصرتي وب تسير في الدنيا كلمتي، الله وعنه يقول الخليفة المهدي نفسه، إنه سيكون وترس قبر أبن عمي \_ 42:7، ويعني قبر الرسول، وكان جعفر الصادق، قد تنبأ ايضاً بأنه سيكون وترس قبر النبي \_ 40:7، أما داود بن محمد، مؤلف كتاب الفروسية، فتنبأ بظهوره وأنه سيكون وله شأن واي شان ولا يوجد مثله في هذا الـزمان - 66-65:7. وطبقاً للنبوءة يـوصي الخليفة المهـدي، بأن يلقب عبـد الـوهـاب بـ • ترس قبر رسول الله \_ 69:7. وفي سيرة سيف تكثر النبوءات بظهور سيف، فـالوزيـر يثرب ينبيء الملك بأنه سيخلف ولدأ ويكون من صلبه واسمه من اسمه، ويظهر دين الإسلام ويأمر الناس بعبادة الملك العلام \_ 13:1، بل إن سقرديون يعبر عن نبوءته بظهور سيف على النحو الأني وهو يخاطب الملك أفراح وإني وجدت في الكتب العظيمة والملاحم القديمة أنه يظهر من نسل حام سودان ويسمون العبيد ويظهر من نسل سام ولد يقال له السيد اللبيد، ويظهر من نسله ولد يقال له التبع جار الغزال، ويظهر الأهوال، ويظهر من نسلهم رجل يقال له سيف ذو يزن، ويكون أبوه من بلاد اليمن، وتصويره بحمراء الحبش الأرض وتلك الأرض والدمن، فيعظم ما تقاسى منه الحبشة والسودان والسحرة والسرهبان، وينظهر لـ شأن وأي شأن، ويحكم على الإنس والجان، بسر سيف أصف بن برخيا، وزير نبي الله سليمان بن داود عليهما السلام \_ 1:29. ويورد الأصمعي أن ظهور عنترة، ما كان إلا ضد الجاهلين المتجبرين لما أراد الله وهلاك اهل تجبرهم وتكبرهم أذلهم الله تعالى وقهرهم بأقل الأشياء عليه وأحقرهم لديه وكان ذلك غير عسير عليه وذلك بالعبد الموصوف بأنه حية بطن الـواد الذكي الفؤاد الطيب الميلاد، صاحب الواد عنترة بن شداد الذي كان في زمان ه شرارة خرجت من زناد فقمع الله به الجبابرة في زمن الجـاهلية حتى مهـد الله الأرضِ قبل ظهـور سيدنا محمد خير البرية \_ 5.4:1، أما الملك زهير فإنه يتنبأ، بأنه سيكون وأعجوبة لجميع الناس، ويكره الظلم والفساد ويسلك طريق السداد \_ 89:2. أما سلسلة النبوءات حـول ولادة الظاهر بيبرس وظهوره، فهي كثيرة فالإسماعيليون، يقولون له، لما يقيض لهم اللقاء به، وإن اسمك عندنا مذكور وصورتك في الكتاب مسطور، وأنت الذي دلت عليه الجفور وانت صاحب الفتوح المنصور، وقد رايناً لذلك علايم، وثبتوه لنا الرجال المقادم والليوث المكارم \_ 69:2. أما زوجة الشيخ يحيي الشماع فتحلم بأن امرأة من الأشراف تزورها في المنام. وعليها حلة خضراء، تحمل في يدها ولداً كانه البدر. فلما تسالها من تكون ومن هذا الغلام، تجيبها: وأنا كريمة الدارين ها أنا أم الايادي الطايلات، أنا غفيرة مصر من جميع الجهات من الأفات، أنا عمة الحسن والحسين من نسل سيد الكونين، وهذا نسبي وحسبي،

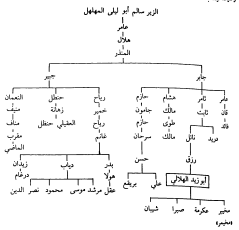
<sup>(1)</sup> سيرة الأميرة 43:7 وسنحيل على السير في المتن.

فقلت لها وأنا خجلة نعم الحسب ونعم النسب ولكن من هذا الفلام الذي في يدك اليمنى، فقالت اعلمي يا أم كريم الدين إن هذا محمود المكنى بيرس وهو الذي تفتح على إيديه بلاد الكفار ومداين أهل الأشرار وهو صاحب الفن والوقار، وتكون مصر في حكمه في غاية الافتخار، ويكتب اسمه على السواحل والأقطار، هذا الأمير بيرس أبو الفتوحات والنصر ويسمى الظاهر وسوف يكون ملكاً وسلطان وتذل له رقاب الإنس والجان \_ 1:1953، كما أن الخضرا زوجة رزق، تتمنى على شكل نبوءة، أن يكون لها وليب ويغلب الفرسان ويفهرهم \_ 92، ويكون فارساً يكر على فرسان البوادي ويعلو ذكره في سائر الاقطار، كما تعبر عن ذلك شعراً، ويلد لها، فعالاً أبو زيد الهلالي، طبقاً للأمنية \_ النبودة.

## (ب) األصول النبيلة:

تتهيأ لبطل السيرة أصول نبيلة قبـل ولادته، وإن كـان لا يُعترف بهـا، إلا في مرحلة لاحقة من الأحداث. فالأميرة ذات الهمة تعلن قائلة وأنا فاطمة ابنة مظلوم ابن الصحصاح ابن جندبة بن الحارث الكلابي، ملك ملوك بني كلاب ذو الحسب والنسب، صاحب القول الصواب والصدق في الضراب .. 6:28 وبيرس ذو جذور ملوكية نبيلة، يفصلها الراوي (356-349:6) وهو ومحمود بيبرس الدمشقي العجمي الخوارزمي ابن القان شاه جمك أحمد بن محمد بن مصطفى بن مرتضى بن سعيد بن رشيد بن إسماعيل بن إبراهيم بن أدم \_ 216:4. أما عنترة، فمن ناحية الأب تعبود أصوله إلى نزار بن معد بن عدنان 5:1 ومن ناحية الأم إلى النجاشي ملك الحبشة ونسبه إلى حام بن نوح 402:34. ولا يكتفي الراوي بذلك، بل إنه يقدم لائحة مفصلة لنسب عنترة من ناحية الام والأب، فيقول وهو عنتر بن شداد الذي فاق أهل زمانه وكانت أمه حبشية، وتقدم حديثها في هـ لم السيرة المروية، لانهم لما سبوها من بلادها كانت من أولاد الملوك، وكان اسمها شأمة لأن الملك النجاشي ابن خالتها، وقيل جدها، والذين سبوها سموها زبيبة وهي لها حسب متصل إلى حام بن نوح عليه السلام، فهذا نسب أمه، وأما أبوه ما كان إلَّا من أفخر العرب وكان سيداً منتخب فهـو شداد بن قـراد بن راحة بن شـرافة بن خـزاعـة بن تمـامـة بن يفيض بن قیس بن عیلان بن ارفهان بن نزار بن معد بن عدنان بن مضر بن إسماعیل بن إبراهیم عليهما السلام \_ 253:38 .

وتحتشد سيرة سيف بن ذي يزن بذكر أصوله الملكية وإرجاع نسبه إلى سام بن نوح. أما أصول أبي زيد فترجع إلى أبي ليلى المهلهل \_ 5. ويحسن للتدليل على صدى عناية رواة السير الشعبية بالأنساب التي توصل الشخصية السيرية في التاريخ أن نصنع نسب بني هلال، لبيان موقع أبي زيد فيه اعتماداً على ما جاء في سيرة بني هلال وهتغرية بني هلاله، فلك، إنما يكشف عن انتماء البطل، إلى سلالة نبيلة من كل جهة، تمنحه حتى البطولة والفادة فيما مد:



إن ناصيل نسب بطل السيرة قومياً وتاريخياً، ضرورة ملزمة في السير الشمبية فهو فضلاً عن كونه عربياً برتفع بنسبه إلى أجداده العرب الأول، فإنه يرتبط دينياً وتاريخياً بسلالة الانبياء أنه وزوح وإبراهيم، حتى لو ثبت تاريخياً عدم كونه عربياً مثل الظاهر بيبرس، فالرواة، فيما يداره كانوا على دواية، وهم يؤصلون أنساب أبطال السير، أن الوجدان القومي، يرفض للأفراء عه.

#### (ج) الانتساب:

يواجه بطل السيرة معضلتين أساسيتين، منذ بدء ظهوره، هما ولادته الغربية وعدم تبني الاب له، إن الرواة يهيئون ظروفاً غير طبيعية لولادة أبطال السير، فالأميرة ذات الهمة، تولد أنمى، لكن يتم إخفاء جنسها وتسبى وقومها من عشيرة طي، وتربى هناك دون ان تعرف عن نسبها شيئاً 20:0، ويولد سيف إثر وفاة أبيه، فتحمله قمرية أمه، وتلقيه في البراري تحت شجرة، للتخلص منه، حيث ترضعه غزالة 2:61، وينشأ دون أن يُعرف له أب ولا أم ولا أم ولا أم فيسمى به دوحش الفلاء إلى أن يخبره الشيخ جاد باسمه وحقيقة نسبه 1:16، أما أبو زيد الهلالي، فإن لونه الاسود على الرغم من انتساب أمه إلى الأشراف، يكون دافعاً لان يمخل أبوه عنه وعن أمه، إذ يطلقها، متهماً إياها بالزنا، فتلجاً إلى بيني الزحلان حيث يتربى إبرزيد (= سلامة، بركات، مسعود) دون أن يعرف أباه وقومه 3:43، عير عقد نكاح، لان يلك يؤثر في موقعه القبلي 2:52، كما أن بيرس يختطف ويلقى في حفرة جوار عين لك يؤثر في موقعه القبلي 2:52، كما أن بيرس يختطف ويلقى في حفرة جوار عين ماء 35:56 ويكير دون أن يعرف قومه. ويلاحظ أن علم النبني قد يأتي بسبب من الاب:

#### (د) الغربة:

بسبب ما ورد ذكره في (ج) يعيش بطل السيرة غريباً، وتكون الغربة على نوعين، غربة عن مكان الولادة كما في حالة الأميرة وبيبرس وأيي زيد وسيف، وغربة عن القوم بسبب عدم قبولهم له كما في حالة عنترة.

### (هـ) الاختبار:

بعد أن يدشن الرادي سيرة البطل بما ورد في أ، ب، ج، د، يمهد أرضية جديدة، تمنح البطل قدرة، تحقيق ما ورد في أ، ب، وتذليل الصحاب التي واجهته في ج، د. في حاختار أولي، و وجنازه، وينيغ في محيطه ويشد الأنظار حوله، فعنترة يلبس في كل يوم وقماطاً جديداً لأنه يقطعه ولو كان من الحديد، ولما أن صدار له من العمر عامان كل يوم وقماطاً جديداً لأنه يقطعه ولو كان من الحديد، ولما أن صدار له من العمر عامان المسابق، ويعافر مع الكلاب، ومن أذنابها يمسكها ويختن صغارها ويقتلها، ويضرب الصيان 77:1 وفي الرابعة من عمره، يتصوف كأنه في العشرين، 79:1، وقد لاقى ذئي وشيم هجم على غنمه، فضربه بعصاه بين عينه، فطير مخه وقام ويقطع يديه ورجليه ورأسه من يبن كثيه، وعاد وهو يهمهم ويلملم ويزمجر، كأنه الأصد القسور، ويقول يا ويلك يا ميشوم الناصية لا تأكل إلا من أغنام عنز، ما تعلم أنه همام غضنفر \_ 18:3 ويمود مساء وقد حمل رأس الذئب في مخلاة، ويم عنزة باختبارات مماثلة وهو صغير السن، تشهي بقتل العبد داجي 8:82 ويفوز بالحنظوة لدى الملك زهير والأمير مالك وابنة عمه عبلة. أما الأمية

فيكون اختبارها أكثر قسوة، إذ تربى عند طي، ولما يغزو بنو كلاب طياً، وهي لا تعرف أنهم قومها، تبارز والدها دون أن تعرفه، وتأسره 20:6. وحالما تتعرف إليه فيما بعد تحرره من الأسر 27:6، وتقترب حالة الاختبار هذه كثيراً من حالة اختبار أبي زيد إذ يتعلم أبواب العرب في خمس سنوات، ويقتل أبا الجود فيمهد إليه الملك الزحلان، أن يكون أميراً بعده، ويؤدي ذلك إلى إثارة رزق وهو لا يلري أن أبا زيد ابنه، كما أن الأخير لا يعرف أنه أبو، فيتبارزان، فيجرح رزق، ويهم أبوزيد بقتله، لكن ابنة رزق، هي أخت أبو زيد ترجوه أن لا يغمل، وياسره أو يكون أخرى، ويقومله إلى الملك بيعما. ويعترف رزق بأبوته له 44-45. أما سيف الذي ينقده صياد، ويوصله إلى الملك أفراع، وبمكائد متعددة مبن سقرديون، للتخلص منه، فإنه يمر بعدة اختبارات، تتوج بتحديه لد وسعدون الرنجي، وأسره 194-38. أما بيسرس فيتوج اختبارات تقبل سعيد الركبدار 20:2 وهو أحد الطغاة، فيجتاز اختبار الشجاعة والفروسية والقوة.

#### (و) الاعتراف بالبطل:

غالباً ما تفضي مرحلة والاختبار الأولي، إلى الاعتراف بالبطل، فيلحق بابيه أو قومه، ويعد فارساً. في وسيف، يخطفي بمكانة عند الملك أفراح إثر اختباره مع سعدون الزنجي، كما أن أبا زيد يعود إلى بني هلال بعد أن يهزم أبيه، ويلحق شداد عنترة به ويفرب الملك الصالح، بيبرس إليه حينما ينجح بالاختبار، كما تلحق ذات الهمة بقومها للسبب نفسه.

### (ز) التكليف الأولى:

بعد أن يجناز البطل الاختبار الأولي ويعترف به بطلًا، تنتدبه القبيلة أو المملكة فارساً لها ومدافعاً عنها ضد الاخطار التي تتعرض لها، فعنسرة يصبح فـارس بني عبس وأبو زبـد فارس بني هلال، والأميرة فارسة بني كلاب، والظاهر مدافعاً عن الملك الصـالح، وسيف مدافعاً عن الملك أفراح.

### (حـ) المعارضة الضيقة:

إثر مرور البطل بـ وو، و وز، تبدأ دلائل معارضته بالظهور فثمة شخصيات في معيط البطل، تعارضه وتحاول أن تعرقل مسعاه في مهمته الفروسية، مثل المختطف الأقطع وعبود خان في سيرة سيف، وعقبة شيخ الضلال في سيرة الأميرة، والربيع بن زياد وعمارة بن زياد في سيرة عنترة، والوزير مسعود في سيرة بني هلال، وقمرستان وآيبك في سيرة الظاهر.

#### (ط) التكليف القومي - الديني:

يصبح البطل بعد سلسلة من التجارب الفروسية الناجحة، شخصية قومية \_ دينية

فسيف يقائل الأحباش عبدة زحل ويدشن لظهور الإسلام، وعنترة يقائل الفرس المجوس مرة، والأحباش عبدة زحل مرة ثانية، واليهود مرة ثالثة، وأخيراً أقوام مشركة في مناطق كثيرة، كما أن الأميرة وأولادها، ترابط في الثغور الإسلامية لمواجهة الروم عبدة الصلبان، ويحارب أبو زيد المجوس واليهود، وهنا يبدأ بطل السيرة بتطبيق مثله القومية والمدينية على النحو الذي يريد، فيصبح بطلاً مشهوراً، وفارساً ذا صيت وموقع كبير، ويبشر برسائته الدينية والاجتماعية والقومية.

#### (ى) المعارضة العامة:

بسبب من (ط) تنظهر فشة الخصوم الكبرى، التي تهدف إلى القضاء على البطل، بشتى الوسائل، وغالباً ما بمثل ملوك المماليك المجاورة وفرسانها فئة الخصوم، مثل سيف أرعد والحكيمين سفرديون وسقرديس في سيرة سيف، والملك لاوون وكوشناوش في سيرة الأميرة، وبعض أكاسرة الفرس والملك الأسود في سيرة عنترة، والزناني خليفة في الهلالية، وملوك الدول الصليبية وجوان وعبد الصليب في سيرة الظاهر.

#### (ك) المعاضدة:

بمواجهة فئة الخصوم، يستعين البطل بفئة من المساعدين، يكونون على نـوعين: فرسان وعيارون وشطار، ومثال النوع الأول عروة بن الورد، ومقري الوحش في سيرة عترة رسعدون الزنجي في سيرة سيف، وعبد الـوهاب وظالم وابر الهزاهز في سيرة الخالات وجدت في الهلالية، والإسماعيليون في سيرة الظاهر. أما النوع الشابي وقواسه المبارون والشطار، فإنه يمثل إحدى أخصب الظواهر الدلالية، في السير الشعبية العربية، فالمساعدون مثل أبي مسيرة الخال في سيرة الأميرة، وجمال شيحة في سيرة الظاهر، وشيبوب والخذروف في سيرة عترة، ومسائل كثيرة تشليل الخصوم، والإيقاع بهم، ويسرون السبل أمام البطل، لإنجاز مهامه الأساسية،

#### (ل) الخوارق والسحر:

لا يكتفي البطل بالاعتماد على قواه الخاصة، بل يستعين أحياناً بقوى خارقة مثل الجن والسحرة، فسيف يعتمد على الجن مشل عيروض وعاقصة وأويس القافي والكيلكان والخيلجان وعفاشة وصاروخ الزثيقي والحكماء مثل أخميم الطالب وسيرين الطالب وبانياس وبيسان وعاقلة، وعترة يسخر الجن له 59:50 وكذلك الأميرة 54:55 و 146:70، كما أن الأعمال السحرية تستائر بأهمية في السيرة الهلالية 106-107، 215، وكثير من أعمال الظاهر بيبرس خارقة 120:2 وإلى جانب الاستعانة بمساعدين من الجن والسحرة، فإن بعض أبطال السيرة يستعينون بادوات سحرية مثل سيف آصف بن بسرخيا عنــد سيف، واللَّت الدمشفي عند الظاهر.

### (م) الانتصار:

لا تكتمل رسالة البطل السيري، الذي تؤهله بطولته، لأن يكون صاحب رسالة إنسانية، دون القضاء على حصومه الرئيسين، الذين يختلفون معه دينياً وقومياً. فسيف يقتل سيف أرعد وحكماءه، وعنترة يقتل كثيراً من الملوك المعارضين وكذا الأمر بالنسبة للظاهر والأميرة ذات الهمة وأبي زيد. والبطل حيثما يفلح في القضاء على ملك، يحول رعيته إلى الإسلام ويترك نائباً له في المملكة، ويواصل فتوحاته وجهاده.

#### (ن) العزلة والموت:

بعد أن يفرغ البطل من أداء رسالته، ويخضع الجميع لإرادته، وتنفي ضرورة وجوده، يموت وحيداً، مثل مقتل عنترة 185:70 ومقتل بيبرس 330:49 وموت الأميرة 185:70 ومقتل بيبرس 330:49 وموت الأميرة 165:70 ومقتل أبي زيد 125 ـ التغريبة. ومثلما كانت ولادة البطل قد حدثت في ظروف غير ملائمة فإن موته يكون كذلك وغالباً ما يكون قاسياً، فأبو زيد يكون مقتله على يد الهيم سالذي يشق مثانته، فيموت معتطياً حصانه، ومتكناً على مرحه، أما مقتل الظاهر، فأكثر قسوة، إذ إن قلاوون يستدرجه لزيارته، ويفرجه على غرف بديعة، وحالما يبلغ الغرفة فأكثر قسوة، إذ إن قلاوون يستدرجه لزيارته، ويفرجه على غرف بديعة، وحالما يبلغ الغرفة فتنطق عليه المجدرات فيتمرق لحمه وعظامه ولا يبقى منه شيء. وحدهما الأميرة وسيف، يزمدان الحياة، ويعتزلان، ويموتان وحيدين على كبر.

#### (س) التوريث:

لا تنتهي رسالة البطل الفكرية بموته، بل يخلفه أولاده، فالأميرة تترك الأمر لابنها عبد الوهاب، وهو يتركه لابنه ظالم، الذي يخلف ولمدأ يدعوه عبد الوهاب على اسم أبيه، ويخلف عنترة بعد موته، ابنته عنيترة التواصل رسالته، وسيف يشرك أولاده يدبرون مصر والمماليك المجاورة، واليتامي يرثون أبطال الهلالية. ١

تكشف الثوابت الأساسية في سيرة البطل عن تواتر نسق من والوحدات الدلالية، تتطابق بنية ودلالة مع نسق والموحدات الحكاثية، التي تؤلف متن السيرة. وهي تسم الشخصية السيرية بسمات خاصة، وتغذى في الوقت نفسه، متن السيرة بسماته الدلالية، إذ تتماثل أفعال البطل وصفاته مع مكونات المتن وخصائصه، الأمر الذي يجعل تلك الأفعال أجزاء مترابطة تمنح المتن سماته، وتجعل، في الوقت نفسه، ذلك المتن، إطاراً عاماً موجهاً، للنظام الذي يحكم تلك الأفعال.

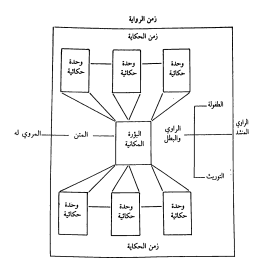
## 4- نسيج البنية السردية:

إن الراوي المفارق لمروية، وهو ينسج المرويات السيرية، يقوم بمهمة ذات شقين متلازمين، أولهما: مهمته السردية في خلق سلسلة من الوحدات الحكائية المتعاقبة التي لتطابق على المرحلة من مراحل حياة البطل، وثانيهما: نسجه عالما فنياً واسعاً يؤطر أفعال جميع الشخصيات في المتن، وما يتطلبه من تحديد الفضاء الذي ينظم المؤلفات والأحداث التي تكون لب المتن السردي. وفي الوقت الذي تغذي فيه الوحدات الحكائية، المتن، بأسباب وجوده، كونها الركائز التي ينهض عليها، فإنه يغذيها، بالفضاء الذي يحدد أبنيها السردية، ومقاصدها الدلالية. وهذا التلازم بين المتن ومكوناته هو الذي يجعلهما نسجاً متجانساً، يتصف بالنسائك والمخضوع لأسباب واضحة، نوجه مكونات المتن، بما الترسيمة الأثية وأهداف البطل في كل مرحلة من مراحل حيات، ولتوضيح ذلك، نصنع الترسيمة الآثية الخاصة بنسيج المتن في السيرة الشعبية. (انظر الصفحة التالية).

### تدعم ترسيمة متن السيرة الشعبية البحث بما يأتي:

إن الراوي، مكون يقع خارج المتن، فهو ينشد المروي حقيقة، ولكنه حالما يفرغ من وصف طفولة البطل، يندمج في البنية السردية للمتن، ذلك أنه، سيرافق البطل في إنجاز الرحدات الحكائية المتعاقبة، ويقوم بمهمة بناء كل وحدة حكائية، وربطها بالموحدة التي تليها، ولذلك، فهو والبطل، يتلازمان سردياً في حركة محورية مركزها والبؤرة المكانية، وحالما ينتهي من نسج الوحدات الحكائية، ينفصل عن البنية السردية، ليصف مرحلة والتوريث، ويتكون متن السيرة، من الوحدات الحكائية. مضافاً إليها، مرحلة الطفولة ومرحلة التوريث، ويقوم الراوي، بإرسال هذا المتن، إلى مروي له، يقع هو الأخر، خارج البنة السردية.

إن إشكالية موقع الراوي والمروي له في البنية السردية للسيرة الشعبية، إشكالية معقدة، تستدعي التريث، ذلك أن والسردية، تقر بأن مكونات البنية السردية، متلازمة، وتقع ضمن الخطاب، لكن السيرة، التي لا تشكل نوعاً قصصياً إلا بالإنشاد الحي الذي يقوم به منشد حقيقي، يوجه إنشاده إلى متلقين حقيقين، مثله، تتصف بأنها، ما زالت مقيدة إلى مكونات خارج البنية السردية، بيد أن المنشد، الذي يقوم بمهمة الراوي المفارق لمروية،



مرعان ما يندمج، بعد أن يقدم السيرة للمتلقين، في البنية السردية، ويتخفى وراء الراوي، لكه، لأسباب كثيرة، منها طبيعة المرويات السيرية، وضخامة المتون، وحاجات التلفي، بغصل بين حين وآخر، عن البنية السردية، ويعلن عن حضوره، كان يوقف الرواية إلى الليلة الغادة، أو يؤدي حركات إيمائية في بعض المواقف الحاسمة. ولقد حافظت المدونات السيرة على الأصول الشفاهية، رواية وتلقياً. ولا يتردد الراوي ـ المنشد من الإعلان في تضاعف السير المدونة، أنه سيؤجل الرواية إلى غد، لأن الليل قد مضى، ولا مجال للاسرسال في رواية الأحداث وشأن موقع الراوي، فإن المروي له، يقع أيضاً خارج البنية

<sup>(</sup>۱) ينظر على سيل المشال، سيرة سيف 75:2، 75:4، 78:8، 64:9، 67:13، 67:14، 67:15، 66:15، 66:16. 61:80.

السردية، وتدلل على ذلك، صيغ الخطاب التي يلجأ إليها المنشد في حث المروي له، بأن يولمي كامل اهتمامه إلى ما ينشد". وعلى الرغم من ذلك، فإن المنشد والمتلقي، سرعان ما يتماهيان بالراوي والمروي له، ويصبحان جزءاً من البنية السردية، ولا يذكر بأمرهما، إلا عندما تتدافع الأحداث، أو ينصرم زمن الرواية فلا يكون أمام المنشد سوى خيار واحد، هو الإعلان عن انفصاله عما يروي، والطلب إلى المتلقين مفادرة المكان.

إن الإزدواجية في انتماء الراوي والمروي له في السير الشعبية، مبعثها خضوع هذا النوع القصصي إلى صبغ الإرسال الشفاهي زمناً طويلا، الأمر الذي جعل المدونات تحافظ على تلك الصبغ نفسها، وفيما يمكن القول، إن بعض أنواع القصص العربي، كالمحكاية النزافية، استكملت شروط بنتها السردية، بعا يجعلها تغذي مكوناتها السردية، دون الحاجة إلى الامتداد خارج تلك البنية المغلقة كما بينا في فحص علاقة الراوي بالمروي له فيها، فإن السيرة الشعبية التي انقرضت إنشاداً، ولكنها احتفظت بصيغه تدويناً، ما زالت، تنص في كثير من أجزائها على أنها تستمد بعض مكوناتها السردية من خارج بنتها ولكن نسيج المتن يكيف ذلك الامتداد، بما يجعله ينظوي داخل البنية الخاصة بتلك المرويات. زمين، أولهما، زمن إنشاد المروي ، وثانيهما زمن أحداث المروي، مما يثير إشكالاً في أمر وناني، الله إلى المتلقي في قول الأمر الذي جعل مستوى الاستجابة الذاتية، وتأويل الأحداث، وهو الأمر الذي جعل المنشد . الراوي، يلجأ إلى مشاركة المتلقي في ذلك بأن يلحق بالبطل وقائع كثيرة، خمن المنشد . الراوي، يلجأ إلى مشاركة المتلقي في ذلك بأن يلحق بالبطل وقائع كثيرة، نتم إلى عصور لاحقة. فهر لا يستطيع، بوصفه كائنا حياً، أن يتخلص من مؤثرات زمنه، ملا بحد سبيلاً أمامه، غير إضافتها إلى زمن البطل الذي يتحلص من مؤثرات زمنه، ملا كل للة.

لقد أدى هذا الأمر إلى نتيجين أساسيتين، الأولى طول زمن الأحداث، الـذي يبلغ أحباناً عدة قرون، كما في سيرة الأميرة ذات الهمة، والثانية، والتمدد الدلالي؛ الذي يضفيه الراوي على المرويات السيرية بما يجعلها تنطق، على نحو غير مباشر، بوقائع عصوه، لا عصر البطل الذي يروي أفعاله.

<sup>(1)</sup> ينظر على سبيل المثال، سيرة الأميرة 3:6, 18:13.

الباب الرابع المقامة: تشكل النوع والبنية السردية

# المقامة: تشكل النوع القصصى

#### 1- المقامة: فضاء الدلالة:

يحيل الجذر اللغوي للمقامة على «المجلس» أو على «جماعة من الناس» ". ولما كانت مجالس الناس، تحتم وجود أحاديث في موضوعات كثيرة، أصبحت الدلالة الاصطلاحية، للمقامة، لا تحيل على المجلس مباشرة، بل على الأحاديث التي تلقى فيه ". وكانت تلك الأحاديث، تعنى أول الأمر بقضايا الدين: من نصح وإرشاد ووعظ، وأمور اللغة، من ألفاظ ومرويات لغوية، ووقائع التاريخ: كأيام العرب وحروبهم وأخبار خلفائهم وولانهم. قبل أن تنتظم في نمط من الأحاديث التي تتميز بقواعد محددة سواء في شكل الإسناد أم تركيب المتن.

لم تعد المفاصة، وقد استفامت نوعاً قصصياً، تقترن بد والحديث، ذلك أنها أصبحت تحيل على سبيل التحقق من أصبحت تحيل على وقائم متخيلة، مسئدة إلى راو، يقدمها، لا على سبيل التحقق من صدقها، شأن الوظيفة التي كان يقوم بها الخبر، بل على أنها نوع من القصص الذي يصدر عن موهبة أدبية، غايتها ابتداع قصة، وليس رواية واقعة، مما جعل المقامة، لتحقيق هذا الهدف، تقوم على راو وهمي، يختلق متناً وهمياً. وقد وصف القلقشندي ذلك المتن، بأنه الأحدوثة من الكلام، وواضح أنه يعنى: حكاية.

إنَّ وجود حكاية ما، يلزم وجود راوٍ لها، وبطل تشكّل مجمع أفعاله، نسيج تلك الحكاية. وقد ظلت المقامة أمينة على هذين المكونين السرديين اللذين صارا، ضمن بنية محددة، علامة دالة على هذا النوع القصصي. وكلما افتقرت المقامة إلى ذلك، فإنها كانت تتخلى عن الشروط التي تميّز نوعها.

<sup>(1)</sup> الصحاح والقاموس المحيط والمعجم الوسيط، مادة وقوم».

<sup>(2)</sup> شوقى ضيف، المقامة، القاهرة 8.

<sup>(3)</sup> صبح الأعشى 110:14.

لقد هيمنت على المقامة، خلال تاريخها الطويل، أغراض تفترن بكل عصر من المصور التي مرت بها، ففيما كانت أغراض الوعظ والإرشاد لصيقة بمراحل تكوّنها الأول، أصبحت أغراض الظرف والتطفيل والكدية، وما تستدعيه تلك الأغراض، من شخصيات طفيلة وهامشية ومتماجنة، سمة من سمات موضوعات المقامة في عصور ازدهارها، ثم تنوعت الأغراض التي تعنى بها في تاريخها المتأخر، فصارت وسيلة للوصف والمدح والتعليم وغير ذلك.

لم تشكّل المقامة العربيّة بمعزل عن التطورات الأدبيّة التي شهدتها القرون الأربعة الأولى، إنما كانت تلك التطورات، والخاصة منها في بحيال القصص هي المحضن الذي ترعرعت المقامة في وسطه، وذرّبت فيها بعض خصائصه وسماته، ولكنّ المقامة، كأي نوع مبكر، وظفت ملامح الموروث القصصي الذي سبقها أو عاصرها توظيفاً جديداً، خضع فيه لشروطها، ولم تخضم هي له، بما جعلها تتصف، بصفات خاصة بها.

إنّ المناخ القصصي الذي شجع محاولات الابتكار والتجديد، وفتح الأفق لـظهور المقامة، يتطلب وقفة خاصة، ترسم ملامحه العامة، وتؤشر أبرز نماذجه القصصيّة، فذلك، إنما يسلط الضوء على خلفيات فن المقامة، ويمهد لربط التناتج بأسبابها، دون أن يعنى مباشرة بقضيّة التأثر والتأثير، فما يهدف البحث إلى تحقيقه هنا، هو أن يعرض صورة المناخ الإخباري والقصصي، في العصر الذي احتضن ولادة المقامة، ويعوّم ما استقر من جهود إيداعية في مجال القص، كان وجودها قد تزامن مع ظهور المقامة.

#### 2- تضاریس عصر قصصی:

إنّ الأمر الذي يمكن التبّت منه، أنّ بنية الخبر التقليدي في القرن الرابع من إسناد مركب، ومن مقيّد بذلك الإسناد، قد عرضت لهزة خفيفة في المجالات التي لا ترتبط بعلوم البدين. ومن ذلك سيسل المدوّنات في أخبار الظّراف والمتماجنين والمكدّين والطفيلين والمشطار والعيّرارين ممن وردت في تضاعيف كتب الأخبار، أو ما ورد منها في كتب قائمة برأسها. وتتمثل تلك الهزة، إما بتسيط صورة الإسناد، أو في حقن المتون بوقائع، بصحب التبت من صحة وقوعها. وقد شجع على ذلك، الاشتغال بالمرويات الخرافية والإسرائيلية التي إذهرت روايتها في هذا القرن. وبذلك، فقد شرعت أمام الخبر بوابة، كان الحذر يثوب فتحها من قبل، وتمثل ذلك، بأنّ الخبر لم يعد يحيل على واقعة تاريخية، قدر عنايته الإحالة على واقعة فنية متخيّلة، وذلك في حقول لا علاقة لها بأدلة الأحكام، وعلى الرغم من ذلك، فإنّ إطار الإسناد، ظلً موجهاً أساسياً، ينظم الفعالية الإخبارية في هذا العصر والعمور التي أعقبة.

إنَّ صورة الإسناد البسيط، والمتن الـذي يُختلق لأسباب فنيَّة، بوصفهما مظهرين جليدين، قد تجليًا، بأنضل أشكالهما، في فن المقامة. وعرفت أشكال منباينة لهما، في عدد وافر من الأخبار والحكايات، سنقف هنا على جانب منها.

أورد أحمد بن يوسف الكاتب (340 = 931) في كتابه والمكافأة، مجموعة كبيرة من الأخبار، أسند بعضها، إسناداً بسيطاً إلى رواة معاصرين له، وتخلى في بعضها عن الإسناد، وعشم المنظم المناد، وقسّم الأخبار، تبعاً للموضوعات التي وعدها من مروياته الخاصة التي كان شاهداً عليها. وقسّم الأخبار، تبعاً للموضوعات التي أولاها عنايته وهي: أخبار في المكافأة على الأعمال الحسنة، وأخبرى في المكافأة على الأعمال القبيحة، وثالثة في حسن العقبى، وأكد قائلاً وإني أثبت في هذه الرسالة، أخباراً في المكافأة على الحسن والقبيح، تنعم الخاطر، وتقرب بغية الراغب، مما سمعناه ممن تقدما، وشاهدناه بعصرناه وتقسّم الأخبار عامة في هذا الكتاب، بأن متونها، لم تعد تهدف مباشرة إلى تقرير واقعة ما، إنما غذيت، بمواقف ورؤى، تؤكد أنّ المؤلف، كان يبغي تقديم أخبار اعتبارية، في قضايا تخص أفعال الناس، وأعمالهم.

سلخ القاضي التنوخي (848 = 984) السنوات العشرين الأخيرة من عمره، في تصنيف مجموعة كبيرة من الخبار والحكايات، وأودعها كتابين، أولهما ونشوار المحاضرة وأخبار المذاكرة، في أحد عشر جزءاً، وثانيهما والفرج بعد الشدة، في ثلاثة أجزاء. وفيما يعدّ الكتاب الأول مورداً ثميناً لأخبار كثيرة في مختلف الأخراض والموضوعات، يعدّ الثاني، ذخيرة نادرة، للحكايات والأخبار الخاصة بالمأزق والكرب الذي يلحق المرء جرّاء شدّةً يقع فيها، والفرح والفوز الذي يعقب تلك الشدة.

إِنَّ التنوخي، كان يعي تماماً، وبصورة لا تقبل اللبس، أنه، كان يقدم نمطاً مبتكراً من الاخبار والحكايات ولا نظير له ولا شكل، فضلاً عن تأكيده أنه في ذلك، إنما كان يخرج على والسنن المعروفة في الأخبار، ولا نظل أنَّ تلك السنن التي خرج عليها التنوخي، إلاّ البنية التقليدية للخبر التي شاعت قبله، وترسَّخت في شنى حقول الأدب والمعرفة منذ قوف.

يصدّر التنوخي، كتاب النشوار بخطبة، يقول في طرف منها: وهذو ألفاظ تلقطتها من أفواه الرجال، وما دار في المجالس، وأكثرها مما لا يكاد يتجاوز به الحفظ في الضمائر إلى التخليد في الدفاتر، وأظنها ما سبقت إلى كتب مثله، ولا تخليد بطون الصحف بشيء من جنسه وشكله. والعادة الجارية في مثله، أن يحفظ إذا سمع ليذاكر به، إذا جرى ما يشبهه

<sup>(1)</sup> أحمد بن يوسف إلكاتب، المكافأة، تحقيق أحمد أمين وعلي الجارم، القاهرة 3.

ويقتضيه، وعرض ما يوجه ويستدعه. ولعل قارئها والناظر فيها أن يستضعفها إذا وجدها خارجة عن السنن المعروفة في الأخبار، والطريق المألوف في الحكايات والأثار، الراتبة في الكتب، المتداولة بين أهل الأدبه ". وحالما يفرغ من وصف الأخبار التي ظمّنها النشوار، حتى ينصرف إلى تأكيد فرادة عمله، فيقول: وإنّ هذه الأخبار جنس لم يسبق إلى كتبه، وإنما أنا تلقطتها من الأفواه دون الأوراق، ويخرج بذلك عن القصد والمراد، والخرض المطلوب في الاستفامة والمداد. إذ ليست الفائدة في النريع، ولا المغزى الناليف، بل لعل كثيراً مما فيها لا نظير له ولا شكل، وهو وحده جنس وأصل \_ 12:1).

أما كتاب والفرج بعد الشدة، الذي وصفه الثمالي، بأنه وأسير من الأمثال، وأسرى من الخيال، وأسرى من الخيال، وأسرى من الخيال، وأسلى المثنال، وأسلى عمر بن القالم، والذي احتفى فيه التنوخي حذو المدانني وأبي الحسن عمر بن القاطمي فهو سفر لنعط فريد من الأخيار والحكايات، تصف حالة الشدة والمحتة التي يتمرض لها الإنسان، وما يعقب ذلك من فرج، ونسق الشدة والفرج يحكم الكتاب، وبوجهه توجيها صارماً، بدءاً من الأخيار المتنضبة في صدر الكتاب، وصولاً إلى الحكايات الطويلة التي تتضمن شخصيات الطويلة ومواقف ووقائم.

لم يكن التنوعي قد صف هذا الكتاب، إلا لدافع خاص دفعه إلى ذلك، لما مر به من شدة وفرج، ولذلك، فقد كان المؤلف مشدوراً إلى المناخ الدي كتب فيه، مما جعله يتصرف في الاخبار، ويضفي على مواقف الشدة كثيراً من سمات الحيرة والتردد، الأمر الذي يتصون الحكاية بسمة أدية واضحة، وما كان يهدف إليه في ذلك، إنما وانشراح صدور ذوي الالباب، عندما يدهمهم من شدة وصاب، إذ كنت قاسيتمن ذلك، في محن دفعت إليها، مما يحنو بي على الممتحنين، ويحلوني على بذل الجهد في تفريح عموم المكروبين، ألله

لا يمكن الآن تقدير الأز الذي تركه صيغة الأخبار والحكايات الكثيرة التي صنغها التنوخي، في الاخبار القصصة التي ظهرت بعد ذلك، ولكنّ الذي يمكن حدسه، أنّ تلك الصيغة، التي تحررت إلى درجة ما، من قيد الإسناد المسركب، وروّجت لمتون مختلفة الاغراض، وفي قوالب تناي بغض الشيء عن القالب الضيق الذي تميز به الخبر النقليدي،

<sup>(1)</sup> نشوار المحاضرة وأخبار المذاكرة 1:1.

<sup>(2)</sup> التَّمَالَي، يَيْمَةُ الدَّمْرُ في محاسَ أهل العصر، تحقيق محمد محي السدين عبد الحجيسة، القامرة 3652.

<sup>(3)</sup> التنوَّخي، الفرج بعد الشدة، بيروت 52:1.

قد ساهمت، في إشاعة مناخ قصصي جديد، تمثل بنماذج مهمة، سنقف على بعضها، بغية وصف تضاريس الجهود القصصيّة التي عاصرت ظهور المقامة.

أنشأ أبو المطهر الأزدي (القرن الرابع = العاشـر الميلادي) حكـاية طـويلة دعاهـا وحكاية أبي القاسم البغدادي. ويمكن وصفها بأنها، عمل قصصي فريد من نوعه، فهـو يختلف عن الخبر وقواعده التي عرفت وترسخت من قبل، ويختلف أيضاً عن الأثار القصصية التي أعقبته مثل رسالة التوابع والزوابع ورسالة الغفران. ذلك أنَّ هذه الحكاية، التي يستغرق زمن السرد فيها، يوماً واحداً، وتصف رحلة راوٍ جوال، يقدم انطباعاته وآراءه ومشاهـداته، حول تقاليد عصرو، منتخباً للتمثيل على ذلك رجلًا بغدادياً وكنت أعاشره برهة من الدهر، فينفق منه الفاظ مستحسنة ومستخشنة، وعبارات أهل بلده مستفصحة ومستفضحة، فـأثبتها في خاطري لتكون كالتذكرة في معرفة أخملاق البغداديين على تباين طبقاتهم، وكالانموذج المَّاخوذ من عاداتهم وكأنها قد نظمتهم في صورة واحدة، يقع تحتها نوعهم، وتشترك فيها اشخاص ذلك النوع على أحد واحد، بحيث لا يختلفون فيه إلَّا باختلاف المراتب، وتفاوت المنازل،". أما هذا الأنموذج الذي انتخبه الأزدي، ممثلًا لأخلاق البغـداديين في عصره، فإنما هو شخصية غريبة، متعددة الوجوه، متباينة المواقف، ولنترك له مهمة تقديم تلك الشخصية: وكان هذا الرجل المحلّى يعرف بأبي القسم أحمد بن على التميمي البغدادي، شيخاً بلحية بيضاء، تلمع في حمرة وجه يكاد يقطر منه الخمر الصرف، وله عينان كأنه ينظر بهما من زجاج أخضر، تبصَّان كانهما تدوران على زئبق، عيَّاراً، نعَّاراً، زعاقاً، شهاقاً، طفيلياً بابلياً، أديباً عجيباً رصافاً قصافاً، مداحاً، قداحاً، ظريفاً سخيفاً، نبيهاً سفيهاً د.... عاشر المقامرين والنباذين، وتخلّق بأخلاق المخانيث والقرّادين، ودرس علم الزراقين والمشعبذين \_ 3، وما أنَّ يفرغ الأزدي من إيراد صفات بطل حكمايته، وهي كثيرة، حتى يختتم ذلك، قائلًا وهذه بعض أوصاف الشيخ، فاسمع الآن إلى أخباره، وما نجلوه من طيب إبزاره، تستمع شرح قصة خضت منها في فنون غريبة الألوان، وحديثاً كالدر ألَّفت منه بين الدر والمرجان \_ 4.

يستمين الأزدي بأسلوب السرد المذاتي، فتئال الانطباعات والرؤى المذاتية حول المواقف والأحداث في الحكاية، وتتوالى المشاهد لوصف رحلة البطل في المدينة، ويتخلى فيها عن الإسناد، ويستبد له بوصف مفتوح يهدف إلى عرض جولة أبي القاسم، في أماكن المجون واللهو، ومجالس التطفيل والغناء، وعلى الرغم من أنَّ البطل هو المحود

<sup>(1)</sup> أبو المظهر الأزدي، حكاية أبي القاسم البغدادي، تحقيق آدم متز، هيدلبرج 1.

الذي تدور حوله الحكاية، كونها حكايته الشخصية، إلا أنها تقدم في مشاهدها شخصيات ثانوية، تساعد في نسج الأحداث، وتسهم في شد الوقائع بعضها إلى بعض، وتتألف تلك الشخصيات من عدد من الجواري والمغنيات والغلمان والمتطفلين، الأمر الذي جعل أماكن اللهو، مسرحاً لأحداث حكاية أبي القاسم، وجعلها تتبوأ مكانها، بوصفها إحدى أكثر الحكايات خلاعة في تاريخ الأدب العربي القديم. إذ لا يتحرج بطلها الشيخ من الإغراق في الوصف الحسي لكل ما يراه في المجالس التي يحضرها.

إنّ مكمن ضعف هذه الحكاية، يتمثل بأنها، كانت إطاراً لحشد عدد كبير من المقطوعات الشعرية في موضوعات عدة، فضلاً عن وصف مفصل للملابس والعطور والافرشة والأطعمة والفواكه والخمور والمغنيات والجواري والغلمان، الأمر الذي جعلها وصفاً لرحلة البطل في المدينة، أكثر مما هي نسيج من الوقائع والشخصيات، ولقد أكّد المؤلف على نحو غير مباشر ذلك، حينما اختتم كتابة قائلاً:

وهذه حكاية أبي القسم البغدادي التميمي، وأحبواله التي تـوضح لـك إنه كـان غرة الزمان، وعديل الشيطان، ومجمع المحاسن والمقابح، متجاوزاً الغاية والحد، متكاملاً في الهزل والجد، موفوراً من الأخلاق والنفاق، متخلقاً منها بأخلاق أهل العراق \_ 146ه.

أثران قصصيان بارزان، ظهرا أيضاً في هذا العصر، وجعلا من الرحلة، إطاراً يحكم أحداثها، إذ يقوم فيهما البطل الجوال بوصف مشاهداته. وهذان الأثران هما ورسالة التوابع والنوابع، لابن شهيد الأندلسي (426 = 1034) و ورسالة الغفران، لأبي العلاء المعري (449 = 1037).

يتصل هذان الأثران، في كثير من وجوههما، بالموروث الديني، الخاص بمرويات الإسراء والمعراج، ويستلهمان مفهوم الارتحال إلى عالم جديد، يختلف عن عالم البطل بحثاً وراء هدف ما، وفيما يختار ابن شهيد عالم الجن، يختار المعري الأخرة، وفيما يهدف الأول إلى الوقوف على سرّ شاعرية بعض الشعراء والأدباء باللقاء برثي كل منهم، يهدف الثاني إلى معرفة مصائرهم في الأخرة. ويقوم فيهما البطل، الذي ينتدب نفسه راوياً، بوصف فعل أنجزه أو شاهده.

يصطفي الراوي - البطل في رسالة التوابع والزوابع، تابعاً من الجن له، يدعى زهير بن نمير، يرافقه في ارتحاله حيث يذهب، ويؤكد الراوي المكنّى بأبي عامر، أنه ومتى ارتج علي، أو انقطع بي مسلك، أو خانني أسلوب، أنشد الأبيات، فيمثل بي صاحبي، فاسير إلى ما أرغب، وأدرك بقريحتى ما اطلب، وتأكدت صحبتنا، وجرت قصص لولا أن يطول الكتاب لذكرت أكثرها، لكنني ذاكر بعضها» وحالما يفرغ أبو عامر من هذه المقدمة، التي يوضح فيها علاقته بتابعه، حتى ينطلق وتابعه إلى وادي الجن، حيث توابع الشعراء، وفيه يقابدلان توابع امرىء القيس، وطرفة بن العبد، وقيس بن الخطيم، وأبي تمام، والبحتري، وأبي نواس، والمتنبي، ويُنشدهم أبرعامر (= وقد يحيل على ابن شهيد لتطابق كنيتهما وكونهما شاعرين \_ كاتبين) مقطعات من قصائده، فيجيزونها له، ويعدونه شاعراً. وما بلبث أبو عامر، أن يتجه إلى حيث توابع الكتاب، مثل توابع الجاحظ وعبد الحميد وبديع الزمان وإسحاق بن حمام، وأمام كل منهم، يقرأ أبو عامر، بعضاً من رسائله النثرية، ويتجه بعد ذلك، إلى مجلس لنقاد الجن. ويختم رحلته بالوصول إلى مكان خاص بحيوان الجن، فيروي لهم بعض أشعاره وشذرات من نثره، ليشت أنه مبرّز في حقلي الشعر والنثر. وحالما ينتهي من تطوافه، ويثبت جدارته أمام توابع الشعراء والكتاب ونقاد الجن، حتى يعود وحالما ينتهي من المكان الذي انطلق منه.

تنهج رسالة الغفران، نهج رسالة التوابع والزوابع، في كون راويها ابن القارح، شأنه شأنه أي عامر، يرحل إلى عالم غير عالمه، يكون هذه المرة، عالم الأخرة، وفيها يقرم، بمحاولة صعبة لدخول الجنة، ولا يفلح في ذلك، إلا بعد تدخّل من الصحابة، وموافقة الرسول ()، وتنفتح مشاهد السرد، بعد ذلك، على وصف مفصل لمحتويات الجنة من أنهار وأشجار وولدان، الأمر الذي يحدد ملامح الفضاء الذي ستدور الأحداث فيه. وتتمثل تلك الاحداث، بحضور ابن القارح مجالس شعراء وأدباء، خلدوا في الجنة، فيسألهم في شعرهم وأدبهم، ويجادلهم في أوجه روايته وإعرابه، ثم لا ينفك يورد وصفاً مثيراً لمحتويات الجنة، وتقود الرحلة الراوي في نهاية المطاف إلى النار، حيث هول العذاب والرعب الذي يثيره يوم الحشر، ويتفرج على إبليس، وقد كبل بالأغلال، وهو يُضرب بمقامع من الحديد، يثيره يا التار من مانته، وذلك بشار الضرير الذي منح البصر في الأخرة، فكلما صخر الذي تتحالى النار من هامته، وذلك بشار الضرير الذي منح البصر في الأخرة، فكلما أغمض عينه، فنحهما زبانية الجحيم بكلاليب متوقدة من شدة النار، ولا يلبث ابن القارح أن يرى في النار، شعراء مثل عنترة والأخطل وغيرهما.

لقد وصف جولد سيهبر رسالة الغفران، بأنها والعمل الغزير الفكرة، العظيم الثروة إلى أقصى حد من الوجهة اللغوية، ٥، ولا شك أن احتشاد الرسالة، بالأفكار، والمناقشات

 <sup>(1)</sup> ابن شهيد الأندلسي، رسالة التوابع والزوابع، تحقيق بطرس البستاني، بيروت 90 ونص الرسالة ورد
 ف كتاب الذخدة لان سام ق 1 ح أ : 245-301.

في كتاب الذخيرة لأبن بسّام ق 1 مج 1 :245-301. (2) أبو العلاء المغري، رسالة الغفران، تحقيق على شلق بيروت 98.

<sup>(3)</sup> جولد سيهير، مذاهب التفسير الإسلامي، ترجمة عبد الحليم النجار، القاهرة 71.

اللغوية والأدبية، أضعف إلى حد كبير بنتها السرديّة، ذلك أنه، على الرغم من أن رحلة الراوي، أطرت أحداث الرسالة، إلا أن الإغراق في شؤون اللغة، أفرغ الرسالة من قـوة الحكاية، فتحولت إلى مشاهد متنالية، لا ينتظمها سوى الراوي الذي يقف على الأشباء، ويصفها، مشهداً بعد آخر. ولعلَّ ما شفع لرسالة الغفران، ومنحها أهمية خاصة في هذا السياق، إنَّ فضاء الآخرة، وما يفترضه من أحداث متخيلة، نفحها بقوة، سواء تعلق ذلك بغرابة المكان وجدّته، وما يستدعيه من احتمالات تستمد وجودها من الموروث الديني حول الجنة والنار، أم بمحاولات الراوي المستمينة للولوج إلى هذا الفضاء الغريب، ووقوفه على أعمال الثواب والعقاب التي يلقاها البشر في الآخرة.

إِنَّ نظرة شاملة إلى البنية السردية، لرسالتي ابن شهيد وأبي العلاء، تكشف أن الرسالتين كانتا، قد حذتا حذو حكاية أبي القاسم البغدادي، ليس في الغرض، إنما في استلهام الرحلة، واستثمار الإمكانات التي توفرها، سواء أكانت رحلة في مدينة ما، أم والإلمجن، أم الآخرة. ذلك، أنّ تلك الآثار الآدبية الثلاثة، اعتمدت على راوية جوال، يختلق حكاية، لأهداف متباينة، يتخلى فيها عن الإسناد، لأنه يروي مشاهداته العيانية، ويرتب مشاهد السرد على التعاقب، دون أن يعنى بضرورات الحكاية، من صراع وذروة واختلاف في مواقف الشخصيات، الأمر الذي جعل تلك الآثار، تسم بضعف بين في بنياتها السردية. لكنها من ناحية ثانية - وهو ما يهتم هذا البحث بكشفه - إلى جوار الأعمال التي وقفنا عليها لاحمد بن يوسف الكاتب والتنوخي، بوصفها أمثلة ليس إلاً، على الصورة الخصة والغنية للجهود القصصية التي تزامنت وعصر ظهور المقامة، قد نهضت بمهمة غاية في الخطرة، فقد خفف إلى درجة ما من هيمنة الإسناد المركب، - وإن لم تفلح في تقويضه - واستبدلته بإسناد بسيط، لا يهدف إلا إلى تأطير حكاية، تختلق لأغراض فئية واعتبارية.

في هذا المناخ القصصي، بزغت المقامة نوعاًقصصياًجديداً، ذوّبت فيها كثيراً من كشوفات العصر في مجال السرد، وفي مقدمة ذلك، اعتيادها على الراوية الجوال الذي يلازم بطلاً رحالة، وبوساطة المناقلة الشفاهيّة بينهما، للوقائع التي عائساها، يتكون متن المقامة، الذي من ميزاته الأساسية أنه يتضمن حكاية، محبوكة حبكاً فنياً متماسكاً. فإلى تأكيد الريادة الإبداعية لفن المقامة، يتجه مسار البحث في الفقرة اللاحقة.

# 3- إشكالية الريادة الابداعية:

كان أبو القاسم الحريري (146-516 = 1012-111)، قد أفرّ بأنّ بديع الزمان الهمذاني 398-358 = 1098-1009) مبتدع فن المقامات، وأنه وسبّاق غايبات، وصاحب آيبات. وأنّ المتصدي بعده لإنشاء مقامة، ولو أُوتي بلاغة قدامة، لا يغترف إلّا من فضالت، ولا يسري ذلك المسرى إلا بدلالته، وأكد، أنه يريد أن ينشيء مقامات، يتلو فيها وتلو البديع، وإن لم يدرك الضالع شأو الضليع، ه. وجاراه في تأكيد ريادة الهمذاني، لفن المقامة، القلقشندي، بقوله، إن وأول من فتح باب عمل المقامات، علامة الدهر، وإمام الأدب، البديع الهمذاني، ه.

إنّ الريادة الإبداعية ، لا تقترن مباشرة بالريادة الزمنية ، ففيما تحيل الشانية إلى محاولات تندرج في سياق التاريخ ، تحيل الأولى إلى المموهبة الخبلاقة التي تفترع نمطاً جديداً للتعبير ، يكتسب قوته وديمومته من قدرته على تأسيس قواعد محددة في البناء ، وفيما ترتبط الريادة الزمنية ، بالمحاولات غير المتميزة فنيًا لنعط من أنماط القول ، تقترن الريادة الإبداعية ، بالمخال الذي اكتسب قوته المعرفية ، ليكون نسيجاً يحتذى ، ومن أجل تسليط الضوء على ريادة الهمداني الإبداعية ، وأهميتها في تاريخ فن المقامة ، لا بد من الوقوف قليلاً على الجهود التي تحيل إلى الريادة الزمنية ، لكي يتضح جهد الهمذاني .

لقد عرفت أربع طبقات من كتاب المقامات بين القرنين الثالث والسادس في الثانية يندرج الهمداني، وفي الاغيرة الحريري. ويمثل الطبقة الأولى: النوري الصوفي يندرج الهمداني، وفي الاغيرة الحريري. ويمثل الطبقة الأولى: النوري الصوفي (907 = 907) وابن نباتة السعدي (908 = 1007) وابن نباتة السعدي (940 = 1001) والمن والمعدي (940 = 1001) وابن نباتة السعدي (940 = 1002). والنالغ: ابن بطلان (940 = 1002). وابن نباتة المؤتف والسامية (953 = 1103) والحريسري (958 = 1102) والمحريسري (958 = 1102) والمختري (958 = 1102). وعلى الرغم من أن هذا المسرد النريخي، بثبت أن المقامة عرفت قبل أكثر من قرن على ظهور الهمداني، إلا أن الجهود السبقة لم تنظفر بأية أهمية تذكر، سوى حق السبق الزمني، مما يدل على أن إشارة الحريري، تكتسب أهميتها الخاصة، لانها تؤشر إلى ريادة هذا الفن، ليس طبقاً لمعيار الريخ، بل انطلاقاً من معيار الإبداع. الأمر الذي يوجب التأكيد، هنا، أن أضفاء أية أهمية على القدم التاريخي، في هذا الموضوع، لا معنى له، بما في ذلك تأكيد زكي مبارك، من أنه توصل وإلى أنّ بديم الزمان ليس مبتكر فن المقامات، وإنما ابتكره ابن دريد، ".

ليس من شأن هذا البحث، دحض آراء الأخرين، إنما من شأنه تأكيد فروضه بأدلة

<sup>(1)</sup> الحريري، مقامات الحريري، بيروت 13.

<sup>(2)</sup>م.ن 11.

<sup>(3)</sup> صبح الأعشى 110:14.

<sup>(4)</sup> زكي مبارك، النثر الفني في القرن الرابع، بيروت 243:1.

وقرائن، ومناقشة الآراء الأخرى إذا لزم الامر، ولما كان والاكتشاف، الذي توصل إليه زكي مبارك، قد استأثر بـاهتمام الآخـرين في سياق مـوضوع البحث في تــاريخ المقــامات فــإن استنطاق النص الذي استند إليه مبارك، بعوجب قراءة مغايرة له، تصبح ضرورة ملحة.

استند مبارك في أمر ريادة ابن دريد على النص الأتي الذي أورده الحصري:

ولما رأى (= الهمداني) أبا بكر محمد بن الحسين بن دريد الأزدي، أغرب بأربعين حدينًا، وذكر أنه استنبطها من ينايع صدره، واستخبها من معادن فكره، وأبيداها للأبصار والبيسار، وأهداها للأفكار والضمار، في معارض أعجمية، وألفاظ حوشية، فجاء أكثر ما أظهر تنبوعن قبوله الطباع، ولا ترفع له حجبها الأسماع، وتوسع فيها، إذ صرف ألفاظها ومعانيها في وجوه مختلفة، وضروب متصرة، عارضها بأربعمائة مقامة في الكدية، تندوب ظرفاً، وتقطر حسناً، لا مناسبة بين المقاضي لفظاً ولا معنى، وقف مناقلتها بين رجلين: سمى أحدهما عيسى بن هشام، والأخر أبا الفتح الإسكندري، وجعلهما يتهاديان المدر، في معان تضحك الحزين، وتحرك الرصين، يتطلع منها كل طريفة، ويوفف منها على كل لطيفة، وربما أزد أحدهما بالحواية، ".

إنَّ استنطاق نص الحصري لا بد أن براعي الحقائق الآتية:

- 1 إنَّ ابن دريد (223-321 = 387.89)، لم يكن سوى لغوي \_ إخباري، يعنصد على سلسلة الإستاد التقليدية في رواية الخبر، كما تدلل على ذلك الأخبار المنسوبة إليه في كتاب الأمالي، لأبي على القالي (556 = 966).
- 2 إنَّ الحصري القيرواني (453 = 1001) متأخر كثيراً عن عصر ابن دريـد كما إنــه متأخر عن الهمذاني، مما يؤكد أنّ روايته لم تكن معاصرة للحدث الذي تقرره.
- 3- إنّ نص الحصري يسكت عن جهود كتاب سابقين للمقامات، عاصروا ابن دريد
   كالنوري الصوفي وابن بسام.
  - 4 إنَّه يقرر أنَّ أحاديث ابن دربد، من المروبات اللغوية، هدفها التعليم.
    - 5 إنَّه يميز بين مصطلحي والحديث، و والمقامة.
  - إنّه لا يورد أي وجه من وجوه الشبه بينهما في الغرض والعدد والمناسبة.
- 7 إنّه يؤكد أنّ مقامات الهمذاني، وقف على مناقلتها راوٍ وبطل، ولا تتضمن
   احاديث ابن دريد شيئاً من ذلك. فما هي سوى اخبار مسئدة.

<sup>(1)</sup> زهر الأداب 273:17-274.

إِنَّ قراءة نص الحصري، في ضوء الحقائق أعلاه، لا تكشف أية علاقة بين الأحاديث والمقامات، فإذا وضعنا في الاعتبار، ثلاثة مكونات أساسية مشتركة بينهما وهي: صيغة الإسناد، وبنية المتن، والغرض نجدهما يختلفان، اختلافاً كلياً فيها، ففيما جاءت الأحاديث بإسناد مركب أمين على تقاليد الخبر، كما عرفت في الأحاديث النبوية والأخبار الادبية والتاريخية، وبمتن لا ينطوي على بنية فنية محددة، كونه لا يعنى إلا بإيصال القصد على نحو مباشر، وبأغراض متعددة، تهدف إلى حصر الغريب والحوشي من الألفاظ، فإن المقامات، تختلف عن الأحاديث في كل ما ورد ذكره، فالإسناد البسيط الذي يؤطرها، لا يهدف إلى تقصي الحقيقة، إنما يدشن لظهور الحكاية، وتهيئة أسباب المناقلة السردية للمتن بين الراوي والبطل، واعتمدت على متن، قوامه حكاية، متماسكة البناء "، وطغى عليها غرض الكدية.

إذّ المضاهاة بين الأحاديث والمقامات، لا تدلل على ما ذهب إليه مبارك، من أنّ ابن 
دريد هو مبتكر فن المقامة، وأنّ البديم قد جاراه في ذلك، إنما تقرر، أنْ كلاً منهما، كان 
يعمل في حقل من حقول التعبير، يختلف عن الأخر، وفيما كان الأول، يهدف إلى إقرار 
حقائق لغوية، كي تندرج في سياق الوقائع التاريخية للمرويات اللغوية، كان الثاني، يبتدع 
نوعاً قصصياً جديداً قيض له، أن يستائر بعناية اللاحقين، وأن يتصف بثبات في مكونات بنيته 
السروية، زمناً طويلاً. إلى درجة عدّ فيها وبدعة أدبية، تكاد من فرط تميزها عن أنماط الكتابة 
المعهودة، تكون ناجمة عن غير أصل ٤٠٠١ وأنّ صاحبها سواها على غير مثال، ونسجها 
على غير منواله...

### 4 - ثبات البنية التقليدية:

وصفت المقامات، بأنها وأوضح الأنواع وأكثرها تحديداً وتميّزاً بين كافة أنواع الكتابة النثرية العربية في العصر الوسيظا، ومن المؤكد أن هذا الوصف، إنما اشتق، مما تميزت به المقامات، من جدّة في الصياغة، وابتكار في البنية، الأمر اللذي يحيل على ظهـور نوع قصصي، لم يكن معروفاً من قبل.

إنَّ البنية المميزة للمقامة، كما وضع أسسها الهمذاني، اتصفت بأنها، استندت إلى ركنين مهمين، أولهما: راو ينهض بمهمة إخبارية محددة، وثانيهما: بطل ينجز مهمة

<sup>(1)</sup> سنقف على بنية الحكاية في الفقرة 4 الفصل 2 الباب 4.

<sup>(2)</sup> حمادي صمود، الوجه والقفا في تلازم التراث والحداثة، تونس 11-11.

<sup>(3)</sup> فدوى مالطي دوجلاس، بناء النُّص التّراثي، بغداد 95.

واضحة، ومن خلاصة تفاعل الراوي والبطل، يتكون متن حكائي قوامه الرواية والحكاية، والمحلاقة التي تربطهما. إنَّ هذه البنية، التي ثبت الحريري، فيما بعد دعائمها في تاريخ الاحب العربي، فلما تفريذ في المقامة، ومن الاحب العربي، ظلت زمناً طويلاً، توجّه بقوتها الجهود الإبداعية في فن المقامة، ومن المؤكد أن الحريري نفسه، قد عمل بتوجيه من تلك البنية، وأجهد نفسه في تقليدها كما سبق التأكيد من إفرارو أنه كان يريد في مقاماته أن يتلو ما أبدعه الهمذاني، ومن ثم يبطل الزعم القائل إنه كتب مقاماته، إثر لقائه شيخاً جوالاً من سروج.

لقد حافظ الحويري، على نمط العلاقة التي أوجدها الهمذاني بين الراوي والبطل، وجاراه في ذلك، مع عناية خاصة بالصياغات اللفيظية التي استجدت في عصرو، الأمر، الذي جعل انصرافه إلى التصنع والزخرفة، مأخذاً عليه، فقد وصف بروكلمان مقاماته، بأنها هشيء يبهر العيون، ويسحر القلوب لحظة كالألعاب النارية الجميلة، غير أنها عقيمة كتلك الألعاب، سواء بسواء». وقد جاراه آخرون في تأكيد ذلك».

لقد أقر عدد من كتاب المقامة، بالأهمية الاستئنائية التي مثلها الحريري في تاريخ المقامة، بعد رائدها الهمذائي، ومنهم ابن الصيقل الجزري (701 = 1031)، الذي وصفه بأنه وأوحد زمانه، وأرشد أوانه، وإنه لذلك، لم يفلح في مجاراته، وما كان إلا تابعاً مقلداً له، والحد زمانه، وأرشد أوانه، وإنه لذلك، لم يفلح في مجاراته، وما كان إلا تابعاً مقلداً أبكاره، ويقام ويجتلي أبكاره، "، وظل يستمرىء دوره مقلداً، واصفاً نفسه بالفرس الثاني في السباق، فيما كان الحريري الأول، تارة، وبأنه الجراد، فيما كان الحريري هو الصفر، تارة أخرى. وأفضى ذلك إلى أن يتبوا الحريري، موقع الإمامة في هذا المضمار، حينما طغت أساليب التصنع في التعبير، وصارت مقاماته قبلة الهواة والمحترفين من كتاب المقامات، وقد أربت شروحها على الثلاثين بين القرنين السادس والثالث عشر الهجرين ".

لم يقتصر أمر ترسّم خطى الحريري على القدماء، بل ترسمها المحدثون أيضاً، ومن . أكثرهم النزاماً بذلك اليازجي (1288 = 1871) الذي وبالغ في تقليده في الموضوع، وصورة

<sup>(1)</sup> المحكي، نزهة الجليس ومنية الأديب ألأنيس، النجف 3:2، وشذرات الـذهب 50:4 وكشف الظنـون1788:2.

<sup>(2)</sup> بروكلمان، تاريخ الأدب العربي 144:5.

<sup>(3)</sup> أَنْسِ المقدسي، تطور الأساليب النثرية في الأدب العربي، بيروت 397 وأندريه ميكال، الأدب الد. 83

<sup>(4)</sup> ابن ألصقيل الجزري، المقامات الزينية، تحقيق عباس مصطفى الصالحي، ببروت 76.

<sup>(5)</sup> انظُر قائمة الشروح في بروكلمان، تاريخ الأدب العربي 147:5-150.

الأشخاص وتصرفاتهم. كما نهج على صياغة المقامات الحريرية في التزام الأسلوب المسجمه".

إنّ النماذج الأربعة التي انتخبناها لتعثيل البنية التقليدية للمقامة المعربية، وهي الهمذاني والحريري وابن الصيقل الجزري واليازجي، ظلت ابتداء من القرن الرابع، تعمل في أفق محدد الأبعاد، محكوم بنظام صارم، أسبغ على المقامات، مع اختلاف عصورها، بنية ثابتة، مما جعل المقامات وتنظوي على ذاتها في شكل حلزوني، أن ولم تقوض تلك البنية ـ التي سنعتمدها موضوعاً للتحليل في الفصل القام \_ إلى أن اختفى هذا النبع، ولكن الأمر الذي ينبغي الوقوف عليه، والبحث فيه هو أنّ تاريخ المقامة العربية، قد عرف منذ وقت مبكر، تياراً استفاد من المقومات الفنية للمقامة التقليدية، ونشأ على همامشها، واندرج في تاريخها، لكنه لم يخضع، خضوعاً تاماً لبنيتها، إنما تحرر في طبيعة العلاقات التي تربط مكونات البنية السردية ونوعها. إن الوقوف على تشكل فن المقامة، بوصفه نوعاً أساسياً من أنواع القصص العربي، يقتضى التريث أمام ذلك التيار.

#### 5 - محاولات تقويض البنية التقليدية:

في الوقت الذي وضع فيه الهمذاني، أصول البنية التقليدية لفن المقامة، فإنه في عدد قلب من مقاماته «، لم يلتزم القواعد التي نظمت معظم مقاماته الأخرى، فقد تخلّى في بعض المقامات، عن ثنائية الراوي والبطل، وهي من لـوازم البنية التقليدية، واختفى أبـو الفتح الاسكندري، فكان عيس بن هشام، يقوم أحياناً بمهمته، فيكون مرة راوية، ويكون مرة أخرى راوية وبطل.

إنَّ خروج الهمذاني المبكّر، على البنية التي أرسى دعائمها، فتح الأفق، أمام معارضة شديدة لتلك البنية في الفرون اللاحقة. وكنانت أوجه الخروج تتعدد، من تغييب للبطل، إلى اندغامه في الراوي، إلى تخلي الراوي عن مهمته السردية، مما جعل عدداً لا بأس به من المقامات العربية، طوال عشرة قرون، تتحول إلى أخبار وصفية، تفتقر إلى خواص السرد القصصي، ناهيك عن افتقارها إلى الشروط الخاصة بالنوع الذي تتنعي إليه.

كانت أوضح محاولات عدم الالتزام بقواعد المقامة، قد جاء بها ابن ناقيا، إذ لم يلتزم

<sup>(1)</sup> فكتور الكك، بديعات الزمان، بيروت 126.

<sup>(2)</sup> م.ن 201.

<sup>(3)</sup> وهي: الصيميرية والمغزلية والنهيدية والبغدادية والغيلانية والتميمية والبشرية.

براوٍ محدد في مقاماته، وإن النزم ببطل واحد فيها هو البشكري'''، مما أفضى إلى بزور مظهر من المظاهر الجديدة، تمثل بإمكانية تعدد الرواة في المقامة. أما الغزالي، وهو معاصر لابن ناقيا، فقد جاءت مقامات، تقليداً للخبـر العربي، ولم يكن معنيـاً، فيما يبـدو بالانخـراط الجدي في فن المقامة، بدلالة قوله، إنه في مقاماته هذه كنان يهدف إلى جمع والفاظ البلغاء، وفقر الحكماء، وسير الملوك المتقدمين، وكلام الأولياء، والأدباء الراشدين، وأعيان فوائد الكتب، ومختارات ما نقله، ونثره أهل الأدب، ومحاسن أشعار القدماء والمحدثين، ومُلح أخبار الفضلاء والمتادبين؛ ﴿، الأمر الذِّي يؤكد أنَّ مقامات الغزالي ، ما هي إلَّا مرويات إخبارية، لا تندرج في نوع المقامة، وهي تجاري أخبار الزهاد والأدباء في نصحهم الملوك والخلفاء والامراء والولاة، والتي اصطلح عليها ابن قتيبة (276 = 889) بـ «المقامات» لا وصفاً فنياً لها، إنما دلالة على مجلس النصح والإرشاد".

جاءت مقامات الزمخشري في القرن السادس، مشالًا جلياً، على الاستغناء عن البطل، واستبداله برادٍ بخاطب نُفسه وعظاً، وكان الزمخشري يهدف فيها إلى مناجاة نفسه، أَثْر تجربة مرضٍ قاسيًّا، ولم يأل جهداً، كما يقول في «انتقاء ألفاظها، وإحكام أسجاعها، وتفويف نسجها، وإبداع نظمها، وإبداعها المعاني التي تريـد المستبصـر في دين الله استبصاراً، والمعتبر من أولي الألباب اعتباراً. ٣٠ ولما كَان الرَّاوي أبو القــاسم (= وهمي كنية الزمخشري) يعظ ذانه، فقد غابت الحكاية، وتحول النص إلى مناجاة اعتبارية للنفس، تفتقر إلى مكونات البيَّة السردية للمقامة، وصار الإرسـال يصدر عن الــراوي، ويرســل إليه في الوقت نفسه، وهو ما يختلف والإرسال السردي في المقامة، الذي يتجه إلى مروي له غير الراوي والبطل.

يمكن عدَّ مفامات ابن الجوزي (597 = 1200)، من التيار الذي لم يلتــزم على نحو دقيق، بقواعد المقامة النقليدية، وإن راعى فيهما بعض تلك القواعــد أحيانــاً، فقد انتخب لمقاماته راوية بطلًا، سماه رأبا التقويم، رمزاً للعقل، وجعل ظهور هذا الراوي مقترناً بظهور رادٍ مجهول يسقه، يستمبن بضمير المتكلم، ففي مقامة دفي وصف قاص،، يقــوم الراوي المجهول، في مجلس خاص، بوصف شخصية أبي التقويم، فيطلب إليه مَنْ في المجلس، أن يكتب إليه بالحضور، فعا كمان من الأخير إلاّ الحضور مسرعـاً فينتخب له مـوضوعـاً

يوسف نور عوض، فن المقامات بين المشرق والمغرب، مكة المكرمة 167.

<sup>(2)</sup> الغزالي، مقامات العلماء بين بدي الخلفاء والأمراء، تحقيق محمد جاسم التميمي، بغداد 44.

<sup>(3)</sup> عيون الأخبار، 343.333.<sub>2</sub>

<sup>(4)</sup> الزمخشري، شرح مقامات الزمخشري، بيروت 12.

للمسامرة عن القصص، لأنها وأوفى الأقسام وأوفر الحصص»"، فيروي للحضور قصماً دينية عن آدم ونوح وعاد وثمود ولوط وشعيب وقارون وقوم سبأ وإسراهيم ويوسف وداود، وسليمان وعيسى وأصحاب الكهف، ويختم سلسلة قصصه، بسيرة الرسول محمد، وللتوفيق بين عدد القصص، والزمن الذي تستغرقه روايتها، يلجأ الراوي إلى تقسيم المقامة، إلى خمسة أقسام، يستغرق كل قسم ليلة واحدة، وهو شكل مبتكر في المقامة العربية، لم تتوفر لنا بعد شواهد على وجوده في تاريخ المقامة إلا في مقامات ابن الجوزي، وهو يشبه إلى حدّ ما تركيب والف ليلة وليلة». سواء من جهة الراوي، أو المروي له، أو في تقطيع الحكاية، تبعاً لعدد الليالي الذي تستغرقه الرواية.

وتندرج في هذا السباق، مقامة للشاب الظريف (= شمس الدين بن عفيف التلمساني (687 = 1288) التي يرويها راو واحد، وفيها ثلاثة أبطال، يقوم كل منهم، برواية حكايته للراوي من وهو أمر لم يعرف من قبل، يناقض مقامات ابن ناقيا الذي أوجد تعدداً في الرواة، والنزاماً ببطل واحد. وتكاد «مقامة في قواعد بغداد في الدولة العباسية» فلهير الدين الكازروني (697 = 1298) تنحو المنحى ذاته، إذ يتناوب فيها الرواية شخصان هما: قاضي تبريز الذي يؤمل نفسه زيارة بغداد، ورجعل آخر، لا يعلن عن اسمه، يصف له المدينة، وما لحق بها من دمار، وتفتقر المقامة إلى الحكاية، ولا تعدو سوى وصف مفصل للمدينة وما آلت إليه من خواب. وحذا ابن الوردي (749 = 1349) حذو سابقيه، إذ جعل مقاماته وسيلة للتعبير عن قضايا متعددة، دونما عناية بالشخصية المركزية في المقامة أف.

توالت محاولات الخروج عن البنية التقليدية للمقامة بعد ذلك، كما يلمس في مقامات القواس (886 - 1811) الذي أوجد عدة أبطال لمقاماته، والسيوطي (911 - 1505) الذي أحبار مقاماته على نمط من المناظرات، دونما عناية ببطل أو رادٍ، إنما جعل نفسه محوراً لمناجاة ذاتية "، والخفاجي (1696 - 1658) الذي صرف همّه لنقد الظواهر الاجتماعية السيئة، دون اهتمام بقواعد فن المقامة، وفي هذا التيار تدخل مقامات الكريدي

<sup>(1)</sup> ابن الجوزى، مقامات ابن الجوزي، تحقيق محمد نغش، القاهرة 14.

 <sup>(2)</sup> التلمساني، المقامة، ملحقة بديوان محمد بن يوسف الشيباني، تحقيق محمد سليم الأنسي، بيروت 13.

<sup>(4)</sup> فن المقامات بين المشرق والمغرب 245.

<sup>(5)</sup> محمد رشدي حسن، أثر المقامة في نشأة القصة المصرية الحديثة، القاهرة 49.

## البنية السردية للمقامة العربية

## 1 - بنية الاستهلال السردى:

ينبغي طرح السؤال الآي: من الراوي في المقامة العربية؟ إنّ الذهن لينصرف، إبان الإجابة على هذا السؤال إلى أولئك الرواة المعروفين الدفين يظهرون في مستهل المقامات، مشل عيسى بن هشام في مقامات الهمذاني، والحارث بن همام في مقامات الحريري وأبي التقويم في مقامات ابرزري وسهيل بن عباد في مقامات البزري وسهيل بن عباد في مقامات البازجي، وغيرهم كثير في الرحلة التي أربت على ألف عام من تاريخ المقامة العربية، وذلك لأن هؤلاء يقدمون أبطالاً معروفين مثل أبي الفتح الاسكندري وابي زيد السروجي أبي نصر المصري وميمون بن خزام وغيرهم. ولكن إجابة مثله هذه، ستكون غير صحيحة، لانها أهملت التحقق من صواب الأمر.

إذّ الرواة المذكورين، ما هم في حقيقة الأمر إلاّ رواة من الدرجة الثانية، يتقدمهم في جيم المقامات العربية التي التزمت بنية المقامة، رواة مجهولون، وإليهم بجب أن تعزى رواية المتامات، وعلى نقيض أولئك الرواة المعروفين الذين يتكفلون بمتابعة بطل المقامة، فإنّ هؤلاء الرواة المجهولين يتخفون خلف ضيائر غائبة أو متكلمة، ويختفون تماماً حالما تنهي جملة الاستهلال في المقامة، تاركين أمر الرواية لغيرهم، ولكنّ ندرة المعلومات عنهم، وتحفظهم المنظم النظير عن الاعلان عن أنفسهم علناً، وتكتّمهم وإيجازهم، جعل الأفهان تنصرف، إلى المثلك الرواة المعروفين، لتنسب إليهم مهمة ليست لهم، إنهم باختصار يروون عن أبطال المقامات، أما هؤلاء الرواة فيروون عنهم، ولذلك فهم يمثلون رواة من الدرجة الأولى أمام المروى له.

ولتوضيح ذلك، سنقف على جمل الاستهلال في بعض نصوص المقامات، ونسأل بعد ذلك من يروى؟

تكون جملة الاستهلال الآتية «قال عيسى بن هشام» مفتتحاً لمقامة واحدة عند الهمذاني، وجملة «حدثني عيسى بن هشام» مفتتحاً لمقامتين، وتستأثر ثمان وأربعون مقامة بجملة «حدثنا عيسى بن هشام» مفتتحاً لها. وتكون في مقامات الحريري، جملة الاستهلال الآتية «قال

الحارث بن همَّام، مفتتحاً لمقامة واحدة أيضاً وتتوزع المقامات الأخرى على الصيغ الآتية: وحدث الحارث بن همام، و وحكى الحارث بن همام، و دروى الحارث بن همام، و دأخبر الحارث بن همام. أما مقامات ابن الصيقل الجزري فتتوزع بالتساوي على الصيغ الأربع الأتية: وحكى القاسم بن جريال، و وحدث القاسم بن جريال، و وأخبر القاسم بنّ جريال، و دروى القاسم بن جريال، بحيث تشكل تلك الصيغ نسقاً متعاقباً، تتكرر كل صيغة بعد الصيغ الثلاث الُأخرى. ويطّرد آمر الاستهلال في المقامات العربية الأخرى على هذا النحو أو ما يشامه. ولنعمد السؤال الآن، بعد أو توفرت لدينا معطيات كافية للجواب، من الذي ينطق جمل الاستهلال هذه؟ هل هم أُولئك الرواة الذين ذكرناهم؟ الجواب، كلا، فصيم الاستهلال، سواء أجاءت بصيغة المفرد أم الجمع، المتكلم أم الغائب، إنما تستند إلى رواة نجهل عنهم كل شيء، وفي مقدمة ذلك نجهل أسباءهم، وما صيغ الاستهلال التي ذكرناها إلّا أقنعة يطلون على المروي له من ورائها، ثم سرعان ما يختفون، بعد أن يتيقنوا أنَّ الرواة المعروفين سيقومون بمهمتهم على خير ما يرام، إذ يمكن عد جمل الاستهلال إيذاناً للرواة المعروفين بالبدء بالرواية، فهم حالًا يبدأون، إثر انتهاء جملة الاستهلال. وعليه، يمكن التأكيد، أن من يؤطر المقامة سردياً هو راو مجهول، وداخل مستوى روايته، يظهر راوٍ معلوم، يقوم هو الآخر برواية أفعال البطل، وأحيانًا، بعد هذه السلسلة المتعاقبة من الرواية، يقوم البطل، برواية أفعاله كما في المقامة الكوفية للحريري، حيث تنتهي سلسلة الرواة بأبي زيد السروجي وهو يروي للحارث بن همّام ما جرى له، وهنا ستظهر ـ كها سيتضح ـ ثلاثة مستويات من السرد.

إنّ جملة الاستهلال القصيرة، لا تعطي تصوراً عن هذا الراوي المجهول الذي يتخفى في ثناياها، كما لا تكشف أبداً عن رؤيته للعالم الفني الذي يدشن لظهوره، وهو يتجنب أي تعليق أو ملاحظة بشأن الراوي الذي سيتكفل بمهمة الرواية بعده، ولا شأن له بالبطل وأفعاله، هذا ما يمكن قوله حول غياب رؤية هذا الراوي، أما دوره في البنية السردية، فيتمثل بأنه البوابة التي من خلالها تمر المقامة إلى المتلقي، وهكذا أصبح جزءاً أساسياً من بنية المقامة. إذ لا يمكن تصور وجود مقامة دون واحدة من جمل الاستهلال التي ذكرناها فهي العلامة الدالة التي اقترنت بالبنية التقليدية للمقامة العربية، وصارت تعرف جها.

تنتمي صيغ الاستهلال إلى الماضي، كها أنّ الجملة الأولى على لسان الراوي المعروف تأتي بصيغة الماضي، وهذا يكشف أنّ ثمة بصيغة الماضي، وهذا يكشف أنّ ثمة ثلاثة مستويات زمنيّة في بنية السرد، إذ تندرج كلّ رواية في سياق رواية أخرى، ونورد الأمثلة الآتية، كيها نخلص إلى بيان آليّة عمل الراوي من الدرجة الأولى الذي يمثل مستوى أول من مستويات الراوى المفارق لمرويّة.

#### 1 - ورد ما يأتي في المقامة البخارية للهمذاني:

 وحدثنا عيسى بن هشام، قال: أحلني جامع بخارى يوم وقد انتظمت مع رفقة في سمط الثريا....

2 - وورد ما يأتي في المقامة الحلبيّة للحريري:

«روی الحارث بن همام، قال: نزع بي إلى حلب، شوق غلب، وطلب يا له من طلب، وكنت يومئذ خفيف الحاذ، حثيث النفاذ...،٣

3 - وورد ما يأتي في مقامة شمس الخلافة للوهراني:

احدثنا عيسى بن حماد الصفلي، قال: لمّا إختل في صقلية الإسلام، وضعف بها دين محمد عليه السلام، هاجرت إلى الشام بأهلي، وجعلت جلّق محط رحلي...١٠٠٠.

4- وورد ما يلي في المقامة الواسطية لابن الصيقل الجزرى:

وحكى القاسم بن جريال، قال: اتخذتُ مدة من الدهر الأدهم، والعصر المحلوك الأسحم، بالحبشة داراً...،€".

5 - وورد في مقامة «الكواكب الدرية» في المناقب البدرية» للقلقشندي، ما يأتي وحكى النائر بن نظام، قال: لم أزل من قبل أن يبلغ بريد عمري مركز التكليف، ويتفرق جمع خاطرى بالكلف بعد التألف... ١٠٠٠.

6 - وورد في مقامة لابن شرف ما يأتي:

ه حدثني الجرجاني، قال: كان فتى بجرجان من أبناء الأقيال، قد جمع إلى النهاية في المالة في الجماله ™. المالة في المحالة ™.

? - وورد في المقامة والممشيّة، للشدياق ما يأتي.

المحدّس الهارس بن هشام، قال: كنت سمعت كثيراً عن النساء حتى كلات أمني النساء. الساء. ال

8 - وورد في المقامة والمعانيّة، للسنوسي (1318 = 1900) ما يأتي:

ه أخبرنا أبو المحاسن ابن بسام، أنه خرجً في بعض الأعوام، لحج بيَّت الله الحرام، ™.

- (1) الهمذاني، شرح مقامات بديع الزمان الهمذاني، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد،
   د. وت 95.
  - (2) مقامات الحريري 401.
  - (3) الوهراني، منامات الوهراني ومقاماته ورسائله، تحقيق إبراهيم شعلان ومحمد نغش، القاهرة 97.
     (4) المقامات الزينية 411.
    - (5) صبح الأعشى 112:14.
    - (د) صبيح المصلى ١٠٤٠١٠. (6) ابن بسّام، الدخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تحقيق إحسان عباس، ليبيا، ق 212:1:4.
      - (7) عماد الصلح ، اعترافات الشدياق في كتاب الساق على الساق، بيروت 453.
        - (8) محمد السنوسي، الرحلة الحجازية، تحقيق على الشنوفي، تونس 251:2.

تشعي النافج التي أوردناها إلى غطين من كتاب المقامات، أولها، عرف بانصرافه إلى هذا الفن، وإجادته له، كالهمذان والحريري وابن الصيقل الجزري. وثانيها، عرف في عبلات أدبية غير المقامة، لكنّه أولى هذا الفن بعض اهتهامه، كالوهرافي والمقلقشندي وابن شرف والسنوسي والشدياق، وما ذلك، إلاّ لنين أنّ بنية الاستهلال السردي في النمط التقليدي تخصع لنسق ثابت ومهيمن، لم يتغير مع الزمن، وسواء أكان الاستهلال، يتمند على صبغة الإنزاد أو الجلمم أم صيغة الغائب أو المتكلم، فإنّ الأفعال وحدث، روى، حكى، عبد المنافي، وتحمل في طيانها صوت راو ينبعث منه، موجهاً روايته إلى مروي له غائب، لا يعرف أمره. وهذا يؤكد أنّ الاستهلال السردي، إطار لا غنى عنه، ينظم عملية الرواية والتلقي معاً. وهو إلوقت الذي يُجيل على راو بجهول، فإنه يلمح أيضاً إلى مروي له بمجول، يقع في نفس مستواه في البنية السردية للمقامة. إنّ تركيب الاستهلال، يكشف ما يا.

أ- إنَّ الاستهلال السردي ما هو إلا نوع من الإسناد المركب الذي انحدر من تقاليد الإسناد في فن الحبر، ولكنه غير في صورة ذلك الإسناد، سواء بالتخلص من بعض حلقاته، أم في استبدالها بضيائر، تحيل عليها، لتوافق البنية الفنية الجديدة.

أن الرواية الثانية المنسوبة لراوٍ معلوم، تندرج ضمن رواية أولى منسوبة لراوٍ عجهول.

3- إنَّ الاستهلال السردي يتضمن تعدداً في مستويات الرواية.

إنَّ صيغة الاستهلال السردي النقليدية في المقامة وحدثنا. . . قال». التي رسخ وجودها الهمثلة أن الراوي ينسب إليه حق رواية ما قال به راو آخر، وفيها يغب الراوي المجبول، يظهر ذلك الراوي بوصفه شاهداً على الوقائع والأحداث التي يرويها، وإليه، تبعاً للذلك، تعزى مهمة تشكيل بنية الحكاية، بما فيها من حدث وشخصية وفضاء بجنويها.

إنَّ صيغة الاستهلال، تفتح أفق توقيع لنمط من الوقائع التي تقترن بشخصية عمددة الصفات، محددة الأفعال.

لقد كشف التحليل عن دور الراوي المجهول الذي يشرع بوابة الرواية أمام الراوي المعرف، فإلى ذلك الراوى يتجه اهتهام الفقرة اللاحقة.

# 2- الراوي المفارق لمرويّه وبناء العالم الفني:

لقد حظى رواة المقامة العربية، بأهمية (استثنائية، جعلتهم أعلاماً في تاريخ الأدب

العربي، وانصب الاهتمام، بطبيعة الحال، على أولئك الرواة المعروفين، مثل عيسى بن هشام والحارث بن همام. واتجه إلى البحث في أمر المطابقة بينهم وبين مؤلفي المقامات حيناً، وفي كونهم نحاذج تحيل على أفراد أو فئات في عصر من العصور حيناً آخر، ولم يتجه الاهتمام إلى أدواوهم في البنية السردية للمقامة، إنما نظر إليهم، كها نظر إلى أبطال المقامات مثل أبي الفتح الاسكندري وأبي زيد السروجي، بوصفهم نحاذج حية، عاشت في أزمان معروفة.

إنَّ تصوراً مثل هذا، يجب أن يقصيه التحليل الفني الذي يعنى بسردية المقامة، ويتجاوزه إلى اعتبار أُولئك الرواة، وسائل فنية تهض بمهمة نسج الحكاية، وتمدنا المقامات العربية نفسها، بشواهد كافية تؤكد أنَّ الرواة، كانوا، من اصطناع غيلة مؤلفي المقامات. وأنهم وجدوا لأسباب تتعلق بفن المقامة.

يقول الحريري، في وصفه لعيمى بن هشام وأبي الفتح الاسكندري، إنها وكلاهما جهول لا يُعرف، ونكرة لا تتعرف "ه. ويؤكد، في هذا المجال، أن كل ما تضمنته مقاماته ويخاطري أبو عذره، ومقتضب حلوه ومرةه ". بريد بذلك أنه من ابتداعه ومن نتاج خاطره، ويجاريه في هذا الموقف ابن الصيقل الجزري الذي يؤكد أنه خلق مقاماته ابتداعا، وأن ما ورد فيها، وفانا فتاح مدن جلّه وقلّه، وسفاح مزن وبله وظلّه»، ولم يقتصر الامر على الحريري وابن الصيقل الجزري، بل، جاوزهم إلى المحدثين، الذين يقرون أنّ رواة مقاماتهم وأبطالها، ينتمون إلى عمل المخيلة، وليس الواقع، شأن اليازجي، الذي يصف راوية مقاماته وبطلها، بأبها وكلاهما هيّ بن بي، جههول النسبة والبلاده". فإذا كان الأمر كذلك، بدلالة الشواهد بني أوردناها، فإن البحث في أمر إحالة الرواة على أشخاص خارج البنية السردية للمقامة، لا جدوى منه، وما يلزم العناية به، هو البحث في أمر الراوي، بوصفه مكوناً سردياً من مكونات نشأ المقامة.

يدشن لظهور الراوي المعروف، من خلال الفعل وقال، أو وحدث، أو وحكى، أو وأخبر، وحالما يظهر ذلك الراوي، حتى يتكفل بمهمة ترتيب مكونات العالم الفني للمقامة. فيستميد واقعة شهدها، ويركز اهتمامه حول شخصية مركزية، تكون محوراً للوقائع، تسم بأنها شخصية تنجنب الكشف عن نفسها، ولا يفضح الراوي أصرها إلاّ بعد الانتهاء من المهمة التي تقوم بها وذلك في لحظة والتعرف،

مقامات الحريري 11.

<sup>(2)</sup> م.ن 13.

<sup>(3)</sup> المقامات الزينيّة 79.

<sup>(4)</sup> اليازجي، مجمع البحرين، بيروت 10.

هذا هو الإطـار العام الـذي بجكم دور الراوي، وضمنه تترتب وظـائفه الأخـرى في نسج بنية المقامة. بما يجعله المهيمن الأول في كل ما تنطوي عليه البنية السردية لها.

إنَّ كشف دور الراوي في بناء المقامة، يستدعي تتبعاً دقيقاً لمظاهر ذلك الدور، سواء أتعلق الأمر، بتحديد معالم الفضاء الذي يرسمه للأحداث، أم في متابعة أمر بطل المقامة، ولبيان ذلك الدور، انتخبنا مقامة قصيرة للهمذاني، وهي المقامة «القردية»، لتكون موضوعاً للتحليل، الذي نهدف منه، تسليط الضوء على دور الراوي في تشكيل العالم الفني للمقامة. وسنعمل على إيراد أجزاء متنالية من المقامة، والوقوف على كل جزء، بما يسهل الكشف عن دور الراوي عسى بن هشام في بناء هذه المقامة، الأمر الذي يمكن تعميمه في مقامات أخر.

وحدثنا عيمى بن هشام، قال: بينا أنا بمدينة السلام، قافلاً من البلد. الحرام، أميس ميس الرجلة، على شاطىء الدجلة، أتأمل تلك الطرائف، وأتقمى تلك الزخارف».

لقد فصَّلنا القول في الاستهلال السردي، في الفقرة السابقة، ولا حاجة لإعادته ثانية هنا، فهو، كما يتضح، يدشن لظهور الراوي، الذي يستعمل ضمير المتكلم المسند إلى فعل ماض ، وهذهِ صيغة مهيمنة في المقامة العربية ، ويتميز استخدام ضمير المتكلم ، بأنه ، يُسهم في تجنب أي وصف مجرد للأشياء والموجودات التي ستظهر لاحقاً في المقامة، إنما يولي انطباعات الراوي، ورؤيته الذاتية، ومواقفه الشخصية، اهتهاماً خاصاً، ومن خلال ذلك، تتدفق الفعالية الإخبارية لتستعيد ما جرى في زمن مضى، فالراوي الذي هو أشبه برحالة جوّال، لا تحده حدود مكانية، ينبت حالًا في المكان الذي ينتخبه المؤلف للمقامة، وغالبًا ما يظهر وقد قفل راجعاً من مكان، أو وصل تواً إليهِ، أو هو في سفر وقد أنهكه التجوال فأمّ مكاناً ما طلباً للراحة، ويحدد مكانه بدقة، كما ويحدد سبب وجوده في هذا المكان، وشأن عيسي بن هشام في هذهِ المقامة، فإنَّ الراوي يتحدَّث مباشرة، مستعملًا جملًا قصرة مكثفة، تهدف إلى كشف موقعه وحاله، فهو هنا، يتجول في بغداد، وقد عاد من رحلة حج إلى مكة، فيقوم بنزهة في المدينة، كأنه يراها أول مرة، متبختراً في مشيته، على ضفاف دَجَلَة، شأن نبات البقل الذي ينبت على ضفاف الأنهار، ويزداد نموأ بسرعة، وهو في تأمل لكل جديد طريف في المدينة، ولمَا كان تأملُ الراوي يختلط بالبحث عمّا يسليه من غرائب الأمور، فإن هذهِ الفقرة، ترسم ملامح صورة لراويصفعياناً ما يرى، وتخلق في الوقت نفسه أفق توقع لحدث غريب، ما دام الراوي يبحث عنَ غرائب الْأمور وطريفها، وعليه، فإن ما تخبر به الفقرَّة، ما هو إلَّا متوالية مترابطة من الأخبار، ترسم صورة لشخص، عاد من رحلة، وأقام في المدينة، وخرج باحثاً عما يسلُّيه من الأحداث الغريبة.

<sup>(1)</sup> شرح مقامات الهمذاني 111-111.

دإذ انتهيت إلى حلقة رجال مزدحمين يلوي الطرب أعناقهم، ويشقُ الضحك أشداقهم،
 فساقني الحرص إلى ما ساقهم.

بعد أنَّ يفرغ الراوية من رسم الجو العام الذي هو فيه، ويبيء الأذهان لحدث ما، يبدأ من هذه الفقرة بالاقتصار على الواقعة التي أمامه، ولكنه ما زال غير معني بالتفاصيل الدقيقة، التي ستكون محط عنايته في فقرات لاحقة. ينتهي الأمر بالراوي إلى حلقة رجال مزدهمين يضحكون دون أن يعرف سبباً لذلك، ما يزيد فضوله لكشف سرّ تكالب حلقة الرجال هذه، وهنا، يزيد افقتاح أفن التوقع عند المتلقي، الذي سيكون شأنه الأن شأن الراوي، لا يدري بالضبط ما يجدث وسط تلك الحلقة من الرجال، والفضول غالباً ما يدفع الراوي في المقامة إلى كشف سرّ ما يرى، وقد لا تكون الحلقة حلقة متفرجين، فهي تتعدد حسب الموقف، هحتى كشف سرّ ما يرى، وقد لا تكون الحلقة حلقة متفرجين، فهي تتعدد حسب الموقف، هحتى

إنّ الوصف الذاتي الممترج بالمدف الإخباري عن الحال والمكان، يتجه إلى التخصيص، 
بعد أن فرغ من وصف مكان الحدث، وتندرج فيه سلسلة الوقائم حسب طبيعة وقوعها، 
فيسبب الزحام الذي يمنع الراوي من مشاهدة ما يحصل وسط حلقة الرجال، تقوم حاسة 
السمع باداء وظيفة الاكتشاف قبل حصول المعاينة. ولكنه اكتشاف ناقص، فيا تفلح العين 
بكشف، أكثر بما تفعله الأذن، ولكن لا حيلة للراوي في هذه اللحظة سوى الاعتهاد على إذنه، 
في كشف جلية الامر، إلى أن يتم له ذلك بحاسة البصر، فإذا وقفنا على صورة الحشد المتحلق 
حول شيء مجهول أمامه، نرى أنّ الراوي ما زال يعمق الإحساس بوساطة الوصف، إلى أنّ ما 
يجعل الرجال على تلك الصورة من الندافع، إنْ هو إلاّ أمر غريب، وعليه، فإنّ الفقرة تغني ما 
نجله، وتنفتح على ما بعدها وفإذا هو قراد يرقص قرده، ويضحك من عنده، وحالما يفلح في 
المجال إلى التزاحم حوله، وقد يعني الراوي بوصف هذه الحال، ولكنه هنا، لا يتوقف أمامها 
طويلا، لان هدفه ليس وصف هذه الواقعة بالذات، بل تأثيرها فيه.

وفرقصت رقص المحرّج، وسرت سير الأعرج، فوق رقاب الناس، يلفظني عائق هذا لسرّة ذلك، حتى افترشت لحية رجلين، وقعدت بعد الأين، وقد أشرقني الحجل بريقه، وأرهفني المكان بضيقه.

يلاحظ أنَّ الراوي هنا، يعنى تماماً بالأثر الذي تركه فيه ترقيص القرّاد لقردو، إلى درجة يرقص فيها دون أن يسيطر على مشاعرو، فكانةُ راقص محترف هزَّهُ الطرب، فجعله يتايل بميناً ويساراً لشدة تأثير الموقف مما جعله، يقفز فوق رقاب الناس دون ونجي، فيتقاذفه هذا صوب ذاك في حركة غير واعية، فيجد نفسه أمام القرّاد وقد افترش لحية رجلين جلسا خلفه، وقد هزَّه التعب والأعياء، بل وداهمه الحنجل حتى وكانه غصّ فيه، لأنه أن عملًا غير واع في طربه وانفعاله، وفي تدافعه فوق رقاب الناس، وهو نما لا يليق به، هذا فضلًا عن ضيق المُكان الذي كان يزيده [رهاقاً وتعياً.

إنَّ الصورة الساخرة التي يرسمها الراوي لنفسه، ولحلقة الرجال، تبلغ ذروتها في هذه الفقرة. وهي تدلل على مدى تكالب أشخاص هذا المشهد على القرّاد، الذي لم يعن الراوي به مباشرة حتى هذه اللحظة، لكنه رسم بدقة واقتدار المشهد المحيط به، ما سيفتح أفق توقع آخر، يتشكل فيه سؤال مهم، وهو من يكون هذا القرّاد الماهر، الذي يستأثر بعناية الناس على النحو الذي وصفه الراوي؟.

وفلما فرغ القراد من شغله، وانتفض المجلس عن أهله، قمت وقد كساني الدهش
 حلته، ووقفت لأرى صورته، فإذا هو والله أبو الفتح الاسكندري».

إِنَّ ذَرَوة المقامة، تكون لحظة التعرف إلى البطل المتخفي، فالراوي يتعلق بالقراد الذي يكون محطاً لإعجاب المتفرجين، وما أن يدفعه فضوله لأن يتعرف إليه، حتى يكتشف أنه معروف لديه، وقد احتال على المتفرجين، وظهر بهيئة قرَّاد، بعد أن كان من قبل يتقمص في كل موقف صورة مختلفة \_ ولن نتوقف كثيراً إزاء لحظة التعرف في المقامة، لأننا سنعود إليها في أثناء الحديث عن بنية الحكاية \_ ووسط ذهول الراوي، وخبية أمله، وتعجه من تحولات أبي الفتح الاسكندري المستمرة، يسأله الأنماً:

وفقلت ما هذه الدناءة ويجك، فأنشد يقول:

اللذنب للأيام لا لي فاعتب على صرف الليالي بالحمق أدركت المنى ورفلت في حال الجال،

إنّ خيبة أمل الراوي بصديقة أبي الفتح، الذي كان قد تعرف إليه في مواقف سابقة، 
تدفعه لأن يصف فعلته بالدناءة، وأنه يستحق شديد اللوم عليها، إذ لا يلبق بفصيح ومثقف 
مثله أن يلجأ إلى هذه المهنة ليعتاش منها، فيكون جواب أبي الفتح أكثر قسوة من سؤال 
عيسى بن هشام، فهو في عصر لا يقدّر شأن أفراده، فلجأ إلى مهنة القرادة، واللوم يجب أن لا 
يوجه إليه بل إلى المصائب والمحن، وشدائد الدهر التي ساقته إلى ذلك، ليس هذا حسب، 
بل، إنه لولا تحامق أبي الفتح، وادعائه الجهل، ما كان له أن يصل إلى ما هو عليه، فالزمن 
الذى يعيش فيه لا يسعف إلا الحمقي.

لو ألقينا مجدداً نظرة كلية إلى الدور الذي تكفل به عيسى بن هشام في المقامة والقردية» وهو دور يكاد يتطابق مع أدواره في معظم المقامات الهمذانية، بل وأدوار الرواة عامة في المقامات التي الترمت البنية التقليدية للمقامة، نجد، أنه، هو دون غيره، من تكفل بإنجاز جميع المهات الاساسية بما فيها رسم الفضاء، والمشاهد، والواقعة، والبطل، وفي تشكيل نسق الحكاية المتتابع، فضلاً عن مهمة الوصف والتعليق التي زينت المقامة عبر منظور ذاتي يقدم الاحداث بعين الراوي، لا سمعه، فهو لم يسمع الواقعة ليرويها، إنحا شاهدها وتكفل بهمة تقديمها، كما ترسبت في ذاكرته ووعيه، وقد جعل الوقائع تتنامى شيئاً فشيئاً أمامه، لانه جزء منها، وحشدها لتلقي الضوء على بطل المقامة، ولتكون لحظة التعرّف ذروة تكشف عن موقفين متبايين بين الراوى والبطل.

ليس هذا حسب، بل إن أسلوب السرد الذاتي، وهو الأسلوب المهيمن في المقامة العربية، ساعد كثيراً الراوي على إضفاء أهمية على انطباعاته ورؤيته الخاصة للعالم الفني للمقامة، لأنه جزء منه، وبذلك فالراوي في المقامة عنصر مهم، بل من أهم العناصر المكونة للبنية السردية فيها، فبدونه، تتخلخل بنية المقامة، وتتحول إلى وصف مجرد، أو إلى مجموعة إخبار، غير محكومة ببنية تنظمها، وتوجه عمل المكونات السردية فيها.

## 3- البطل راوياً:

لقد بحثنا في الفقرتين السابقتين مستويين من مستويات السرد في المقامة، أولهما عزوناه إلى رادٍ مجهول، وثانيهما إلى رادٍ معلوم، وننتقل الآن إلى مستوى ثالث من مستويات السرد فيها، وفيه لا يقتصر الأمر على رادٍ ينقل إلى مروي له، بواسطة رادٍ آخر، بل إن البطل المرزي في المقامة هو الذي ينهض بمهمة الرواية إلى جانب بطولته للحكاية. وغني عن الناكيد القول هنا، إنّ رواية البطل لواقعة هو عنصر مشارك في حدوثها، تمر عبر وسيطين هما أفراي المعلوم أولاً، ثم المجهول ثانياً، وبعبارة أخرى فإنّ البطل يروي ما جرى له، إلى رأدٍ معلوم، يقوم برواية ذلك إلى رادٍ مجهول، فيقوم الأخير بروايتها إلى مروي له مجهول، وعبر سلسلة الرواية المتصلة، يصل صوت البطل إلى المتلقي.

صحيح أنَّ الراوي المعلوم، هو الراوي المهيمن في المقامة العربيَّة، ولكننا لانعدم، إذا تصفحنا نصوص المقامات، وجود أمثلة كثيرة على البطل \_ الراوي، وعلينا الآن أن نورد معطيات تدلل على ذلك، على أن نقف بعد ذلك على دور البطل \_ الراوي في صياغة عالم المقامة.

ورد في المقامة الجرجانية للهمذاني ما يلي:

«حدثنا عيسى بن هشام قال:

بينا نحن بجرجان، في مجمع لنا نتحدث وما فينا إلاً منا، إذ وقف علينا رجـل ليس

بالطويل المتمدد، ولا القصير المتردد، كث العثنون، يتلوه صغار في أطمار، فافتتح الكلام بالسلام، وتحية الإسلام، فولانا جميلاً، وأوليناه جزيلاً، فقال:

يا قوم إني امرؤ من أهل الاسكنـدرية، من الثغـور الأمويـة نمتني سـليم ورحبت بي عبس، جبت الآفـاق، وتقصّيت العراق، وجلت البـدو والحضر وداري ربيعـة ومضـر. . . الغـء٣٠.

وفي المقامة والمضيرية، يرد مثال مشابه أيضاً، إذ يبدأ أبو الفتح الاسكندري، واصفاً دعوة أحد التجار له لتناول والمضيرة، وذلك بعد أن ينحسر دور عيسى بن هشام، إذ يقول: ودعاني بعض التجار إلى مضيرة وأنا ببغداد، ولزمني ملازمة الغريم، والكلب لأصحاب السرقيم، إلى أن أجبت إليها، وقمنا فجعمل طول الطريق يثني على زوجة. . . الذهاث

وفي المقامات الزينية لابن الصيقل الجزري، يرد المثال الآتي في المقامة «الحلية»، إذ يتولى الرواية أبو على المصري، بعد أن ينسجب القاسم بن جريال الدمشقي، فيقول: وإني من أشمخ شنخوب (= من أعلى نسب) وأبدنخ شؤبوب، وأفصح فصيلة، وأفسح وصيلة (= أرض معمورة) لم أزل رفيع العماد، وسيع الغماد (= كثير السياحة، ميض المخارق، مقرّظ المرافق، أعطى الطارق، وأمتطي النمارق، وأنادم الشارق، وأصادم الهيارق... الخه "ال

كما وترد أمثلة على ذلك في مقامات الحريري، منها، ما ورد في المقامة الكوفية، إذ يدامم أبو زيد السروجي، مجلساً في الكوفة، في الهزيم الأخير من الليل، وفيه الحارث بن همام، ويختلق حكاية، يروبها بنفسه، لخداعهم بأنه فقير ولا يملك شيئا، ولا يستطيع أن يسترد ولده لفقره، فيقول مخاطباً مجلس السمو ولقد بلوت من المجانب ما لم يره الراؤون، ولا رواه الراؤون، وإن من أعجبها ما عاينته الليلة قبيل انتيابكم، ومصيري إلى بابكم، فاستخبرناه عن طرفة مرآه، في مسرح مسراه، فقال: إنّ مرامي الخربة، لفظنني إلى هذه التربة، وأنا ذو مجاعة وبوسى، وجراب كفؤاد أم موسى، فنهضت حين سجا اللجى، على ما مربي من الوجى، لارتاد مضيفاً، أو اقتاد رغيفاً، فساقني حادي السغب (= الجوم)، والقضاء المكنى أبا العجب، إلى أن وقفت على باب دار... المخوس.

<sup>(1)</sup> شرح مقامات الهمذاني ص 56.

<sup>(2)</sup> شرح مقامات الهمذاني 123-124.

<sup>(3)</sup> المقامات الزينية 325-326.

<sup>(4)</sup> مقامات الحريرى 45.

ويرد مثال مشابه أيضاً في المقاصة والفرضيّة،" إذ يتكفل أبو زيد السروجي برواية ما جرى له، ولكنّ أوضح الأمثلة، على قيام البطل بدور الراوي يرد في المقامة والحراميّة التي هي أول مقامة أنشأها الحريري، إذ يلتقط البطل الرواية عن الحارث بن همام، دونما فاصلة تتيح للأول، تحديد معالم بنية المقامة:

وروى الحارث بن همّام عن أبي زبيد السروجي، قبال: ما زلت مـذ رحلت عنسي (= ناقني القوية) وارتحلت عن عرسي وغرسي، أحنُ إلى عيان البصرة، حنين المظلوم إلى النصرة...، ه™.

تدلل المعطيات التي أوردنا بعضها على الدور الذي ينهض به البطل، بوصفه راوياً، وصفه راوياً، والمجانب بطولته للحكاية. فهو يقوم بعد أن يُمنع من الراوي المعلوم، حق الرواية، بوصف حاله، والظروف التي أجبرته على الوصول إلى هذه المدينة أو تلك، وممارسة هذه الحرقة أو تلك، وطينا قبل تأثير المتغيرات التي تطرأ على بنية المقامة، عندما يكون بطلها راوياً لاحداثها، أن نقول، إن البطل في هذا الدور، غالباً ما يختلق حكاية غريبة، أو يورد طرقة عجبية، أو يتممق في وصف حالة الضبق والفقر التي هو عليها، ليخلق تعاطفاً وجدائياً مع المروي له، هادفاً من وراء ذلك إلى زيادة الكسب، وثمن المكافأة بواسطة تضليل المروي له، بأن ما يقوله حقيقة، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى، فضمة تعاقد ضمني بين الراوي والروي له وهو ما يشكل ظاهرة مههمنة في السرد العربي عامة، والمقامة خاصة، يتمثل في أن ثمن المكافأة ويتحد في ضوء غرابة الحكاية، وقد تكون المكافأة مادية أو تكون معنوية في أن ثمن المكافأة مادية أو الأطراء على الراوي، إذ كلما أغرب الراوي بحكايته، أفضى ذلك إلى زيادة مكافأته، سواء أكان المتلقي فرداً أم جماعة، وفي المقامة، غالباً ما يكون ذلك إلى زيادة مكافأته، على الطرة أو الساحات أو المساحد أو المقافل، أو خاصة في المروي له جماعة من العامة في الطرق أو الساحات أو المساحد أو القوافل، أو خاصة في معبر براء أمر ما، فيزيد الأول عطيته له، بسبب وصفه الطريف والغريب لشيق حاله.

إنَّ الاختلاق بغية تضليل المروي له، وهو ما يفضي إلى الفوز بعطيَّة جيدة، أحد أبرز الأسباب التي تدفع البطل ليكون راوياً، وسواء أكانت المكافأة مرضية له أم لا، \_ وغالباً ما تكون كذلك \_ فإن البطل الراوي يفتخر بأنه أفلح في تضليل محدثيه، ولكن ليس بإرادته، إنما بإرادة عليا، قضت أن يكون المضلل هو الفائز بالمكافأة، وليس ذلك الذي يتبم الطويق

<sup>(1)</sup> مقامات الحريري 126.

<sup>(2)</sup> م.ن ص 424.

السوي في الحصول عليها، ويتع كل ذلك اتفاق ضمني آخر، بين البطل الراوي، والراوي المعلوم، وهو أنّ الأخير حينما يكتشف حيلة الأول، لا يفضح سلوكه، وإن كان يلومه، فشمة عرف يحكم الطرفين: الخداع والتكتم عليه، إلى درجة يمكن القول ممها، إنّ الراوي لو قام مرة بفضح أمر البطل المحتال، لا تفت الحاجة إلى الحكاية، لان البطل الراوي في كل مرة، يقوم باللدور نفسه، وبهيات مختلفة، وعلينا أن تتخيل خيبة أمل البطل، إذا عرف أن المتلقين بعلمون مسبقاً أن يحتال عليهم، ففضلاً عن رو فعلهم غير المحسوب فإن السط ما المتلقين بعلمون مسبقاً أن يحتال عليهم، ففضلاً عن رو فعلهم غير المحسوب فإن المسطى يمكن تصوره، هو انفضاض دائرة المتلقين، وبقاء البطل الراوي وحياً، فإذا كان التصور يقود إلى هذه التنبجة المتوقعة، فلمن سيروي البطل، مل سيروي حكاية مختلقة لنفسه؟، يقود إلى هذه النبح المحافظة أمر مستحيل فلا بد من وجود مجلس (= مقام)، وكل هذا يفسر لنا الأسباب الكامنة وراء احترام التعاقد الضمني بين البطل والراوي في عدم البوح بالحقيقة، الأسباب الكامنة وراء احترام التعاقد الضمني بين البطل والراوي في عدم البوح بالحقيقة، والموفى أنه على تلك الملاقة نشأت البنة السردية للمقامة ورسانتقاضها، ينتقض الراوي ومعروف أنه على تلك الملاقة نشأت البنة السردية للمقامة ورسانتقاضها، ينتقض الراوي ومعروف أنه على تلك الملاقة نشأت البنة السردية للمقامة ورسانتقاضها، ينتقض الراوي والمروى له، وتحلّ بنية المقامة بوصفها نوعاً موسياً.

إذّ بنية المقامة، عندما يكون البطل راوياً، تختلف عنها عندما يكون بطلًا فقط، ولا يقتصر الاختلاف على ضمور دور الراوي المعروف، وغيابه عن الجزء الاعظم من المقامة، حسب، بل يشمل الاختلاف، رؤية الراوي لمكونات الحدث، كما يشمل بنية الحكاية.

إنَّ استبدال الراوي الذي كان يتكفل بتقديم بطل تُشكّل مجموع أفعاله حكاية براو هو ذلك البطل الذي يقوم بتشكيل الحكاية، أمر غاية في الأهمية في موضوع البنة السردية للمقامة، إذ إنَّ الأحداث تعرض بوساطة وعي مغاير، ورؤية لا تفصلها عن تلك الأحداث أية مسافة، وهكذا فأول تغيير يحصل، أنَّ الراوي في هذه الحالة يتماهى بأفعاله، فيتحول السرد من مستوى إلى آخر، ويستبدل الراوي المفارق لمرويّه، براوٍ متماوٍ بمرويّه، وهذا التحول، يؤثر في تشكيل الأحداث، مما يؤدي إلى تغيير بنية الحكاية.

معلوم في البنية التقليدية للمقامة، وعندما يكون الراوي مفارقاً لمروية، أن الأحداث تندرج في سلسلة تعاقب، ابتداء من ظهور الراوي في مكان ما، وصولاً إلى لحظة التعرف إلى البطل، الذي يعمد في كل مرة إلى تمويه نفسه، كيلا يكتشف، فالتعرف هو الذروة التي تبلغها السكاية في المقامة وما يعقبها من لوم، فهو مرحلة أفول أهمية الحكاية في البنية السردية، مما يستدعي إنهاء المقامة، أما في المقامة التي يكون بطلها راوياً لاحداثها فإن التعرف يحصل قبل الحكاية، وعليه تنعلم ضرورة وجود حكاية، تكون ذروتها لحظة تعرف بين الراوي والبطل. ويصار، حالما يلتقي الراوي بالبطل إلى انفاق، وهو أن يروي البطل حكاية ما، أو يقوم بعلم من الراوي بتقمص دور ما، يدر عليه مالاً، ولا يكون فعله هذا، منطوياً على بنية حكالية. فقد يكون وعظاً أو وصية أو أظهاراً لبراعة لغوية أو حلاً للغز أو ما شابه ذلك، وهكذا، فالتعرف لا يكون ذورة للحكاية، كيما يمنحها بنية فنيّة، إنما يكون في بدء المقامة، وغالباً ما يكون على سبيل الصدفة، ويمبادرة من الراوي البطل إلى مجلس أو منزل فيه الراوي المعلوم.

إنَّ مستويات السرد الثلاثة التي وصفناها، تمثل ثماثة قشور تحيط الحكاية، ويلزم الأمر هنا، أن يتجه البحث في الفقرة الآتية إلى ذلك اللب الكامن بين الفشور، إلى الحكانة.

#### 4 - التعرّف وبنية الحكاية:

إنَّ الإشارة المبكرة التي أوردها الحصري، للتفريق بين الرواية والحكاية في مقامات الهمداني، عندما ميز بين عيسى بن هشام وأبي الفتح الاسكندري واكد أنَّ الهمداني واؤد أخدهما بالحواية اللهمداني، وخص أحدهما بالرواية الله الشارة مهمة في سياق تشكّل المقامة، لأنها لم تقف عند رصد تلك الظاهرة في مقامات الهمداني بل، هي تصلح لوصف المقامات اللاحقة. فضلاً - وهذا ما يهمنا الآن ـ عن إنها قرنت الحكاية بالشخصية المركزية في المنافة.

إنَّ كون الحكاية تشكل مما يقوم به البطل من أفعال، أمر مهم في إضفاء ميزة خاصة على هذه الحكاية، فعلاً، إنَّ ما أعطى الحكاية في المقامة طابعها المميز، إنها في الغالب فعل يصنعه شخص ما ، وظل هذا الشخص هو المحور الذي يستقطب الأحداث حوله، وتبجذب إليه الوقائع على الرغم من وجود شخصيات هامشية يوردها الراوي لملم الفضاء الذي يتع فيه الحكاية، مثل زيد ابن البطل في مقامات الحريري والغلام، الذي يلازم الراوي الذي مقامات اليازجي، وغيرهما ممن يستوجب أمر المسامرة حضوره وغالباً ما يكون الراوي الذي يقوم فيما بعد برواية الواقعة التي جمعته بالبطل، هو أكثر الشخصيات انجذاباً

إلى إشارة الحصري التي فرّقت بين ركنين من أركان المكونات السردية في فن المقامة العربية، علينا أن نضيف إشارة أخرى أكثر أهمية فيما نبحث الآن فيه وأعني بنية الحكاية، والإشارة لابن الأثير (637 = 1239) ويقول فيها:

<sup>(1)</sup> زهر الأداب 274:1.

وإنَّ المقامات مدارها جميعاً على حكاية تخرج إلى مخلص، "".

صحيح أنَّ ابن الأثير، في سياق بحثه، كان يهدف إلى ذمَّ فن المقامة، والحط من شأنه، مقارنة بالمكاتبات التي يرى وإنها بحر لا ساحل له، لأن المعاني تتجدد فيها، بتجدد الأيفس، "، ولكنَّ ذمَّهُ لها، إنسا يكشف عن حقيقتين أساسيتين، يعزى إلى ابن الأثير فضل إثارتهما وهما: إنَّ بنية المقامة ثابتة ومحددة، وإنَّ تلك البنية لا تسمح للمؤلف بأنَّ يغيِّر في علاقات العناصر الفنية فهو أسير قيد البنية، على نقيض كاتب الرسائل الذي يمخر عباب بحر لا ساحل له.

وإذا دلَّ هذا على شيء، فإنما يدل على هيمنة بنية هذا النوع القصصي كما قررها الروا دلَّ هذا على شيء، فإنما يدل على هيمنة بنية هذا النوع القصصي كما قررها الرواد الأول، فقد ظلت تلك البنية تمارس حضورها، سبواء فلى نحو لا يخرق نظام البنية اللكونة لها، على نحو لا يخرق نظام البنية الثابتة، التي يجب أن نصطلح عليها الآن به والبنية الأصلى، وإذا كنا قد وقفنا من قبل على الرواية بوصفها احد المكونين السرديين الأساسيين في المقامة، فإننا سنبحث هنا في الحكونة بوصفها المكون الأساسي الأخر في المقامة،

إنَّ والمخلص؛ الذي عناه ابن الأثير في وصفه للحكاية، هو والتموَّف، الحاصل بين الراوية والبطل، حيث تقفل المقامة، إلاَّ من شكوى يطلقها البطل شعراً في الغالب، ويعقبها فراقهما، وينبغي هنا أن نورد نماذج من صيغ التعرّف بين الراوي والبطل، قبل أن ننصرف إلى أهمية التعرّف في بنية الحكاية.

يرد التعرف في مقامات الهمذاني، بالصور الآتية، عندما يواجه الراوي، البطل: «فإذا والله شيخنا أبو الفتح الاسكندري، أو وفياذا هو والله أبو الفتح، ونادراً ما يكون التعرف بالصورة الآتية والست بأبي الفتح الاسكندري؟» أو وإن هذا الرجل هو الاسكندري، وقد يعرف الاسكندري نفسه شعراً للراوية في مقامات أخرى مثل والجاحظية، و والمجاعية، و والمارستانية، و والعلمية، وغيرها. ويرد في مقامات الحريري بصور، منها وفإذا هو شيخنا السروجي، أو وهذا أبو زيد، أو وفإذا هو أبو زيد، ولا تخلو المقامات من أن يكون التعرف فيها شعراً على لسان أبي زيد السروجي، كما ورد مثلاً في المقامات والمعرية، و والبغدادية، و والمكية، وأخيراً نمثل على صبغ التعرف بما ورد في المقامات الزيئية مثل والبغدادية و والمكية، و فإذا به شيخنا المصري، و وفعلمت أنه أبو نصر، أو وايفنت

<sup>(1)</sup> المثل السائر 8:1.

<sup>(2)</sup> المثلّ السائر 8:1-9.

أنه المصري،. إنَّ الإيحاء بالدهشة والتعجب، وعدم التوقع، أمر شبه ملازم لصيغ التعبير عن موقف التعرّف، وهو ما يدلل على أنَّ البطل يفاجاً باللقاء غير المتوقع بينه وبين البطل الذي كان قد تعرّف إليه في موقف سابق بهيات مختلفة، وعلى نقيض المفاجأة التي تدهش الراوي، فإن المتلقي يعرف أنَّ الموقف سيفضي إلى التعرف حتماً، وهكذا، في الوقت الذي تتوفر لدى المتلقي إمكانية حدس تطور الأحداث قبل حصولها في المقامة، بما فيها الذي تتوفّر لدى الفتلقي إمكانية حدس تطور الأحداث قبل حصولها في المقامة، بما فيها الأحيان، لأنَّ الراوي، يبدو في كل مقامة، جاهلاً بما ينتظره، وهو ما يفضي في بعض الأحيان، لان يكون ضحية خداع ونضليل البطل، فيعمل موقف التعرّف على إزالة الضسرر الذي لحق بالراوي، عندما بعرف أنَّ المخادع، صاحب قديم معروف جيداً لديه.

إنّ كون البطل هو البؤرة التي تنجذب وقائع الحكاية إليها، يرتب أمراً مهماً هو أنّ أيّ واقعة، طال وقوف الراوي عليها أم قصر، تتحدد قيمتها في البنية السردية في ضوء علاقتها بالبطل، ومقدار كونه مساهماً في صنعها، ويتضح ذلك، بصورة عامة، في أنّ القسم المخصص لوصف رحلات الراوي، أو وجوده في أماكن متعددة، وهي تتعدد بحسب تعدد المقامات، يفتقد كثيراً العناصر التي تسهم في تشكيل حكاية ما، فهذا القسم، غالباً ما يعنى بكشف انظباعات الراوي، والفضاء العام بدلالته المكانية والزمانية للحدث، ولكن أهميته في البنية السردية تعود إلى أنه يمثل معطى محدداً، ويؤطر ما سيحدث، وبعد انتهاء هذا القسم، تبدأ عناصر السرد بالتضافر لتشكيل المتن الحكائي.

إنّ لحظة ظهور البطل في المشهد، ترتب على الراوي أن يجعل كل الأفعال ترتبط به، سواء تلك التي يقوم البطل بها، أم تلك التي يتضمنها المشهد العام. بما فيها الشخصيات التي يروي البطل لها ما جرى له من غرائب الأمور. وفي جميع الأحوال، فإنّ ما يحدد بنية الحكاية، ويتحكم في إضفاء ميزة خاصة عليها، هو العلاقة بين الراوي والبطل، بوصف الأخير صاحب فعل، والأول راويةً له.

وعلينا أن لا نظن آنَ الراوي حرّ في طرائق تشكيل حكاية البطل، بل هو محدد بقضية طالما ألمح إليها البحث من قبل وهي موقف والتعرّف، فثمة بنية خاصة، لنوعين أساسيين في طرائق تكوين الحكاية، يحددها موقف التعرف في تسلسل الأحداث، والموقفان اللذان يمثلان التعرف يكون أحدهما في خاتمة الحكاية وهو الغالب، ويكون الأخر سابقاً لظهور الحكاية في سياق البنية السردية، وقد استأثر بمكانة دون مكانة الموقف الأول

إذا وضعنا جانباً مقامات لا تنطوي على موقف تعرف عند الهمذاني، كون الراوي هو البطل فيها™، فإن المقامات الباقية، وعددها سبع وثلاثون، تتوزع إلى قسمين، سبع يحصل

<sup>(1)</sup> وهي: الغيلانية، الأهوازية، البغدادية، المغزلية، النهيدية، الناجمية، الخلفية، الصيميرية، الشعرية، =

التعرف فيها أولاً<sup>(12</sup>، أي قبل تشكيل العكاية التي يقوم بها أبو الفتح الاسكندري. وثلاثون يحصل التعرف فيها، بعد أن يفرغ الطل من حكايد. وفي مقامات الحريري، يظهر موقف التعرف في المقامات جميعها، وهي بدورها تفسم إلى قسمين، أولهما وعدده ست عشرة. يحصل التعرف فيها أولاً<sup>(10</sup>، والآخر وعده أربع وثلاثون، يؤجل موقف التعرّف فيها إلى ما بعد الحكاية التي يفرغ منها أبو زيد السروجي.

وفي المقامات الزينيّة، نجد أنّ العقامة الأولى نقط وهي «البغدادية» لا يرد فيها ذكر لموقف التعرف، أما المقامات النم والأربعون فتوزع إلى عشرين يحصل التعرّف فيها أولاً "، وتسع وعشرين يقع التعرّف فيها بعد أن ينهي أبو علي المصري من حكايته.

ولبيان أهمية موقف التعرّف في بنية الحكاية، ينبغي علينا أن ندخل المعطيات المذكورة في جدول إحصائي، لتتكنف لنا أولاً مدى أهمية هذه الظاهرة الفنيّة، في المقامات عامة، ومدى استئنار التعرّف بعنابة الرواة، والموقع الذي يكون فيه التعرّف ضمن البنية السردية للمقامة، وأخيراً نسبة كل حالة إلى عدد المقامات التي احتوت على هذا الموقف.

جدول يبين نسب توانر النعرف في المقامة العربية

| ſ | نسبته | التعرف        | نسبته | التعرف | مقامات  | مقامات | عددها | المقامات  |
|---|-------|---------------|-------|--------|---------|--------|-------|-----------|
| l |       | التعرف<br>بعد |       | قبل    | الائعرف | فيها   |       |           |
|   |       |               |       | -      | فيها    | تعرف   |       |           |
| ĺ | %81   | 30            | %19   | 7      | 14      | 37     | 51    | الهمذانية |
| ſ | %68   | 34            | %32   | 16     | х       | 50     | 50    | الحريرية  |
|   | %59   | 29            | %41   | 20     | 1       | 49     | 50    | الزينيّة  |
| ĺ | %68   | 93            | %32   | 43     | 15      | 136    | 151   | المجموع   |

<sup>.</sup> 

الصفرية، التميمية، البشرية الرصافية، الخمرية.
 (1) وهي: البصرية، الموصلية، المضيرية، الثيرازية، الإمنية، الوصية، الدينارية.

 <sup>(2)</sup> وهيّ: الحلوانية، الكوفية، الاسكندرية، الفرضية، السجارية، النصيبيّة، الرقطاء، الوبرية، الطبيبة،
 المرويّة، العمانية، التبريزية، البكرية، الحرابة، الساسانية، البصرية.

 <sup>(3)</sup> وهي: السنجارية، العمادية الأربائية، الناخية، الرسفية، النيابورية، الزرندية، العارديئية،
المصرية، الدجيلية، الشيرازية الجيمة، الأمية، الهمرية، الحمصية، الحموية، الحنفية الكيشية،
الدهشية، الحصكية الرفطاء الجالية الجريئ، الجريرة، الهنية.

يغذي هذا الجدول الإحصائي التحليل بالحقائق الآتية:

1 - إنَّ الاستغناء عن موقف التعرَّف ظهر بصورة محدودة في مقامات الهمذاني.

 2- إنّ موقف التعرّف أصبح ركناً أساسياً في البنية السردية للمقامة العربية بعد الهمذاني، مما يدلل على رسوخ البنية الأصل.

3. إن نسبة موقف التعرّف قبل ظهـور الحكاية المنسوبة إلى البطل بدأت تزداد، ازدياداً ظاهراً على النحو الآي 19%، 32%، 41% عند كل من الهمذاني والحريري وابن الصيقل الجزرى على التوالى.

 4 - إنَّ نسبة موقف التعرَّف بعد ظهور الحكاية المنسوبة إلى البطل، بدأت تقل بصورة جليَّة وعلى النحو الآتي 81%، 86%، 59% عند كل من الهمذاني والحريري وابن الصيقل الجزرى.

5 - وعلى الرغم من الحقائق التي وردت في (3) و (4)، فإن موقف التعرّف بعد،
 كما يتجلى في المعطيات السابقة، ظل يستأثر بمكانة الهيمنة وهي 86% مقابل 32%.

6- إنَّ التعرف سنواء أتقدم أم تأخر، هو مظهر أساسي وثابت من مظاهر البنية السردية، وقد تضمنته 136 مقامة من 151 أخضعت للتحليل هنا، مما يدل على أنَّ نسبة تواتر التعرف هي 90% في المقامات موضنوع التحليل، وهي المقامات التي أسهمت، يشكل أساسى في صياغة المقامة العربية.

أما وقد وقفنا على موقف التعرّف، بوصفه أحد أبرز مظاهر البنية السردية في المشامة العربية، فيلزم الأن، أن نستطلع أثر هذا المظهر في بنية الحكاية، مبتدئين بتجليات موقف النعرّف بعد أن تنتهى حكاية البطل، لنكشف سمات الحكاية في هذه الحالة.

ينفتح العالم الغني في المقامة، إثر انسحاب الراوي المجهول، وأول العناصر بارزة 
الأحمية التي يكشف عنها ذلك العالم، هو الراوي المعلوم، اللذي يبدأ برزع مكونات 
الحكاية في العالم الغني، وعلينا أن نحدد المقصود هنا به والعالم الغنيء، إنه، الفضاء 
الذي تجري فيه الأحداث التي هي أفعال تُسند إلى شخصية مركزية، فضلاً عن الأفعال 
المكملة التي تعزى إلى أشخاص لهم مركز ثانوي في ذلك الفضاء ومن سمات الفضاء في 
المقامة، أنه يحيل على مكان وزمان محددين، وإن كانا ليس واقعيين، على الرغم من الأدلة 
التي يضعها الراوي لكون المكان واقعياً. إن البحث في أمر المطابقة بين المكان الفني 
المشار إليه في المقامة، لا يفضي إلى نتيجة تسهم في إغناء البحث في فن المقامة، لأن 
الأمكنة فيها، ما هي في حقيقة الأمر، إلا جزء من مستلزمات الفضاء الذي بدونه، لا يمكن 
أن تنظم الحكاية ضمن إطار محدد، كي تتاح للراوي مهمة القيام بتقديم الحكاية، وما يقال 
عن المكان، يقال عن الزمان أيضاً، وعليه فإن هذين العنصرين اللذين بتضافرهما يتشكل 
عن المكان، يقال عن الزمان أيضاً، وعليه فإن هذين العنصرين اللذين بتضافرهما يتشكل

يمثل القرآن المركز الفاعل في الثقافة العربية \_ الإسلامية، ذلك إنه مصدر الرؤيـة الدينية للوجود، ومنبع الأحكام، والخطاب المتعالي بنسيجه الدلالي وتركيبه اللغوي، ويليه الحديث النبوي، الذِّي يكتسب وجوده وأهميته، كُونه مفصّلًا لـذلُّك المجمل، فالعلاقة بينهما، علاقة حاشية بمتن، وكلاهما يصدر عن رؤية واحدة، ويهدفان إلى تأسيس نظام فكرى واحد. وكما انطوى القرآن على رؤية ثابتة للوجود، استكشفت ما مضى وما سيأتي، كان الحديث، بـوصفه حـاشية على متن، ينطوي على الرؤية ذاتها، وأدى ذلك إلى أن (مركزية الوحي) ممثلة بالقرآن والحديث، قد استندت إلى قوة خاصة بها: هي التصور الديني للوجود، وحلَّت مكمان التشتت الذي كمان يضرب جمذوره في كل مكمان، وأقصت معطيات الضياع السابقة، وأسست مركزيتها الدينية التي صار العالم، منذ الأزل وإلى الأبد، بالنسبة لها، كتاباً مفتوحاً، لا ينطوي على شيء مجهول، وتطلُّب ذلك، أن تعيد إنساج معطيات الماضي حسب رؤيتها، وأن تضع ضوابط محددة لما سيظهر لاحقـاً، ومن بين مَّا عملت على صياغته، صياغةً جديدةً، الموروث الثقافي الذي يكوّن نسيج الذاكرة العربية، ومنها إن القرآن قد صحح التصور المتوارث عن الماضي، وأورد أخبار الأمم السابقة، بما يجعلها عاملًا مساعداً في ترسيخ تصوَّرهُ للعالم، ومن ثم أرسَى قواعد أخلاقية، تعمل على ضبط ما سيكون موجوداً، سـواء في الأحكام، أم في مكونات البنيـة الثقافيـة للمجتمع، وأصبح كل شيء، محكوماً بتلك المركزية، ويعيش لا بسبب من خصائصه، بل من كونه يتنفس ضمن إطارها.

كان القرآن، قد أوجد تراتباً في درجات اللفظ والمعنى، ولمًا كان لفظ ومعناه متعالبين، كونهما يصدران عن ذات إلهية، ويوحيان وحياً، أصبح خطاباً من الدرجة الأولى، دلالة ونظماً، وذلك لأنّ العلم الإلهي، هو العلم الأول، ولمّا كان الحديث، حاشية على ذلك الخطاب، فقد عُد خطاباً من الدرجة الثانية، لأن معناه يصدر عن مصدر الخطاب الأول، وإن كان لفظه نبوياً، وهكذا، فهو يتصل به، اتصالاً وثيقاً، وإن كان دونه في السرّة. وأنفى هذا إلى إقصاء خطابات البنية الثقافية، القائمة آنذاك، من شعر ونثر، السرّة. وأنفى هذا إلى إقصاء خطابات البنية الثقافية، القائمة آنذاك، من شعر ونثر، خطابات من الدرجة الثالثة في سلّم الأهمية، أما إذا أرادت تلك الخطابات ذات المصدر البرّي، ان تؤسس كيانها الذاتي، بمعزل عن مركزية الوحي، فلا يمكن تصور أي مكان لها البرّي الاجتماعي، وأعني به القصص الشعبي والخرافي، ذلك لأنه يتشكل، بصورة عامة، في مناى عن همينة تلك المركزية، ويعنى بأحلام العامة، الذين هم، حسب التصور الفقهي، مجامع من الغوغاه والرعاع والبله ما يدلل على هذا، أن الشعر والنش، الذي اقترن بالمغيب المناهبة، مذا، أن الشعر والنش، الذي اقترن الذي اقترن الذي المركزية، ويعنى بأحلام العامة، الذين هم، حسب التصور الدينة، في ذلك حسب، بل إنّ علوم اللسان والتاريخ، لا قيمة لها، إن لم توظف في ذلك سواء باستعمالها وسائل في الوصف، أم أدوات للتحليل والتفسير، ويعود هذا إلى أن العلم والألهي.

ورد عن الرسول قوله «العلم ثلاثة ، فما سوى ذلك فهو فضل: آية محكمة ، وسنة فائدة ، وفريقة عادلة ، وذلك يعني أن العلم ، هو: القرآن والحديث وأحكامهما ، وما سوى فائدة ، وفريقة عادلة ، وذلك يعني أن العلم ، هو: القرآن والحديث وأحكامهما ، وما سوى ذلك فهو (فضل) ، أما هذا (الفضل) فيكشفه حديث آخر ، يرويه ، أبو هريرة (59 = 678) يقول في: إن الرسول دخل المسجد ، فرأى جمعاً من الناس على رجل ، فقال : ما هذا ؟ الناس بعربية ، وأعلم الناس بأنساب العرب وأعلم الناس بأنساب العرب ، فقال رسول الله ﷺ : هذا علم لا ينفع وجهل لا يضره ، وقد الحرد موقف الرسول هذا ، في أن علوماً مثل التاريخ واللغة والأدب وغيرها ، غير نافعة ، إلا إذا خدمت الدين . وثمة من يرى أن المعلم نالات والعديث والفقه ، وآخرها دعلم لا للدنيا ، ولا للاخرة وهي علوم القرآن الحديث ، والغيل المدينا والأخرة وهي علوم القرآن المحيولة ، فهو مشر لقائله وسامعه في الدنيا والأخرة ، أما ملكم ، والذي يصدر عن ملكة المعروبان بها ، لانها (علوم لا تراد لنفسها بل لغيرها) وإنفاق الزمان كما يقول باعتراها وسائل بستان بها ، لانها (علوم لا تراد لنفسها بل لغيرها) وإنفاق الزمان كما يقول

<sup>(1)</sup> جامع بيان العلم 23:2.(2) توت الغلوب 194:1 وجامع بيان العلم 23:2.

<sup>(3)</sup> جامع بيان العلم 40:2.

ابن الجوزي في تحصيلها غلط، ولا بد من الانصراف إلى ما هو وانفع وأعلى في الرتبة كالفقه والحديث:"!.

كانت أهمية أي علم تتحدد في أنَّ موضوعه مستمد من المركزية الدينية، فإذا ، انفصل عنها، فقد موضوعه، ومن ثم فقد أهميته، لأنه عُدم الأواصر التي تربطه إلى المركز، الأمر الذي يفسر، الأسباب الكامنة وراء أسبقية ظهور علوم القرآن تاريخياً، ذلك أنها كانت تستمد وجودها منه، أما ما ينطوي تحت (الإبداع)، فكان ينظر إليه، يوصفه ربدعة،, وكان القصص في أول الأمر، يلتزم الدقة والتقصي، ويقوم بمهمة الوعظ والتذكير، فلما ناى عن ذلك، ليؤسس كيانه، صار ربدعة) وأصبح وترهات الأباطيل،، و وهذيانات ذات معان غرية، ".

(2)

لم يقتصر دور مركزية الوحي في الثقافة العربية الإسلامية، على إلغاء أهميـة العلوم التي لا تتنفس في دوائرها، بل كرسّت ثنائية النطق/السمع التي كرست المشافهة.

صحيح أن القرآن قد قدّم رؤية كتابيّة للكون، تعتمد ثنائية القام/اللوح المحفوظ ومنح سمة الديمومة للكتابة، وجعل الكون نتاجاً للخطاب الإلهي، لكنّ تلك الرؤية، لم تتحول إلى ممارسة بل على نقيض ذلك، فإن، ثنائية النطق/السمع، التي دعم وجودها الرسول، هي التي استأثرت بالاهتمام، وقد استندت هذه الدعوة إلى معنى كلام الله الذي ددّن لفظه، وصارت الكتابة، وسيلة لحفظ الالفاظ الدالة على المعاني المتعالية فيه، ولم تتحول إلى فعالية إنشائية خاصة، تعبر عن عالمها، بل كانت تحيل باستمرار على لفظ، وأدى ذلك إلى عد الصوت هو الأصل، وما الكتابة إلا علامة دالة عليه، ولا أهمية لوجودها، إلا بوصفها مقيدة لذلك الصوت، ولم تفهم الكتابة إلا بهذا المعنى، فالجاحظ لا يراها إلا على أنها ومفزع إلى موضع استذكاره فهي تخلد الأخبار في بطونها، حسب، وتحميها من الضباع والنسيان لا غير، لأن وفهمك لمعاني كلام الناس، ينقطع قبل انقطاع فهم عين الصوت مجرداً، وأبعد فهمك لصوت صاحبك ومعاملك والمعاون لك، ما كان صباحاً الصوت مرداً، ومومتاً مصمتاً ونداء خالصاً، ولا يكون ذلك إلا وهو بعيد من المفاهمة، وعطل من الدلالة، فجعل اللفظ لأقرب الحاجات، والصوت لأنفس من ذلك قليلاً، والكتاب للنازح

<sup>(1)</sup> تليس إبليس 126.

<sup>(2)</sup> البدء والتاريخ 4:1 والمثل السائر 57:1.

من الحاجات، " إن التفكير الذي انصب حول كون اللفظ أصلاً، والحرف وسيلة للحفاظ عليه، ظلَّ مهيمناً لزمن طويل في الثقافة العربية، فالبيروني، في القرن الخامس الهجري، يصدر عن الموقف ذاته، الذي انطلق منه الأوائل في تحديد وظيفة الكتابة، بأنها تقييد للمنطوق، فيقول وإن اللسان مترجم للسامع عما يريده القائل، فلذلك قصر على راهن الزمان الشيه بالآن، وأنى كان يتيسر نقل الخبر من ماضي الزمان إلى مستأنفه على الألسنة، وخاصة عند تطاول الأزمنة، لولا ما أنتجته قوة النطق في الإنسان من إبداع الخط الذي يسري في الأمكنة سري الرياح، ومن الأزمنة إلى الأزمنة سريان الأرواح، ".

كانت الأخبار الشفاهية، تعتمد على ثنائية النطق/السمع، وبوساطة الصوت، يترجم المتحدث للسامع ما يريده، ثم يذوب الصوت، ولا تبقى سوى ظلاله في الذاكرة، لأنه معبر عن وراهن الزمانة، وهدف والإبلاغ، لمن جهل الخبر، أما الكتابة فتطلق من موقع آخر، إنها تخلق واقتمتها الخاصة، وتعلل وتحلل الوقائع، وتهدف إلى خلق علاقات عضوية بين عناصر الخطاب. إن كتابة من هذا النمط، تبتعد عن كونها وسيلة لتقبيد اللفظ، لم تعرفها الثقافة العربية. ولما كانت المشافهة تقترض متحدثاً وحديثاً، فإن المدونات اللاحقة، حافظت على هذه الثنائية، وصرار اللفظ المدون، يحيل إلى المتحدث الأصل، وليس إلى المكون، وعليه، فالتدوين لم يعمل إلا على تثبت صورة من صمور المشافهة، لا تحيل الكتابة فيها إلا على الكلام الشفاعي الذي ينتمي إلى واقع تاريخي خارج الكتابة. وفي هذا السياق، فإن التدوين الذي بدأ في الشفف الأول من القرن التاني الهجري، واستمر أكثر من السياق، فإن التدوين الذي بدأ في الشعف الأكلام المروي الذي كان يتداول مشافهة قبل ذلك قرنام يقم في حقيقة الأمر، إلا بحفظ الكلام المروي الذي كان يتداول مشافهة قبل ذلك بعدة طهر في المدونات

<sup>(1)</sup> الجاحظ، الحيوان، تحقيق عبد السلام محمد هارون 47:1-48.

<sup>(2)</sup> في تحقيق ما للهند من مقولة 132.

<sup>(3)</sup> أختلف بشأن تدوين الآثار عند العرب، فمن قائل إنها بدأت على نطاق محدود جداً في زمن الرسول والخلفاء الراشدين، الطبقات الكبير 2: ق. 2521، 1255 ونؤاد سرترين، تاريخ السرات الحربي الحرب 255-255 ومن قائل. إنها بدأت في عهد عمر بن عبد العزيز (10-100 هـ تاريخ 719-717 م) معرفة علوم الحديث من: به، والأعلان بالتربيخ لمن فم التاريخ 3:5-ة، والتاريخ الكبير 2:7 ومحافرة الأوائل 101 ومقدمة تحفة الأحرفي 2:35، ومحافرة الإعال 14:1 ولكن التدوين كعمل منهجي بدأ بعد عام واستكمل مقوماته العامة -27.7 وحاضرة الأوائل 102 واستكمل مقوماته العامة -27.8 وحاضرة الأوائل 102 واستكمل مقوماته العامة -27 المناسخة القرن الثاني، تداويخ الإسلام وطبقات المشاهر والأعلام 5:5 والسوطي، تداريخ الخلفاء 251 ومقدمة تحفة الأحرذي 2:52 ومصاح السعادة (14:3) وبدأت تظهر المدونات العمرفة في الحديث في القرن الثالث الهجري 2:52 ومصاح السعادة عليه المدونات العمرفة في الحديث في القرن الثالث الهجري.

سواء أكانت من الأجاديث النبوية، أم الأخبار المختلفة. ولما كانت المشافهة أصلاً، صار التدوين يحيل عليها، وبقيت ثنائية الراوي/العروي، التي انحدرت من المشافهة، ثابتة، لا يمكن تغييرها، كون الراوي يحيل على سخص تاريخي، والمحروي يحيل على واقعة حقيقة، وهذه البنية هي الأصل الذي تحكم في تدوين الأخبار، ثم امتد إلى القصص الذي كان يتكون في هذا الإطار، الأمر الذي جعل المرويات السردية العربية، تتميز بظهور كامل للنائية الراوي والمروي، المتحدّرة من ثنائية السند/المتن.

(3)

أدت المشافهة ، ونظام الإسناد ، إلى ظهور قسمين أساسيين في أي كلام ، شفاهياً كان أم مدوناً . يحيل القسم الأول على سلسلة من رواة الكلام ، ويحيل الثاني على متن الكلام ، ولما كان القسم الأول يتألف من عدد غير محدد من الرواة ينقل فيه اللاحق عن السابق ما بلغه ، أفضى ذلك إلى وجود عدد من الرواة ، يتمثل دورهم في نقل متن الكلام ، دون أن يكون لهم أثر في عملية الإرسال التي تستدعي توفر راو ومروي ومروي له ، وينظهر هؤلاء الرواة غالباً بين الراوي الأول الذي يفترض أنه شهد المواقعة ، وبين الراوي الأخير الذي يرويها . وواضح أن جميع أولئك الرواة بما فيهم الأخير الذي بوساطته يتحقق الإرسال كاملاً ، لا علاقة مباشرة لهم بما يروى ، سوى كونهم حلقات تترابط فيما بينها لإيصال المروي .

إنّ تلك الصورة، كانت معروفة في الحديث النبوي، والمرويات أو المدونات الناريخية والادبيّة، وهي الصورة ذاتها التي ظهرت في المرويات السردية العربيّة. وظهر بون، بين الراوي والمروي، ولم تتأسس علاقة مباشرة بين الراوي والمروي في السرد العربي عامة، إلا ذلك الأثر الذي ظل الرواة المتعاقبون، يحتفظون به، للعلاقة التي تربط الراوي الأول بما يروى، أما الرواة الذين ينتظمون في رتب لاحقة عليه، فتبدو العلاقة واهنة بينهم وبين ما يروون ذلك أنهم يروون متوناً قديمة تنسب إلى رواة سبقوهم كثيراً في الزمان. ولم يبق لهم سوى ترك انطباعاتهم الشخصية ومواقفهم والمؤثرات التي تضرضها البنية النقافية لزمن الرواية على المروى.

إنَّ هذا الوصف لعلاقة الراوي بالمروي في السرد العربي، لا يلغي أمراً أساسياً آخر، وهـو عدم وجـود ضوابط تمنـع الراوي من اختـلاق بعض الأحداث والـوقائـع تبعاً لحـالـة المتلقي، وبخـاصة في المـرويات الشعبيّـة، إذ يتحرر الـراوي من قيـد الـدقـة في النقـل والإسناد، ويلجأ إلى ابتداع أحداث جديدة، أو إجراء تحوير في أخرى، استجابة لأحـوال المذين يروى لهم. ولكنّ المسافة ظلت كبيرة بين الراوي والصروي، مهمما اختلق من أحداث. وإذا لجأ الراوي إلى إلغاء السافة مما بينه وما يروى، فإنه يفقد صفة كونه راوياً، ويبدأ ينسب إلى نفسه العنن الذي يروي، الأمر الذي لا يقبله المتلقون، الذين يفترضسون صدق الراوي لما يروي. وهوما يفسر الأسباب التي يلجأ إليها رواة المرويات الشعبية في التخفي وراء أعلام من الرواة العشهورين \_ في السير الشعبية خاصة \_ .

إنَّ غياب العلاقة المباشرة بين الواوي والممروي في السود العربي، أدى إلى ظهور (الواوي المفارق لمورف) الذي بعدمة بارزة من سمات المرويات السردية العربية، فإليه تعزى مهمة تشكيل البني السردية فيها

(4)

كشفت الأنواع القصية التي وقنا عليها: الخرافة والسيرة الشعبية والمشامة، عن طبيعة العلاقة بين الراوي والمروي، وستمد تلك العلاقة خصائصها من نوع الموجهات الخارجية للسرد العربي، التي تفصل بين الراوي والمروي، شأن الفصل الذي أقامته بين التاص والقصة، فكلاهما: الراوي والفامية بين الغيرة على الوجه الذي قبل القاص والقصة، فكلاهما: الراوي والمروي، كما يقول الجاحظ، حامل لمحمول، شأن الجحل الذي يقتل الأحمال، وهو أمر تقرره مصادر اللغة العربية دون استثناه، ويؤكد الحاحظ أنّ (الرواية) لم تكن معروفة قبل الإسلام، فهي تنتمي إلى واسماء حدثت ولم تكنه، الأمر الذي، يقرر أنّ الدوافع التي فرضت الرواية، هي دوافع إسلامية، تتعلق بجري، الحمل الذي، يقرر أنّ الدوافع التي فرضت الرواية، هي دوافع إسلامية، تتعلق بجري، يحيل على ذلك الأديب الذي، يمثل دروه في جمع مادة إخبارية لا تنسب إليه جب، يحيل على ذلك الأديب الذي، يمثل دروه في جمع مادة إخبارية لا تنسب إليه مباشرة"، وما (التأليف) لأ جم ما نقرق، ووصل بعضه ببعض، وعليه يمكن القول» إلا توجد علاقة انساب بين القاص والراوي والمؤلف وبين ما يقص وروي ويؤلف إلا على سييل تبيم أمر الخبر أو حمله أوجمعه. وفي كل ذلك، كان الدراوي، شأنه شأن الفاص والمولف، يتكفل بأداء مهمة إخبارية معددة، وليس له أن يبتدع شيئاً جديداً. وإلا اتهم بالإبداع الذي لا ينهض على أصل.

اللسان، وأساس البلاغة، والصحاح، مادة (قصص).

<sup>(2)</sup> الجاحظ، الحيوان 133:1، واللسان وأساس البلاغة والصحاح: مادة (روى).

<sup>(3)</sup> الحيوان 1:130.

<sup>(4)</sup> صلاح الدين المنجد، المنتفى من دراسات المستشرقين، القاهرة 134.

<sup>(5)</sup> اللسان، والصحاح، مادة (ألف).

ضمن إطار هذا الفضاء الدلالي، الذي يؤكد على فصل المروي عن روايته، نشأت المرويات السردية العربيّة، فتجلت مؤثرات ذلك الفضاء في البنية السردية لها بما جعل الانفصال بين الراوى ومروياته أمراً ظاهراً بيناً.

إن الراوي في الخرافة والسيرة الشعبية والمقاصة، يتطلع من عمل إلى مجموعة من الأخبار والوقائع الغربية عنه، ويعمل على تنسيق أجزائها، وتنظيم مادتها، وترتيب فقراتها، وبذلك، فهو، ينهض بمهمة تشكيل بنية تلك المرويات.

إن السردية، لا تقر بوجود رابي، لا ينتمي إلى البنية السردية التي يكونها ولكنها، لا تنفي أمر البحث في الأصول التي تحدّر الراوي عنها، وقد كشف لنا التحليل أنَّ الراوي في المسرويات السردية العربية، انحدر من الموروث الإخباري، وعمل بسوجيه من ذلك الموروث، بإشكالياته الشفاهية والدينية التي كانت موجهاً مؤثراً في تشكّل تلك المسرويات وأبنيتها.

لقد تجلت وظائف الراوي في الأنواع الفصصية العربية، بأنه مرسل لمروي، ينطوي على بنية محددة، تبعاً لنوعه، إلى مروي له، يوازيه في الرتبة، وكلما تعددت مستويات الروايا، لزم التعدد في مستويات المروي له. ولقد أمكن كشف ثلاثة مستويات من العلاقة بين الوارى والمروى له، هي:

1- إنّ الراوي في الحكاية الخرافية، يستظم في علاقة محكومة بمستويات متمددة، تندرج من الإطار الواسع المذي يحتويها - كما مثلنا على ذلك في الوقوف على خبرافة شهرزاد - مروراً بمستويات دون ذلك الإطار، وصولاً إلى رواية الشخصية التي يعزى إليها الفعل . وإنّ هذا التدرج المستظم في مستويات الرواية ، يقابله، وعلى غراره. تدرج يحكم المروي له . فالإرسال السردي ، يتم بين فئة الرواة وبين الفئة التي توازيها من المروي له . ولا يمكن أن يختل نظام تلك العلاقة . وقد اظهر التحليل ثلاثة أنواع من صيغ الإرسال، تبعاً لتعدد الرواة وهي نظ

أ ـ تعدد في الرواة مع بقاء المروي له مفرداً.

ب ـ تعدد في المروي له مع بقاء الراوي مفرداً.

جـ ـ تعدد في الرواة والمروي له.

وغنيً عن البيان القول، إنّ تعدد الرواة يقتضي تنوعاً في الرؤى ووجهات النظر. ذلك أنّ منظور كل راوٍ يختلف عن الآخر، وفيما يمكن التأكيد هنا، أنّ صيغة الإرسال الآخيرة، تتمثل بإرسال (حرمة) من الرؤى إلى عدد من المروي لهم، فإنّ الصيغتين الأولى والثانية، تتناقض فيهما علاقات الإرسال، ففي الأولى تتجه (حزمة) من الرؤى إلى مروي له مفرد فيما تتجه في الثانية رؤية واحدة إلى مجموعة من المروي لهم .

وكل ذلك، لا يقوض نظام الإرسال بين الفئات، لأن ذلك النظام يخضع لرتبة الراوي والمسروي له، وليس لاسمه. مما يسهل أمر تنقلهم بين مستويات الرواية والتلقي تبعاً لضرورات الإرسال التي تقضيها البنية السردية للحكاية الخرافية. فضلًا عن الإمكانات التي تتبحها تلك البنية في استبدال مواقع الراوي والمروي له، واستبدال أدوارهم.

2- إذ الراوي في السيرة الشعبية، يتوزع انتماؤه بين موقعين: أولهما خارج البنية السردية، بوصفه منشداً للمروي، وثانيهما داخل البنية السردية، كونه عنصراً مكوناً فيها. ويوازيه في ذلك، مروي له، يتسم بالسمة نفسها. وخاصية الازدواج في انتماء الراوي، ترجع إلى خضوع مرويات السيرة إلى المشافهة، إلى حدٍ يصل الأمر فيه، أن الراوي ما زال يتصف بصفات المنشد، على الرغم من تدوين تلك المرويات.

3- إذ الراوي في المقامة، ينتظم في مستويات متدرجة، تبدأ من راوٍ مجهول، يليه معلوم، فالراوي البيل الذي يتدب نفسه للرواية أحياناً، ويوازيه في ذلك، مروي له يتلقى منه، يكون جزءاً من البية السردية. وتمنح المقامة، شأن الحكاية الخرافية، إمكانية أن يكون المروي له راوياً. وتكنف بنية الاستهلال السردي في المقامة، أن الراوي الذي يقرم بمهمة الإرسال السردي، كان في الأصل مروياً له، قبل أن يستبدل موقعه، ويتحول إلى راو.

إِنَّ علاقة الراوي بالمروي له، تخضع مباشرة لعملية الإرسال والتلقي إذ إِنَّ صيغ الإرسال تحدد ربّ المروي، بوصفه الإرسال تحدد ربّ المروي، يوصفه مادة الإرسال السردي، فينغي دراسة بنيّة، سواء ما تعلق منها بالعناصر المكونة لها، أم بالإنجاز السردي كله، الذي يكون متن المروي، بما ينطوي عليه من حكاية، تستدعي وجود شخصيات وأحداث وفضاء زماني ومكاني يحتويهما.

إنَّ الأحداث التي يكون نسيجها من العروي، تنتظم فيما بينها، في علاقـة تخضع لمعيار الزمن، الذي يرتب تعاقبها، وقد كشف لنا تحليل مرويات الحكاية الخرافية، والسيرة الشعبية والمقامة، عن الأنساق الأتية في البناء، حسب الأنواع القصصية المذكورة:

1 - إن بنية الحكاية الحرافية، شديدة التعقيد، لأن الفعل الذي يكون لبّ الحكاية، يُخرق كلما ظهرت شخصية جديدة في سياق الأحداث، وتتأتى شدة التعقيد من تعدد مظاهر الإلحاق والاسباق، واندراج حكايات دخيلة في سياق الحكاية الأصليّة، فضلاً عن تعدد

الرواة الذي يفضي إلى تعدد في الحكايات، وتوالد مستمر فيها، بما يجعلها لا تخضع لنسق متنابع، الأمر الذي جعل ميزة تداخل الأحداث سمة مميزة لها.

2- إن بنية السيرة الشعبية، تتكون من سلسلة طويلة من الوحدات الحكائية المتحاقبة، التي تمثل أفعال البطل، وهي تنتظم في نمطين: وحدات حكائية بسيطة التركيب، تخضع لبناء متنابع في تشكيل مكوناتها، ووحدات حكائية مركبة، تكون الوحدة الحكائية فيها إطاراً لعدد من الوحدات الحكائية الصغيرة، وتسم الوحدات المركبة بتداخل مكوناتها، وتعقد أحداثها، مما جعلها تتصف بأنها ذات بناء متداخل.

3 - إنّ بنية الحكاية في المقامة، تخضع لنسق التنابع، وتعد لحظة التعرّف مظهراً مهيمناً من مظاهرها الفنيّة، ويؤثر هذا المظهر في بنية الحكاية، تأثيراً مباشراً، فإذا جاءت لحظة التعرف، إثر انتهاء البطل من مهمته، تكون بنية الحكاية منسقة ومتماسكة، وتنتهي بنهاية يفترق فيها الراوي عن البطل، أما إذا جاءت لحظة التعرف، قبل شروع البطل بمهمته، فإنّ ملامح الحكاية تنفير، وتفقد تماسكها، ويتحول فعل البطل إلى مشهد جامد، لا حركة فيه، سوى وصف مجرد لخطبة أو موعظة يقوم بها البطل.

إنَّ نظرة كلية إلى بنية المروي في السرد العربي، تكشف أنه ينتظم في نسقي التنابع والنداخل، وذلك يعود إلى خواص النوع من جهة، وإلى علاقة الراوي ببناء الأحداث من جهة أخرى.

نخلص، إثر معاينة علاقة الراوي بالمروي له وتوصيفها، كما كشفها التحليل الـذي خصص لها، إلى أنَّ المروي لا يرتبط بالراوي إلاّ على سبيل الإرسال، ولا يرتبط بالمروي له، إلاّ على سبيل التلقي فالمروي الذي هو مادة ذلك الإرسال، لا ينتسب إبداعياً إلى أي من مكوني البنية السردية الآخرين، وإنَّ كنا لا نعدم وجود استثناء، وقفنا عليه في دراسة تلك المكونات في الحكاية الخرافية والسيرة الشعبية والمقامة، إذ يقوم البطل بالرواية أو يتحول إلى مروى له.

# كشاف الباحثين في الدراسات السردية

# \* أوسبنسكي (= بوريس)

باحث روسي، معني بالدراسات السردية، واستاذ في جامعة موسكو، ومن اشهر كتب وشعريــة التأليف: بنية النص الفني ونمذجة الشكل الفني، الذي صدر بالبروسية عــام 1970 وترجم إلى الإنجليزية عام 1973.

## ایکو (= امبرتو)

باحث وروائي ايطالي، يعمل في حقل السيميولوجيا، من أشهر كتبه هنظرية السيميولموجيا، و«السيميولوجيا وفلسفة اللغة» 1988، وصدرت له روايتان واسم الوردة، ووبندول فوكوء.

## # باختین (= میخائیل) 1975-1895

باحث روسي، أصدر الكتب الآتية والماركية وعلم اللغة، وفضايا شعرية دستويفسكي، 1929، والملحمة والرواية، 1965، وأثار فرانسوا رابليه والثقافة الشعبية في العصور الوسطى وعصر النهضة، 1965.

## \* بارت (= رولان) 1980-1915

باحث فرنسي، وعالم في السيميولوجيا، صدون له كتب كثيرة، منها ودرجة الصفر للكتبابة، 1953ء وأساطير، 1957ء وحسوار مع راسن، 1963، ودراسسات نقديسة، 1964، وعناصسر السيميولوجيا، 1965، واميراطورية العلامات، 1970، وشذرات من خطاب عاشق، 1977، والغرفة المضمنة، 1980.

### پرنس (= جیرالد)

باحث متخصص في السردية، من بحوثه المهمة ونقدمة في دراسة المروي له، 1973، و وقواعد القصص: مدخل، 1973.

# \* بروب (= فلاديمير) 1895 - 1970

باحث روسي مهتم بالموروث الشعبي، وعضو جماعة الشكلانين الروسي، صدرت له الكنب الآنية

أعـدٌ هذا الكشـاف الموجز، بأسماء الباحثين في الدرامات السردية، ممن ورد ذكرهم في مـدخـل البحث، من مصـادر محتلفة، ورد ذكر بعضها في المبدخل السـذكور، قـد استقيت المعلومات الخـاصـة بيجهودهم الفكرية من كتبهم، أو من العراجع التي عنت يهم، وأثرنا ذكر بعض كتبهم المهمة، التي تلقي ضـوءًا على طبيعة اهتماماتهم.

دمورفولوجية الخرافة، 1928، والجذور التاريخية للحكاية المجيبة، 1946، والشعر الملحمي الروسي، 1955، والأعياد الفلاحية الروسية، ووأوديب في ضوء الفلكلوري.

بريمون (= كلود)

باحث فرنسي، أشهر كتبه ومنطق السود؛ 1973، وله بحوث أخرى منها ومنطق الإمكانات السردية ، و ورسالة السودة .

# تودروف (= تزفتیان) 1939

باحث بلغاري، يكتب بالفرنسية، ويقيم في فرنسا منذ أوائل السنينات، ترجم نصوص الشكلانين الروس إلى الفرنسية، وصدرت تحت عنوان ونظرية الأدب، 1965 من كتبه والأدب والدلالة، 1967 و ونظرية الرمز، 1977 و وأنواع القول» و والرمزية والتأويل، 1977 و والشعرية، 1978 و ونقد النقد، و وميخائيل باختين المبدأ الجواري، 1981 وأخلاقيات التاريخ، 1991.

\* جاتمان (= سيمور)

باحث أمريكي من كتبه ومقالات حول لغة الأدبي 1967، والأسلوب الأدبي: مناقشة، 1971، و والقصة والخطاب: البنية السردية للرواية والفلم، 1978.

\*جنیت (جیرار) 1930

باحث فرنسي، صدر له كتاب في ثلاثة أجزاء بعنوان وأشكال، وقد نِشر الجزء الأخير منه، تحت عنوان وخطاب السرد، وله كتب أخرى منها ومدخل إلى معمار النص، 1979 و وأطراس، 1982.

\*دانداز (= آلن)

باحث مهتم بالموروثات الشعبية، طبق مفاهيم اللسانيات الحديثة على الحكايات الشعبية، من كتبه «مورولوجية الحكايات الشعبية الهندية في أمريكا الشمالية، 1964.

\* راغلن (= لورد)

باحث مهتم بالحكايات الأسطورية والخرافية، استنبط سمات البطل الاسطوري في كتابه والبطل، 1936

\* ستروس (= كلود ليفى)

باحث فرنسي في حقل الانتربولوجيا والديانات المقارنة وعلم الأعراق، من كتبه والبينات الأولية للقرابة، 1949 و والجنس البشري والتاريخ، 1952، و والمدارات الحزينة، 1955، والانتربولوجيا البنيوية، 1958، والفكر البرى، 1962 و وأساطير، 1964-1971.

\* شولز (= روبرت)

باحث يعمل في حقل السردية والنقد الأدبي من كتبه وطبيعة السرد، و والبنيوية في الأدب.

\* غريماس (= الجيرداس جوليان) 1917

باحث فرنسي في علم الدلالة والسردية، صدرت له كتب منها وعلم الدلالة البنيوي، 1966، وبحوث في شعرية الدلالة، 1972، وسيميائية السرد والنص، 1973، والعلامة، اللغة، الثقافة، 1971

\* فاولر (= روجر)

باحث في حقل السردية واللسانيات والنقد الأدبي من كتبه والأسلوب والبنية في الأدب، ومعجم

- المصطلحات النقدية الحديثة، 1973، وواللسانيات والرواية، 1977.
  - فراي (نورثروب)
- باحث كندي يعنى بالأداب الاسطورية، من كتبه، وتشريح النقد، 1957 و وخرافات الهوية: دراسات في الاسطورة الشعرية، 1963، وسلطات الخيال، 1966 و والدرب الضيق: بحوث حول السياق الاجتماعي للنقد الادبي، 1971 و والنية العنيدة أبحاث حول النقد والمجتمع، 1970، والشفرة، العظيمة: الدراة والادب، 1982.
  - فردمان (= نورمان)
- باحث في السربية والنقد الأدبي، من بحوثه المعروفة دوجهة النظر في الرواية: تـطور المفهوم النقدي، 1967
  - # كرستيفا (= جوليا)
- باحثة بالغاربة، متيمة في فرنسا، وتكتب في حقول الدلالة والتأويل، من كتبها وأبحاث في تحليل المعاني، 1970، والنص الروائي، 1970 و دثورة اللغة الشعرية، 1974، ورحلة العلامات، 1975، وتعدية الكلمة، 1977، والحقيقة المجنونة، 1977، وحكم الرعب، 1980.
  - \* كلر (= جوناثان)
- باحث يعمل في حقل الدراسات البنيوية والتفكيك، من كتبه «الشعرية البنيوية» 1977، و «حول التفكيك: النظرية والنقد بعد البنيوية، 1986.

# كشاف مصادر البحث ومراجعه

## أولا: المصادر المعرفية

1 - المصادر الدينية

أ ـ القرآن الكريم

ب ـ علوم الدين (= تفسير +حديث + فقه + علم الكلام + دراسات قرآنية).

الأمدى (= سيف الدين أبو الحسن)

- منتهى السول في علم الأصول (القاهرة: مطبعة صبيح، د.ت).

الأشعري (= أبو الحسن علي بن إسهاعيل)

مقالات الإسلامين واختلاف المصلّين، تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد (القاهرة: مكتبة النهضة، 1950).

ابن تيمية (= تقي الدين أحمد)

ـ رفع الملام عن الاثمة الاعلام، تحقيق محمد حامد الفقي، مطبوع على هامش الانصاف للمرداري (القاهرة، مطبعة السنّة المحمدية، 1985).

ابن جماعة (= أبو إسحاق إبراهيم)

ـ تذكرة السامع والمتكلم في أدب العالم والمتعلم (حيدر آباد: المطبعة العثمانية 1353 هـ).

\_\_\_\_ إشارة .

أثرنا بغية كشف الأصول التي اشتقت منها مادة البحث، تصنيف المصادر حسب موضوعاتها، بدءاً بالمصادر المعرفية، بما فيها كتب علوم الدين والشاريخ والأدب والأمشال، مروراً بالمعجهات والفهارس ودوائر المعارف، وصولاً إلى النصوص الأدبية، حسب الأنواع القصصية التي وقفنا عليها من خرافة وسيرة ومقامة. وأضفنا إلى المصادر قائمة بمراجع البحث، عربية ومترجمة وأجنبية. وقد عملنا على تبويب كشّاف المصادر والمراجع، بما يسهل الأطلاع على طبيعة المادة التي غلت البحث، سواء في تحديد الأطر العامة له، أم المتون السردية التي كانت موضوعاً للتحليل الفني فيه.

ابن الجوزي (أبو الفرج عبد الرحمن)

- تلبيس إبليس، تحقيق عمد منير الدمشقى (القاهرة: مطبعة النهضة، 1928).

ـ كتاب القصاص والمذكرين، تحقيق مارلين سوارتز (ببروت: دار المشرق، 1971).

ابن حزم (أبو محمد علي الأندلسي)

ـ الإحكام في أصول الأحكام (القاهرة: مطبعة الإمام، د.ت).

- التقريب لحد المنطق والمدخل إليه بالألفاظ العاميّة والأمثلة الفقهيّة، تحقيق إحسان عباس (بيروت د.م، 1959).

ابن حنبل (أبو عبد الله أحمد بن محمد)

\_مسند أحمد (د.م، د.ت).

ابن الصلاح (= تقي الدين عثمان)

مقدمة ابن الصلاح، تحقيق عائشة عبد الرحمن (القاهرة، دار الكتب، 1974).

ابن عقيل (= أبو الوفاء عليّ بن محمد)

ـ كتاب الفنون، تحقيق جورج مقدسي (بيروت: دار المشرق 1971).

ابن القيسراني (أبو الفضل محمد بن طاهر المقدسي)

\_كتاب السياع، تحقيق أبو الوفا المراغي (القاهرة: لجنة إحياء التراث الإسلامي، 1970). ابن كثير (= عياد الدين أبو الفداء)

ابن كبير رد عهد المعين ابو المصادي . - فضائل القرآن، ذيل تفسير القرآن العظيم (بيروت: دار الأندلس، 1966).

ـ نهاية البداية في الفتن والملاحم، تحقيق محمد أبو عيبة (الرياض،مكتبة النصر، 1968).

ابن ماجة (= محمد بن يزيد)

ـ السنن، (القاهرة: د.ت).

أبو الحسين البصري (= محمد بن على)

ـ المعتمد في أصول الفقه، تحقيق محمد حميد الله (دمشق: المعهد العلمي الفرنسي للدراسات العربية، 1965).

أبه داود (= سليمان السجستاني)

\_ سنن أبي داود (القاهرة: مطبعة الحلبي، 1952).

أبو طالب المكى (= محمد بن علي)

\_قوت القلوب (القاهرة: المطبعة المصرية، 1932).

الباقلاني (= أبو بكر محمد بن الطيب)

\_ إعجاز القرآن، تحقيق أحمد صقر (القاهرة: دار المعارف، 1963).

التمهيد في الرد على الملحدة والمعطلة والرافضة والخوارج والمعترلة، تحقيق محمود محمد الخضيري ومحمد عبد الهادي أبو ريدة (القاهرة: مطبعة لجنة التأليف، 1947).

البخاري (= أبو عبد الله محمد بن إسهاعيل) \_ الصحيح (بيروت: دار القلم، 1987).

البخاري (= عبد العزيز)

- كشف الأسرار (مكتب الصنائع، 1307 هـ).

البستي (= أبو عبد الله بن رشيد)

- إفادة النصيح بالتعريف بالجامع الصحيح، تحقيق محمد بن الحبيب الخوجة، (تونس: الدار النونسية، د.ت).

البستى (= محمد بن حيان)

ـ كتاب المجروحين من المحدثين، تحقيق عزيز بك القادري (حيدر آباد: المطبعة العزيزية. 1970.

البيروني (= أبو الريحان محمد بن أحمد)

ـ في تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرذولة (حيدر آباد: المطبعة العثمانية، 1958).

البيهقي (= أبو بكر أحمد بن الحسين)

ـ معرفة السنن والأثار، تحقيق أحمد صفر (القاهرة: المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، 1960/

التميمي (= أبو منصور عبد القادر بن طاهر)

\_ أصول الدين (استانبول، مطبعة الدولة، 1928).

الجريري (= أبو الفرج معافى بن زكريا)

ـ الجليس الصاّلح الكافي والأنيس الناصح الشافي، تحفيق محمد مرسي الخولي (بيروت: عالم الكتب، 1981).

الخطاب (= بيروت: أبو عبد الله محمد)

\_ مواهب الجليل لشرح مختصر خليل (بيروت: دار الكتاب اللبناني، د.ت).

الخطيب البغدادي (= أبو بكر أحمد بن ثابت) \_تقييد العلم، تحقيق يوسف العش (دمشق: المطبعة الكاثوليكية، (1949).

ـ شرف أصحاب الحديث، تحقيق تحمد سعيد خطيب أوغلي (أنقرة: دار إحياء السنة النبوية، 1971).

ـ الكفاية في علم الرواية (حيدر آباد: 1938).

الرازي (= فخر الدين محمد بن عمر)

ـ المباحث المشرقية في علم الإلهيات والطبيعيات (طهران: مكتب الأسدي، 1966). الرماني (= أبو الحسن) والخطابي (= أبو سليهان) والجرجاني (عبد القاهر)

لرماني (= ابو الحسن) والخطابي (= ابو سليهان) والجرجاني (عبد القاهر) ـــ ثلاث رسائل في إعجاز القرآن، تحقيق محمد خلف الله ومحمد زغلول سلام (القاهرة: دار

المعارف، 1968).

الزمخشى (= أبو القاسم جار الله)

ً الكشافُ عن حقائق التنزيل وعيون الاقاويل في وجوه التأويل (القاهرة: مطبعة الحلبي، 1968). السخاوى (= شمس الدين محمد بن عبد الرحمن)

ـ فتح المغيث، تحقيق عبد الرحمن محمد عثبان (القاهرة: مطبعة العاصمة، 1969).

السهروردي (= أبو حفص عمرو بن محمد)

\_عوارف المعارف، مطبوع على هامش إحياء علوم الدين للغزالي (القاهرة: المكتبة التحارث، د.ت).

السيوطى (= جلال الدين عبد الرحمن)

\_ الاتقان في العلوم القرآن (القاهرة: مطبعة الحلبي، 1940).

ي ر بو بعد عدد بن إدريس) - الأم (القاهرة: مطبعة الكبرى، 1321 هـ).

الام (الفاهرة: مطبعة الخبرى، 1321 هـ).

\_ الرسالة، تحقيق أحمد عمد شاكر (القاهرة: المطبعة الحلبي، (1940). الطبرى (= أبو جعفر محمد بن حرير)

الطحاوى (= أبو جعفر أحمد بن محمد)

مشكلة الأثار (الهند: 1333 هـ).

الغزالي (= أبو حامد محمد)

ربي (م. بو محمد محمد) - إحياء علوم الدين (القاهرة: المطبعة التجارية، د.ت).

ـ إحياء علوم الدين (الفاهرة، الطبعة التجارية) د.ت).

ـ الإملاء عل إشكالات الإحياء، مطبوع على هامش إحياء علوم الدين. ـ فيصل التفوقة بين الإسلام والزندقة، تحقيق سليهان دنيا (الفاهرة: دار إحياء الكتب 1961.

- المستصفى من علم الأصول، تحقيق محمد حسن هيتو (دمشق، 1970).

القاضي عبد الجبار (= أبو الحسن بن محمد)

ـ المغنى في أبواب التوحيد والعدل، تحقيق أمين الخولي (القاهرة: وزارة الثقافة والإرشاد،

1960). الكرمان (= أحمد حميد الدين)

راحة العقل، تحقيق مصطفى غالب (بيروت: دار الأندلس، 1967).

المباركفوري (= أبو العلى عبد الرحمن)

ـ مقدمة تحفة الأحوذي، تحقيق عبد الرحمن بن عثمان القاهرة: مطبعة الفجالة، 1967).

المرداوي (= علاء الدين بن الحسن).

 الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف، تحقيق محمد حامد الفقي (القاهرة: مطبعة السنة المحمدة، 1958).

مسلم (= أبو الحسن بن ألحجاج)

- الصحيح (القاهرة: مطبعة الحلي، د.ت).

النعمان بن حيون (= القاضي النعمان)

ـ أساس التأويل، تحقيق عارف تامر (بيروت: دار الثقافة، 1960).

النمري (= ابن عبد الس

- بهجة المجالس وأنس الجالس وشحذ الذاهن والهاجس، تحقيق محمد مرسى الخولى (القاهرة: الدار الوطنية المصرية للتأليف والترجمة، درت).

ـ جامع بيان العلم وفضله وما ينبغي في روايته وحمله (القاهرة: المطبعة المنيرية، د.ت). النووي (= أبو زكريا محيى الدين)

ـ شرح صحيح مسلم (القاهرة: المطبعة المصرية، د.ت)

ـ المجموع: شرح المهذب (القاهرة: مطبعة العاصمة، د.ت).

النيسابوري (= أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم)

ـ معرفة علوم الحديث، تحقيق معظم حسين (حيدر أباد: المطبعة العثمانية، 1966).

النيسابوري (= نظام الدين الحسن بن محمد)

ـ تفسير غرائب القرآن ورغائب الفرقان، مطبوع على هامش جامع البيان للطبري.

الهروي (= على بن سلطان محمد)

\_مرقاة المفاتيح (باكستان: مكتبة امداد \_ ملتان، 1966).

الهندي (على المتقى علاء الدين)

ـ كنز العمال في السنن والأقوال (حيدر آباد: المطبعة العثمانية، 1958).

### 2 - المصادر التاريخيّة:

ابن الأثير (= أبو الحسن على بن أبي الكرم) ـ الكامل في التاريخ (بيروت: دار الفكر، 1978).

این ایاس (= عمد بن احد)

ـ بدائع الزهور في وقائم الدهور (بغداد: مكتبة التحرير، 1990).

ابن الجوزي (= أبو الفرج عبد الرحمن)

ـ المنتظم في تاريخ الملوك والأمم (حيدر آباد: المطبعة العثمانية، 1357 هـ).

ابن خلدون (= عبد الرحمن بن محمد)

ـ كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر (بيروت: دأر الكتاب اللبناني، 1968). - المقدمة (بروت: دار الفكر، د.ت).

ابن عساكر (= أبو القاسم على هبة الله)

ـ التاريخ الكبير، ترتيب عبد القادر أفندي (روضة الشام، 1330 هـ).

الجبرق (= عبد الرحمن)

ـ عجائب الآثار في الترجمة والأخبار (بيروت: دار الجبل: 1978).

الجرهمي (= عبيد بن سرية)

ـ أخبار عبيد بن شرية الجرهمي في أخبار اليمن وأشعارها وأنسابها ـ ملحق بكتاب التيجان لوهب بن منبه \_ (حيدر آباد: 1347 هـ).

السخاوي (= شمس الدين محمد بن عبد الرحمن)

- الاعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ، تحقيق فوانز روزنتال (بغداد: مطبعة العاني، 1963). السيوطي (= جلال الدين عبد الرحن)

عي (- جاري الدين عبد الرحم) - تاريخ الخلفاء، تحقيق محمد عي الدين عبد الحميد (القاهرة: مطبعة المدني، 1964).

- تاريخ المنطقة علين محمد على اللين عبد الحميد (القاهرة: مطبعة المدني، 1964). - حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم (القاهرة: دار

إحياء الكتب العربية، 1968). الطبرى (= أبو جعفر محمد بن جرير)

- تاريخ الرسل والملوك، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم (القاهرة: دار المعارف 1987).

المسعودي (= أبو الحسن بن علي)

ـ أخبار الزمان (بيروت: دار الأندلس، 1966)

ـ مروج الذهب ومعادن الجوهر (بيروت: دار الأندلس، 1973).

المقدسي (≈ مطهر بن طاهر) ـ البدء والناريخ، تحقيق كلمان هوار (باريس، 1899)

المقريزي ( تقى الدين أحمد بن على)

ـ المواعظ والاعتبار بذكر الخطّط والاثار (بيروت: الساحل الجنوب، (1959).

٣ - المصادر الأدبية (أدب + لغة + بلاغة + نقد)

الأبشيهي (= شهاب الدين محمد)

- المستطرف من كل فن مستظرف (د.م: دار الفكر، د.ت)

الأصبهاني (= أبو قاسم بن محمد الراغب) - محاضرات الأدباء في محاورات الشعراء والبلغاء (بيروت: مكتبة الحياة، د.ت).

الأصفهاني (= أبو الفرج)

ً ـ الأغاني (بيروت: دار الفكر، 1986).

ابن الأثير (= أبو الفتح ضياء الدين نصر الله)

ابن بسام الشنتريني (= أبو الحسن علي)

. الذُّخيرة في عاسن أهل الجزيرة، تحقيق إحسان عباس (لبيبا ـ تونس: الشركة العربية للكتَّاب، 1979).

ابن رشيق (= أُبو علي الحسن القيرواني)

المُعدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد
 (بيروت: دار الجبل، 1972).

ابن الصائغ (= عبد الرحمن يوسف)

ل مسلمين / خية تحقية أولي الالباب في صناعة الخط والكتباب، تحقيق هلال ناجي (تونس: دار بـو سلامة، 1967،

```
ابن قتيبة (= أبو محمد عبد الله بن مسلم)
```

ـ الشعر والشعراء (بيروت: دار العلم للملايين).

ـ عيون الأخبار (القاهرة: دار الكتب، 1928).

ـ المعارف، تحقيق ثروت عكاشة (القاهرة: دار الكتب، 1960).

ابن المدير (= إبراهيم) ـ الرسالة المذراء، تحقيق زكى مبارك (القاهرة: دار الكتب، 1931).

الثعالبي( = أبو منصور عبد الملك)

رو بولسور به المدال العصر، تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد الحميد

(القاهرة: مطبعة السعادة، 1956).

الصولي (= ابو بكر محمد بن يحيى) ـ كتاب الاوراق: اخبار الراضي بالله والمتقي لله، تحقيق ج. هيورث، دن (بيروت: دار المسيرة، 1979).

الجاحظ (= أبو عثمان عمرو بن بحر)

ـــ ر جبو عدت سرو بن به ر) ـــ البيان والتبيين، تحقيق فوزى عطوي (بيروت: دار صعب د.ت).

\_ الحيوان، تحقيق عبد السلام محمد هارون، (القاهرة: مطبعة الحلبي، د.ت). \_ رسائل الجاحظ، تحقيق عبد السلام محمد هارون (القاهرة: مكتبة الخانجي، د.ت).

الجرجاني (= عبد القاهر)

. أسرار البلاغة، تحقيق هـ. ريتر (استانبول: مطبعة وزارة المعارف، 1954).

ـ دلائل الإعجاز في علم المعاني، تحقيق محمد عبده (بيروت: دار المعرفة، 1978). الجرجاني (= عبد العزيز)

لجرجابي (-- عبد العريز) ـ الـوساطـة بين المتنبي وخصومـه، تحقيق محمد أبـو الفضل إبـراهيم وعلي البجاوي.

(القاهرة: مطبعة الحلبي، د.ت). الحصري (= أبو إسحاق إبراهيم)

. رَهُرُ الأَدَابُ وَثُمَرُ الْأَلِبابِ، صَبط زكي مبارك، تحقيق محمد محيي الدين عبد. الحمد (القاهرة: مطعة السعادة، 1953).

الحموى (= ابن حجة)

ري ( بين حبب) - ثمرات الأوراق في المحاضرات، مطبوعة على هامش المستطرف للأبيشهي).

السكاكي (= أبو يعقوب يوسف بن بكر)

القرطاجني (= أبو الحسن حازم)

- منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تحقيق محمد بن الحبيب الخوجه (تونس: دار الكتب الشرقية، 1966).

القلقشندي (= أبو العباس أحمد بن على)

صبح الأعشى في صناعة الإنشا (القاهرة: المطبعة الأميرية، د.ت).

الكلاعي (= أبو القاسم محمد)

- أحكام صنعة الكلام، تحقيق محمد رضوان الداية (بيروت: دار الثقافة، 1966).

المفرّي (= احمد بن محمد)

ـ نفع الطب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق إحسان عباس (بيروت: دار صادر، 1968ء

المكي (= العباس بن علي بن نور الدين)

- نزهة الجليس ومنية الأديب الأنيس (النجف الأشرف: المطبعة الحيدرية، 1967).

النويري (= شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب)

- نهاية الأرب في فنون الأدب (القاهرة: دار الكتب، 1949).

الوشَّاء (= ابو الطيب محمد بن إسحاق)

ـ الموشى (بيروت: دار صادر، 1965).

### 4 - كتب الأمثال

ابن عاصم (= المفضل بن سلمة)

. الفاخرة، تحقيق عبد العليم الطحاوي (القاهرة: وزارة الإرشاد القومي، 1960). النعالبي (= إبر منصور عبد المملك)

. النميل أو المحاضرة، تحقيق عبد الفتاح محمد الحلو (القاهرة: دار الكتب العربية، 1961). [196]

- ثمار القلوب في المضاف والمنسوب (القاهرة: المطبعة الظاهرية، 1908).

الزمخشري (= أبو القاسم جار الله) - المستقص من أمثال العرب، تحقيق محمد عبد المعيد خان، (حيدر آباد: المسطيعة العثمانية، 1962.

الميداني (= أبو الفضل أحمد بن محمد)

- مجمع الأمثال، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد (القاهرة: مطبعة السعادة، . 1959).

# 5 - كتب في موضوعات مختلفة

السكتواري (= علاء الدين علي)

ربي ر حارم الدين علي) - محاضرة الأوائل ومسامرة الأواخر (القاهرة: المطبعة الشرقية، 1311 هـ).

السنوسي (= محمد)

- الرحلة الحجازية، تحقيق علي الشنوفي (تونس: الشركة التونسية للتوزيع، 1981).

العسكري (= أبو هلال الحسن بن سهل)

- الأوائل، تحقيق محمد السيد الوكيل (المدينة المنورة. د. ت).

علي بن أبي طالب (= الإمام)

- نهج البلاغة، شرح محمد عبده (بيروت: مؤسسة الأعلى، د.ت).

الغزالي (= أبو حامد محمد)

- معيار العلم في فن المنطق (بيروت: دار الأندلس، 1978).

# ثانيا: المعجمات والفهارس ودوائر المعارف:

ابن خير الأشبيلي (= أبو بكر محمد)

ـ فهرسة ما رواه عن شيوخه، تحقيق فرانسشكة قـدارة زيـدين (بيـروت: دار الأفـاق الجديدة، 1979).

ابن منظور (= أبو الفضل جمال الدين)

لسور ر بواحد بيروت: دار صادر، د.ت). لا العرب (بيروت: دار صادر، د.ت).

ير سان العرب ربيروك. دار

ابن النديم (= محمد بن إسحاق)

ـ الفهرست، تحقيق رضا تجدد (طهران: 1971).

البستاني (= بطرس)

ـ دائرة المعارف (طهران: مؤسسة مطبوعاتي إسماعيليان، د.ت).

التهانوي (= محمد على الفاروقي)

ـ كشاف اصطلاحات الفنون، تحقيق لطفي عبد البديع (القاهرة: الهيئة العامة للكتاب،

.(1972).

الجوهري (= إسماعيل عبد حماد) ـ الصحاح، إعداد نديم مرعشلي وأسامة مرعشلي (بيروت: دار الحضارة العربية، 1974).

حاجى خليفة (= مصطفى بن عبد الله)

\_ كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، (بغداد: مطبعة المثنى. د.ت).

الزمخشري (أبو القاسم جار الله)

ـ أساس البلاغة (بيروت: دار صادر، 1965).

طاش كبري زادة (= أحمد بن مصطفى)

ـ مفتاح السعادة ومصباح السيادة (حيدر آباد: المطبعة العثمانية، 1977).

الفيروز آبادي (= مجد الدين محمد بن يعقوب)

۔ القاموس المحيط (بيروت: دار الجيل، د.ت 9. مصطفى (= إيراهيم)، الزيات (= أحمد حسن)، عبد القادر، = حامد)، النجار (= محمد على)

مستسى (- إبراميم)، الريات (- احمد حسن)، عبد العادر، - المعجم الوسيط (طهران المكتبة العلمية، د.ت).

ـ دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة محمد ثابت الفندي وآخرون (طهران: مطبعة جهان،

د. ت).

# ثالثا: النصوص:

## 1 - الخرافات والأسمار:

ابن ظفر (= أبو عبد الله محمد الطقلي)

\_ السلوانات في مسامرة الخلفاء والسادات، تحرير أحمد بن عبد المجيد (القاهرة: دار الثقافة، 1978).

# ابن المقفع (= عبد الله)

کلیلة ودمنة (تونس: دار بو سلامة، 1977).

المنجّد (= صلاح الدين) - عروس العرايس (بيروت: مؤسسة النراك العربي، 1959).

### مهدي (= محسن)

- ـ كتاب ألف ليلة وليلة من أصولة العربية الأولى (ليدن: بريل، 1984).
  - ـ ألف ليلة وليلة، 4 ج (بيروت: المكتبة الثقافية، 1979).
- ـ الحكايات العجيبة والأخبار الغربية، تحقيق هنس ويسر (بيروت: دار الكتاب العربي، 1956).
- مائة ليلة وليلة، دراسة وتحقيق محمود طوشونة (ليبيا ـ تونس: الدار الحربية للكتناب، 1979).
- ـ الأسفار الخمسة ـ بنجانترا ـ ترجمة عبد الحميد يونس (الكويت: مطبعة الحكومة، د.ت).

## 2 - السير :

## أ ـ سيرة الرسول:

ابن سيد الناس(= أبو الفتح محمد بن محمد)

ـ عيون الأثر في فنون المغازي والشمائل والسير (القاهرة: مكتبة القدس، 1356 هـ).

ابن هشام (= أبو محمد بن عبد الملك) \_ السيرة النبوية (بيروت: دار الجيل، 1975).

الحلبي (= على بن برهان الدين)

\_ إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون (القاهرة: مطبعة الاستقامة، 1962).

دحلان (= أحمد زيني)

\_ السيرة النبوية والآثار المحمدية، مطبوع على هامش إنسان العيون.

السهيلي (= عبد الرحمن)

\_ الروض الآنف في شرح السيرة النبوية، تحقيق عبد الرحمن الوكيـل (القاهـرة: مطبعـة النصر، د.ت).

الواقدي (= محمد بن عمر)

\_ المغازي، تحقيق مارسدن جونز (مطبعة جامعة اكسفورد، 1966).

### ب . التراجم:

ابن أبي أصيبعة (= موفق الدين أبو العباس)

\_ عيون الأنباء في طبقات الأطباء (بيروت: دار الفكر، 1987).

```
ابن الأثير (= أبو الحسن على بن أبي الكرم)
```

- أسد الغابة في معرفة الصحابة، تحقيق محمد إسراهيم البناء ومحمد أحمد عاشور (القاهرة: دار الشعب، درت).

ابن خلكان (= أبو العباس شمس الدين أحمد)

ـ وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تُحقيق إحسان عباس (بيروت: دار صادر، د.ت).

ابن سعد (= محمد بن سعد)

ر الطبقات الكبير، تحقيق ادوارد سخو (ليدن: مطبعة بريل، 1347-1347 هـ).

ابن سلام (محمد الجمحي)

\_ طبقات فحول الشعراء، شرح محمود محمد شاكر (القاهرة، مطبعة المدنى، د.ت).

ابن العماد (= أبو الفلاح عبد الحي الحنبلي)

ـ شذرات الذهب في أخبار من ذهب (بيروت: المكتب التجاري، د.ت).

الخطيب البغدادي (= أبو بكر أحمد بن ثابت) ـ تاريخ بغداد (بيروت: دار الفكر، د.ت).

ـ ناريح بعداد (بيروت: دار الفحر الذهبي (= شمس الدين محمد بن أحمد)

ـ تاريخ الإسلام وطبقات المشاهير والاعلام (مكتبة القدس، 1369 هـ).

ـ العبر في خبر من غبر، تحقيق صلاح الدين المنجّد (الكويت: دائرة المطبوعات والنشر، 1960).

ـ سير الأعلام النبلاء (بيروت: مؤسسة الرسالة، د.ت).

السبكى (= تاج الدين أبو نصر عبد الوهاب)

. طبقات الشافعية الكبري، القاهرة ك المطبعة الحسينية، د.ت).

السلمي (= أبو عبد الرحمن)

\_ طبقات الصوفية، تحقيق نور الدين شريبة (القاهرة: مكتبة الخانجي، 1969).

السيوطي (= جلال الدين عبد الرحمن)

\_ طبقات الحفاظ، تحقيق على محمد عبد الرحمن (بيروت ك مطبعة الاستقلال الكبرى، 1973).

الصفدي (= صلاح الدين خليل بن آيبك)

ـ الوافي بالوفيات، تحقيق هلموت ريتر (المانيا، فيسبادن: دار نشر شتاينر، 1962).

العسقلاني (= أحمد بن على بن حجر)

ـ تقريب التهذيب لخاتمة الحضاظ، تحقيق عبـد الـوهـاب عبـد اللطيف (بيـروت: دار المعرفة، 1975).

القفطى (= جمال الدين أبي الحسن على)

\_ أنباه الرواة على أنباه النحاة، تحقيق محمـد أبو الفضـل إبراهيم (القـاهرة: دار الكتب المصـ نه، 1950).

\_ تاريخ الحكماء (بغداد: مكتبة المثنى \_ القاهرة: مكتبة الخانجي).

النووي (= أبو زكريا محيى الدين) \_ تهذيب الأسماء واللغات (د.م، د.ت).

جـ . السير الموضوعية:

ابن الجوزي (= أبو الفرج عبد الرحمن)

\_ سيرة عمر بن الخطاب (د.ت، د.م).

ابن شداد (= بهاء الدين)

\_سيرة صلاح الدين - السيرة الحلبيّة، تحقيق جمال الدين الشيّال (القـاهرة: مطبعة الخانجي، 1962).

أبو فراس (= شهاب الدين المنيفي):

\_مناقب المولى سنان راشد الدين، تحقيق مصطفى غالب (بيروت، دار اليقظة العربية، 1967).

البدر العيني (= محمود بن أحمد)

\_ الروض العاطر في سيرة الملك الظاهر وططره تحقيق هانس أرنست (القاهرة: دار إحياء الكتب العربية، 1962).

البلوي (= أبو عبد الله بن محمد المديني)

\_ سيرة أحمد بن طولون، تحقيق محمد كرد علي (دمشق: المكتبة العربية، د.ت). الجوذري (= أبو على منصور)

\_ سيرة الأستاذ جؤفر، تحقيق محمد كامل حسين ومحمد عبد الهادي شعيـرة (القاهـرة: مطبعة الاعتماد، د.ت).

## د ـ السير الذاتية:

ابن خلدون (عبد الرحمن بن محمد)

\_ التعريف بابن خلدون ورحلته غرباً وشرقاً، تحقيق محمد بن تاويت، (القاهرة: مطبعة التأليف والترجمة، 1951).

ابن طفیل (= أبو بكر محمد)

\_ حي بن يقظان، تحقيق ودراسة فاروق سعد (بيروت: دار الأفاق الجديدة، 1978).

الصلح (= عماد) \_ اعترافات الشدياق في كتاب الساق على الساق (بيروت: دار الرائد العربي، 1982).

الغزالي (أبو حامد محمد)

 المنقذ من الضلال والموصل إلى ذي العزة والجلال، تحقيق جميل صليبا وكامل عياد (دمشق مطيعة الجامعة، 1956).

# هـ . السير الشعبيّة:

.. سيرة الأميرة ذات الهمة 70 ج (مصر: مطبعة شوقي، د.ت).

- سيرة بني هلال (بيروت المكتبة الثقافية د. ت).
- تغريبة بني هلال (بيروت: المكتبة الثقافية د.ت).
- سيرة سيف بن ذي يزن 17 ج (القاهرة: المطبعة الكبرى، 1294 هـ).
- ـ سيرة الظاهر بيبرس 50 ج (القاهرة: طبع عبد الحميد حنفي، د.ت).
- سيرة عنتر بن شداد 55 ج (القاهرة: المكتبة العلمية الحديثة، د.ت).

# 3 - المقامات :

ابن الجوزي (أبو الفرج عبد الرحمن)

ـ مقامات ابن الجوزي، تحقيق محمد نغش (القاهرة: دار فوزي للطباعة، 1980).

التلمساني (= شمس الدين عفيف)

 المقامة، تحقيق محمد سليم الأنسي، ملحقة بديوان محمد بن يوسف شهاب الدين الشيباني (بيروت: المطبعة الأدبية، 1310).

الجزري (= ابن الصيقل) ـ المقامات الزينيّة، تحقيق عباس مصطفى الصالحي (ببروت: دار المسيرة، 1980).

الحريري (= أبو القاسم بن على)

\_ مقامات الحريري (بيروت: دار صادر، 1965).

الزمخشري (= أبو القاسم جار الله)

\_شرح مقامات الزمخشري (بيروت: مكتبة الثقافة العربية، 1312 هـ).

السويدي (= أبو البركات جمال الدين عبد الله)

ـ مقامة الأمثال السائرة (القاهرة: مطبعة النيل، د.ت).

الشريشي (= أبو العباس أحمد بن عبد المؤمن)

 شرح مقامات الحريري، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم (القاهرة: المؤسسة العربية الحديثة، 1969).

الغزالي (= أبو حامد محمد)

- مقامات العلماء بين يدي الخلفاء والأمراء، تحقيق محمد جاسم الحديثي (بغداد: دار الحرية للطباعة، 1988).

الكازروني (= ظهير الدين)

مقامة في قواعد بغداد في الدولة العباسية، تحقيق كوركيس عواد وميخائيل عواد، مجلة المورد (بغداد ـ 1979) العدد 4 ص. 428.

الهمذاني (= بديع الزمان)

ـ شرح مقامات بديع الزمان الهمذاني، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد (بيروت: دار الكتب العلمية، 1979).

وجدی (= محمد فرید)

\_ الوجديات، تحقيق محمد عبد المنعم خفاجي وعبد العزيز شرف (بيروت: دار الكتاب اللبناني، 1982).

الورغي (= محمد بن أحمد)

\_مقامات الورغي ورسائله، تحقيق عبد العزيز الفيزاني (تـونس الدار التـونسية للنشـر،

الوهراني (= ركن الدين محمد بن محرز)

\_ مقامات الوهراني ورسائله، تحقيق إبراهيم شعلان ومحمد نغش (القاهرة: دار الكتاب العربي، 1968).

اليازجي (= ناصيف)

\_ مجمع البحرين (بيروت: دار صادر، 1961).

4 - نصوص قصصية وإخبارية أخرى:

ابن الجوزي (= أبو الفرج عبد الرحمن)

\_ ذم الهوى، تحقيق مصطفى عبد الواحد (القاهرة: مطبعة السعادة، 1962).

\_ صيد الخاطر، نشر محمد أمين الخانجي (القاهرة: مكتبة الخانجي، 1927).

ابن شهيد الأندلسي (= أبو عامر أحمد)

\_ , سالة التوابع والزوابع، تحقيق البستاني (بيروت: دار صادر، 1967).

ابن يوسف الكاتب (= أبو جعفر أحمد) \_ المكافأة، تحقيق أحمد أمين وعلى الجارم (القاهرة: المطبعة الأميرية، 1941).

أبو المطهر الأزدي (= محمد بن أحمد)

حكاية أبو القاسم البغدادي، نشر أدم متز (هيدلبرج: مطبعة كارل ونتر، 1902).

التنوخي (= أبو القاسم علي المحسن بن علي)

\_ الفرج بعد الشدة (بيروت: دار صادر، 1978). \_مشوار المحاضرة وأخبار المذاكرة، تحقيق عبود الشالجي (د.م، 1971).

التوحيدي (= أبو حيان) \_الإمتياع والمؤانسة، ضبط وشـرح أحمد أمين وأحمـد الزين (بيـروت: مكتبة الحيـاة،

الثعلبي (= ابن إسحاق أحمد بن محمد) \_ قصص الأنبياء المسمى بعرائس المجالس (القاهرة: المطبعة البهية، 1301 هـ).

المعري (= أبو العلاء)

. رسالة الغفران، تحقيق على شلق (بيروت: دار القلم، 1975).

رابعا: المراجع

1 - المراجع العربية:

إبراهيم (= عبد الله)

\_المناء الفني لرواية الحرب في العراق: دراسة لنظم السرد والبناء في الرواية العراقية

المعاصرة (بغداد: دار الشؤون الثقافية العامة، 1988).

ـ التفكيك: الأصول والمقولات (الدار البيضاء: دار عيون، 1990).

إبراهيم (= نبيلة)

ـ سيرة الأميرة ذات الهمة: دراسة مقارنة (الرياض دار المريخ، 1985).

إبراهيم (= نجيب اسكندر) ومنصور (= رشدى فام)

. التفكير الخرافي (القاهرة: مكتبة الأنجلو . المصرية، 1962)

الأسود (= نزار)

ـ الحكواتي في دمشق (مجلة المأثورات الشعبيّة، الدوحة 1990/18).

بدوى (= عبد الرحمن)

\_ الموت والعبقرية (الكويت: وكالة المطبوعات . بيروت: دار القلم).

البياتي (= عادل)

ـ الملاحم العربية (بغداد دار الجاحظ، 1986). الجابري (= محمد عابد)

ـ بنية العقل العربي (بيروت، الدار البيضاء، المركز الثقافي العربي، 1986).

- تكوين العقل العربي (بيروت، دار الطليعة، الدار البيضاء، المركز الثقافي العربي،

الحجاجي (= أحمد شمس الدين)

مصادر الراوى والرواية في السيرة الشعبيّة العربية (مجلة المأثورات الشعبية، الدوحة، . (1989/15

حسن (= محمد رشدی)

ـ أثر المقامة في نشأة القصة المصرية الحديثة (القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، . (1974

حسنين (= فؤاد)

ـ قصصنا الشعبي (القاهرة: مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، 1947).

خلوصى (= صفاء)

ـ دراسات في الأدب المقارن والمذاهب الأدبية (بغداد: مطبعة الرابطة 1957).

خورشيد (= فاروق)

ـ السير الشعبية العربية (القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1988).

دوجلاس (= فدوى مالطي)

ـ بناء النص التراثي (بغداد: دار الشؤون الثقافية، د.ت).

الدوري (= عبد العزيز)

ـ دراسة في سيرة النبي ومؤلفها ابن إسحاق (بغداد: مطبعة العاني، 1965).

ذهني (= محمود)

ـ سيرة عنترة (القاهرة: دار المعارف، 1979).

```
زكي (= أحمد كمال)
_ الفن القصصي في النراث العربي (مجلة الأداب _ بيروت 7-1989/8).
```

الزيات (= أحمد حسن)

ـ تاريخ الأدب العربي (القاهرة: لجنة التأليف والترجمة والنشر، 1942).

سعد (= فاروق)

\_ من وحي الف ليلة وليلة (بيروت: المكتبة التجارية، 1962).

سليمان (= موسى)

. ركى: - الأدب القصصى عند العرب (بيروت: دار الكتاب، 1969).

شيخو (≃ لويس)

ـ شعراء النصرانية (بيروت: مطبعة الأباء اليسوعيين، 1890).

الصالح (= صبحي)

ـ علوم الحديث ومصطلحه (بيروت: دار العلم للملايين، 1965).

صالح (= مدني)

ـ ابن طفيل وقصة حي ابن يقظان (بغداد: دار الشؤون الثقافية، 1989).

صمود (= حمّادي)

\_ الوجه والقفافي تلازم التراث والحداثة (تونس: الدار التونسية للنشر، 1988).

ضيف (= شوقي) \_ الترجمة الذاتية (القاهرة: دار المعارف.د.ت).

\_ المقامة (القاهرة: دار المعارف، د.ت).

طرشونة (= محمود)

\_ مدخل إلى الأدب المقارن وتطبيقه على ألف ليلة وليلة (تونس: مطابع الوحدة، 1986). عبد الدايم (= يحيى إبراهيم)

الترجمة الذاتية في الأدب العربي الحديث (القاهرة: مكتبة النهضة المصرية، 1975).

العمد (= هاني)

ـ دراسات في كتب التراجم والسير (عمان: المؤسسة الصحفيَّة الأردنية، 1981).

عواد (= مخائيل)

عوض (= يوسف نور)

ـ فن المقامات بين المشرق والمغرب (مكة المكرمة: مكتبة الطالب الجامعي، 1986).

فضل (= صلاح)

- تأثير الثقافة الإسلامية في الكوميديا الإلهية لدانتي (القاهرة: مؤسسة شبــاب الجامعـة، 1985).

```
فوزي (= حسين)
```

ـ حديث السندباد القديم (القاهرة: مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، 1943). القلماوي (= صهير)

ي ر معين مالف ليلة وليلة (القاهرة: دار المعارف، 1959).

القيسي (= نوري حمودي)

ـ محاولات في دراسة اجتماع الأدب (بغداد: دار الشؤون الثقافية، 1987).

الكك (= فيكتور)

ـ بديعات الزمان (بيروت: المطبعة الكاثوليكية، 1961).

كيليطو (= عبد الفتاح)

ـ الغائب (آلدار البيضاء: دار توبقال، د.ت).

مبارك (= زكى)

ـ النُّر الفني في القرن الرابع (بيروت: دار الجيل، 1985).

مرتاض (= عبد الملك)

. ـ ألف ليلة وليلة: دراسة سيماثية تفكيكية لحكاية حمال بغداد (بغداد: دار الشؤون الثقافية، 1989).

المرزوقي (= سمير)، شاكر (= جميل)

ـ مدخل إلى نظرية القصة (تونس: الدار التونسية للنشر، د.ت).

المقدسي (= أنيس) ـ نـطور الأساليب النشرية في الأدب العـربي (بيروت: دار العلم للمـلايين، 1982).

المنجد (= صلاح الدين)

ــ المنتقى من دراسات المستشرقين (القاهرة: لجنة التأليف والترجمة، 1955).

منقوش (= ثريا) \_ سيف بن ذي يزن بين الحقيقة والأسطورة (بغداد: دار الحرية، 1980).

يونس (= عبد الحميد)

ر بر . - الحكاية الشعبية (بغداد: دار الشؤون الثقافية).

ـ دفاع عن الفلكلور (القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب 1973).

ـ الهَلالية في التاريخ والأدب الشعبي (القاهرة: مطبعة القاهرة، 1956).

## 2 - المراجع المترجمة:

اوليري (= دي لاسي)

ُ \_ الفكر العربي ومركزه في التاريخ، تـرجمة إسمـاعيل البيـطار (بيروت: دار الكتــاب اللـناني، 1972).

بروب (= فلاديمير)

موروفولوجية الخرافة، ترجمة إبراهيم الخطيب (الدار البيضاء: الشوكة المغربية للناشرين المتحدين، 1986).

بروکلمان (- کارل)

- تاريخ الأدب العربي، ترجمة عبد الحليم النجار (القاهرة: دار المعارف د.ت).

بلاشير (- ريجيس

رو ديس - تاريخ الأدب العربي، ترجمة إبراهيم الكيلاني، دمشق وزارة الثقافة والإرشاد القومي، 1974ع.

تودروف (~ تزفتمان)

- الشَّمويّة، ترجمة شكري العبخوت ورجاء بن سلامة (الدار البيضاء: دار توبقال). جرونبارم ( جوسناف فون)

. بروجوم و جومسات مون) - خضارة الإسلام، ترجمة عبد العزيز توفيق جاويا، (القاهرة: مكتبة مصر، 1950).

جولة، سهير (١٠٠٠ جنتس)

- ما أهب النفسر الإمالامي، ترجمة عبد الحايم النجبار والقاهرة؛ مطيعة الخانجي، 1995 -

دير لاين (- فريدرش فون)

. . المتكابة الخرافية، ترجمة تيبلة إبراهيم والقاهرة: دار تهضة مصر، ١٩٥٥).

روزنتال (-- فرانز)

ـ مناهج العلماء المسلمين في البحث العلمي ، ترجمة أنيس فريحة (بيروت: دار الثقافة ، 1980 .

ستروس (- كلود ليفي)

ـ الانتربولوجيا البنيوية، ترجمة مصطفى صالح (دمشق: وزارة الثقافة والإرشاد القـومي، 1977).

سزكين (- فؤاد)

ـ تاريخ التراث العربي، ترجمة فهمي أبو الفضل (= القـاهرة: الهيئـة المصريـة العامــة للتألف 1971).

كوربان (هنري)

ـ تاريخ الفلسفة الإسلامية، ترجمة نصير مروة وحسن قبيسي (بيروت: دار عـويدات، 1966).

کیرزول (ادیث)

ـ عصر البنيوية، ترجمة جابر عصفور (بغداد: دار أفاق عربية، 1985).

لتفلت (= جاب) \_ مستويات النص السردي الأدبى، ترجمة رشيد بنحدو (مجلة آفـاق: المغــرب،

. (1988/9-8

ليديف (= فيكتور) . \_ أثر الموروث الشعبي للجنوب العربي في ألف ليلة وليلة، ترجمة حسن البياتي (بغذاد: دار الشؤون الثقافية، 1989).

مت: (= أدم)

\_ الأدب العربي، تعريب رفيق وناس وأخرون (تونس: الشركة التونسية لفنون الـرسم، 1979).

هورفتش (- يوسف)

\_ المغازي الأول ومالفوها، ترجمة حسين نصار (القاهرة: مطبعة الحلبي، 1949).

المراجع الأجنبية:

#### Chatman ( - seymour)

Story and Discourse (London: cornell universty press, 1978).

### Ching ( - Marvin), Haley ( - Michael), Limsford ( - Ronald) ed.

Ungustics perspectives on literature (Fondon, Routledge and Keagan paul, 1980).

Oillier (Fonathan)

On Diconstruction, (newyork: cornell university press, 1986.

Structuralist poetics (London, Routledge and Keagan paul, 1978)

#### Ducort ( - oswald), Fodorov ( - Ezvetan)

 Encyclopedic Dictionary of the sciences of language (London; Illions Kopkins um versity Press, 1979).

#### Fowler (- Roger)

lingusities and the novel (London-Newyork: Methuen, 1979).

#### Frye (~ Northrop)

Anatomy of criticism (Newjersey: Princeton: university press, 1973).
 Genette (~ Gerard)

#### Managala

- Narrative Discourse (Newyork: cornell university press, 1980).

#### Gerhardt (~ Min)

-The Art of story - Telling: Aliterary study of the thousand and one nights (1 ciden Brill, 1963).

#### Ghazoul ( Firial Jabouri)

- The Arabian Nights: Astructural Analysis (Cairo, 1980) Group 4.
- A General Retoric (London; Jhon Hopkins university press, 1981).

#### Hartmann (= R.R.k) Stork (= F.C)

Dictionary language and Linguistics (london: Applied science publisher, 1970).

#### Ong (= waiter)

- Orality and literacy (London-Newyork: Methuen, 1989).

#### Preminger (= Alex)

Princeton Encyclopedia of poetry and poetics (Princeton-New jersy: Princeton university press, 1974).

#### Scholes (= Ropert), Kelloge (= Ropert)

- The Nature of Narrative (London-Newyork: oxford university press, 1984).

### Scholes (= Robert)

-Strucuralism in literature (New Havan-London: yale university press, 1974).

Stevick (= Phillip)ed

- The Theory of the novel (London: Free press, 1967).

### Todorov (= Tzvetan)

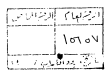
- The Poetics of Prose (oxford: Basil Blackwell, 1977).

#### Tompkins (= Lane) ed

- Reader-Response criticism (Londoni Johns Hopkins university Press, 1980).

### Wales (= Katie)

- Adictionary of Stylistics (London-Newyork: Longman).





# المحتويات

| 5  | قدمة                                                     | الم |
|----|----------------------------------------------------------|-----|
| 9  | خل: السردية: المفهوم والاتجاهات                          | . ي |
| 19 | اب الأول: الموجهات الخارجية للسرد العربي: استنطاق        |     |
| 21 | صل الأول: النظرية الشفاهية وتقييد المنطوق                |     |
| 21 | 1. الرؤية الكتابية للوجود                                |     |
| 26 | 2. الصوب وميتافيزيقيا المعنى                             |     |
| 33 | 3. ركائِر النظرية الشفاهية                               |     |
| 40 | 4. الْجُبِرُ ومعضَّلة الوضع                              |     |
| 43 | 5. أركان نظرية الإسنام                                   |     |
| 49 | نصل الثاني: الرؤية الدينية وهيمنة الأصول                 | الف |
| 49 | 1. القص: فضاء الدلالة الدينية                            |     |
| 52 | 2. الرسول وأحكام القيمة                                  |     |
| 55 | 3. القص: إشكالية الريادة الزمنية                         |     |
| 60 | 4. الصياعة النظرية لموقف الإسلام من القص                 |     |
| 59 | باب الثاني: الحكاية الخرافية: تشكل النوع والبنية السردية | ال  |
| 1  | فصل الأول: الخرافة: تشكل النوع القصصيي                   |     |
| 1  | 1. الخرافة: فضاء الدلالة                                 |     |
| 3  | 2. حديث الخرافة                                          |     |
| 8  | 3. التأليف الخرافي عند العرب                             |     |
| 2  | 4. ألف ليلة وليلة: معضلة الانتماء والتأليف               |     |
| 2  | فصل الثاني: البنية السردية للحكاية الخرافية              | ı   |
|    | 1. خرافة شهرزاد والحكاية الإطارية                        |     |
| 8  | 2. مظاهر ثنائية الراوي والمروي له                        |     |
| 80 | 3. بنية المروي الخرافي                                   |     |
| 16 | 4. الخرافة والبطل الخرافي                                |     |
|    |                                                          |     |

| 120                                                                       | <ol> <li>البنية السردية</li></ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|---------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 123                                                                       | الباب التَّالث: السيرة: تشكل النوع والبنية السرديَّة                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 125                                                                       | الفصل الأول: السيرة: تشكل النوع القصصيي                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 125                                                                       | 1. السيرة: فضاء الدلالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                           | 2. السيرة النبوية: الأصل الموجَّه                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                           | 3. أشكال السير العربية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                           | أ _ التراجم                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                           | ب ـ السير الموضوعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                           | جـ ـ السير الذاتية                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 136                                                                       | د _ السير الشعبيّة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 143                                                                       | الفصل الثاني: البنية السردية للسيرة الشعبية.                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                           | <ol> <li>وظائف الرواة:</li></ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                           | ۱ ـ وطائف الراوي المعارق لعرويه                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                           | ب _ وطانف الراوي المتماهي بمرويه                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                           | 2. بنية الوحدة الحجانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                           | د. بيه السخصية السيرية<br>4. نسيج البنية السردية                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                           | ٠٠٠ نسيج البية السرقية                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 172                                                                       | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 173                                                                       | الباب الرابع: المقامة: تشكل النوع والبنية السردية                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 175                                                                       | الفصل الأول: المقامة: تشكل النوع القصصيي                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 175<br>175                                                                | الفصل الأول: المقامة: تشكل النوع القصصيي                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 175<br>175<br>176                                                         | الفصل الأول: المقامة: تشكل النوع القصصيي                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 175<br>175<br>176<br>182                                                  | الفصل الأول: المقامة: تشكل النوع القصصيي.<br>1. المقامة: فضاء الدلالة.<br>2. تضاريس عصر قصصي.<br>3. إشكالة الريادة الإبداعة.                                                                                                                                                                                             |
| 175<br>175<br>176<br>182<br>185                                           | الفصل الأول: المقامة: تشكل النوع القصصي                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 175<br>176<br>182<br>185<br>187                                           | الفصل الأول: المقامة: تشكل النوع القصصي                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 175<br>176<br>182<br>185<br>187                                           | الفصل الأول: المقامة: تشكل النوع القصصي                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 175<br>176<br>182<br>185<br>187<br>193                                    | الفصل الأول: المقامة: تشكل النوع القصصي 1. المقامة: فضاء الدلالة 2. تضارير عصر تصصي 3. إشكالية الريادة الإبداعية 4. ثبات البنية التقليدية 5. محاولات تقريض البية التقليدية الفصل الثاني: البنية السردية للمقامة العربية 1 منة الاستلال السدى                                                                             |
| 175<br>176<br>182<br>185<br>187<br>193<br>196                             | الفصل الأول: المقامة: تشكل النوع القصصي 1. المقامة: فضاء الدلالة 2. تضارير عصر قصصي 4. إشكالية الريادة الإبداءية 5. محاولات تقريض البنية التقليدية 1 الفصل الثاني: البنية السردية للمقامة العربية 1. بنية الاستهلال السردي 2. الماء المفارق لمروب و براء العالم الغير                                                    |
| 175<br>176<br>182<br>185<br>187<br>193<br>196<br>201                      | الفصل الأول: المقامة: تشكل النوع القصصي 1. المقامة: فضاء الدلالة 2. تضارس عصر قصصي 4. إلى كالية الريادة الإبداعية 5. محاولات تقريض البنية التقليدية 1 الفصل الثاني: البنية السردية للمقامة العربية 1 بنية الاستهلال السردي 2. الراوي المفارق لمروية وبناء العالم الغني 3. الراوي المفارق لمروية وبناء العالم الغني       |
| 175<br>176<br>182<br>185<br>187<br>193<br>196<br>201<br>205               | الفصل الأول: المقامة: تشكل النوع القصصي المقامة: فضاء الثلالة                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 175<br>176<br>182<br>185<br>187<br>193<br>196<br>201<br>205<br>210        | الفصل الأول: المقامة: تشكل النوع القصصي 1. المقامة: فضاء الدلالة 2. تضارير عصر قصصي 4. ثبات البينة التقليدة 5. محاولات تقريض البينة التقليدية 1 الفصل المثاني: البينية السردية للمقامة العربية 1 بينة الاستهلال السردي 2. الراوي المفارل لمروي وبناء البالم الغني 3. البطل راويا 4. المرّف وبنية الحكاية 5. البطال راويا |
| 175<br>176<br>182<br>185<br>187<br>193<br>196<br>201<br>205<br>210        | الفصل الأول: المقامة: تشكل النوع القصصي المقامة: فضاء الثلالة                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 175<br>176<br>182<br>185<br>187<br>193<br>196<br>201<br>205<br>210<br>213 | الفصل الأول: المقامة: تشكل النوع القصصي 1. المقامة: فضاء الدلالة 2. تضارير عصر قصصي 4. ثبات البينة التقليدة 5. محاولات تقريض البينة التقليدية 1 الفصل المثاني: البينية السردية للمقامة العربية 1 بينة الاستهلال السردي 2. الراوي المفارل لمروي وبناء البالم الغني 3. البطل راويا 4. المرّف وبنية الحكاية 5. البطال راويا |