



رَفْعُ بعبر (لرَّحِمْ الْخِرْيِّ رُسُلِنَمُ (لِيْرُمُ لِلْفِرُوفِ رُسُلِنَمُ (لِيْرُمُ لِلْفِرُوفِ رُسُلِنَمُ (لِيْرُمُ لِلْفِرُوفِ www.moswarat.com

دبيب النماس

# جهوول تطبع مجفوظة

الطبَعة الأولى ١٤٢٦هـ - ٢٠٠٠م

رقم الإيداع : ٢٠٠٥ / ٢٠٠٥ الترقيم الدولي : 9 - 064 - 390 - 977

وَلِ رُرِبِي كَرِيبِ مَلِيبٍ مَلِيعٍ. نشِد. تؤنيع

فارسكور: تليفاكس ١٥٥٠ ١٤٤١٥٥٠ جـوال: ١٢٢٣٦٨٠٠٢ ٠

المنصورة : شارع جمـــال الدين الأفغـــاني هاتف : ٢٠٥٠٢٣١٢٠٦٨ ٠٠٠

رَفَحُ الْجَرَّي الْجَرِّي الْجَرِي الْجَرِّي الْجَرِي الْجَائِي الْجَرِي الْجَرِي الْجَرِي الْجَرِي الْجَرِي الْجَرِي الْجَا

ماً لیف مُگَرِّبِنَ (لِعُاہِیِنِ)

راجعه وقدم له عضيلة الشيخ : مُرْصِطْفِي (الْعُرُوكِ عضيلة الشيخ : مُرْصِطْفِي (الْعُرُوكِ

وَارُرانِين الْأَبْ



## بسم الله الرحمن الرحيم

## الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله

• وبعد:

فهذا مبحث جيدٌ ونافع من فضل الله، جمعه أخي في الله/ محمد زين العابدين \_ حفظه الله تعالى \_ يتعلق بالرياء وأحكامه، جمع فيه أخي محمد ما يتعلق بهذا الموضوع من آيات وأحاديث وآثار وأقوال المفسرين، وقد تحرى حفظه الله تعالى سلامة المادة المستدل بها وصحتها، وقد نظرت في هذا المبحث فألفيته نافعًا موفقًا أسأل الله أن يجازي كاتبه وجامعه وناشره خيرًا، وأن ينفع به الإسلام والمسلمين، وأن يجعله في سجل حسناته يوم يلقى ربه.

هذا، وصل اللهم على نبينا محمد وسلم والحمد لله رب العالمين

كتبه

أبوعبد الله/ مصطفى بن العدوي

رَفْعُ عِبَى لَالرَّحِيْ لِالْبَخِيْرِيُّ لِسُلِيْسَ لِالْفِرْ) لِالْفِرْدِورِ www.moswarat.com

## بسم الله الرحمن الرحيم

والحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين

دبيب النمسل (الريساء)

رَفَعُ عِبَى لِالرَّحِيْجِ لِالْبَخِيْرِيِّ لِسِّلِيْرَ لِالْفِرْدِورِ لِسِّلِيْرَ لِالْفِرْدِورِ www.moswarat.com

رَفَّحُ معِس الرَّحِيُ الْهُجَنَّي السِّكِيم الانْمُ الْإِدُو سِلِكِم الانْمُ الْإِدُو وكري www.moswarat.com

## المقدم\_ة

بسم الله الرحمن الرحيم والحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، قيل للحسن إن فلانا لا يعظ ويقول: أخاف أن أقول ما لا أفعل، فقال الحسن: (وأينا يفعل ما يقول؟ ود الشيطان لو ظفر بهذا، فلم يأمر بمعروف ولم ينه عن منكر) (1):

لئن لم يعظ العاصين من هو مذنب فمن يعظ العاصين بعـــد محمـد أما بعــد:

قال رَسُول الله صلى الله عليه وسلم: «الحَلاَلُ بَيِّنٌ وَالْحَرَامُ بَيِّنٌ، وَبَيْنَهُمَا مُشَبَّهَاتٌ لاَ يَعْلَمُهَا كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ، فَمَنِ اتَّقَى المُشَبَّهَاتِ اسْتَبْرَأَ لِدِينِهِ وَعِرْضِهِ، وَمَنْ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ كَرَاعٍ يَرْعَى حَوْلَ الجِمَى، يُوشِكُ أَنْ يُوَاقِعَهُ، أَلاَ وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكٍ مِقَى اللهُ فِي أَرْضِهِ مَحَارِمُهُ، أَلاَ وَإِنَّ فِي الجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِنَّ فِي الجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَا الجَسَدُ كُلُّهُ، أَلاَ وَهِى القَلْبُ»(١).

قال بعض الشراح: (هذا الحديث عليه نور النبوة، عظيم الموقع من الشريعة) وقال آخرون: (هذا الحديث: ثلث الإسلام) وبعضهم قال: (ربعه)، وآخرون خصوه بالتأليف وأحصوا له فوائد جمة.

ما أردت أن أشير إليه بذكر هذا الحديث قوله صلى الله عليه وسلم: «أَلاَ

<sup>(</sup>١) (٥٦ / لطائف المعارف).

<sup>(</sup>٢) صحيح: (٥٢ / الإيهان / البخاري) (١٥٩٩ / المساقاة / مسلم) كلاهما من حديث النعهان ابن بشير رضى الله عنه .

وَإِنَّ فِي الجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الجَسَدُ كُلُّهُ، أَلاَ وَهِى القَلْبُ» فالقلب درع المرء وصاد العدو عنه، فإذا تمكن الأخير سواء كان شيطانا جنيًّا أو شيطانا إنسيًّا أو هوى نفسيًّا من تحطيم هذا الدرع استسلمت سائر الأعضاء: عين ولسان وأذن وفرج، وإن تمكن هذا الدرع من صد العدو ودفعه سلمت سائر الأعضاء.

وهكذا فإن صلاح القلب مستلزم لصلاح سائر الجسد، وفساده مستلزم لفساده، فإذا كان ظاهر المرء فاسدًا، عُلم بالضرورة بأن قلبه على علة .

لذا كان للعبادات القلبية أثار نافعة في الدنيا قبل الآخرة، فهي تكسب المرء سكينة وطمأنينة، ولنأخذ مثلاً كالخشية : وهي الخوف والحذر - ولا تكون إلا من الله تعالى، قال الله عز وجل : ﴿ فَلا تَخْشُوا النَّاسَ وَاخْشُونِ ﴾ (")، وقال أيضا : ﴿ وَإِيَّايَ فَارُهَبُونِ ﴾ (نا وقال : ﴿ فَلا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (")، وكان النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «فَوَالله إِن لأَعْلَمُهُمْ بِالله وَأَشَدُّهُمْ لَهُ خَشْيَةً » (").

فإذا خاف المرء أميرا وخاف سلطانا وخاف وزيرا وحذر شرطيًّا وفلانا وآخر، أنى يكون له الهناء وأنى تكون له الطمأنينة والسكينة، أما إذا

<sup>(</sup>T)(33 / Illita).

<sup>(</sup>٤) (٤ / البقرة) : والرّهُبُ والرّهبة : الخوف ، وإياي فارهبون : أي خافون (١ / ٣٢٠ الجامع لأحكام القرآن).

<sup>(</sup>٥)(١٧٥ / آل عمران).

<sup>(</sup>٦) صحيح: (٦١٠١ / الأدب / البخاري) (٢٣٥٦ / الفضائل / مسلم) كلاهما من حديث عائشة رضى الله عنها.

خشي الله عز وجل: خاف أن يعاقبه إما في الدنيا وإما في الآخرة (١) فجزاؤه عند الله تعالى قربة في الآخرة وسكينة وأمن في الدنيا، قال الله عز وجل: ﴿الَّذِينَ قَالَ هُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيهَانا وَقَالُوا حَسْبُنَا الله وَنِعْمَ اللهِ وَنَصْلِ لمْ يَمْسَسْهُمْ سُوءٌ وَاتَّبَعُوا رِضُوانَ الله وَالله ذُو فَصْلِ عَظِيمٍ (١)، لما حذر الناس شيخ الإسلام واتّبعُوا رِضُوانَ الله وَالله ذُو فَصْلِ عَظِيمٍ اللهِ الله الله الله والله تعالى كان رده (ماذا يفعل أعدائي بي، أنا سجني خلوة، ونفيي سياحة، وموتي شهادة) وقد مدح الله تعالى المؤمنين بخوفهم منه عز وجل فقال: ﴿يَخَافُونَ رَبَّهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ (١).

وهكذا سائر العبادات القلبية تكسب المرء سكينة وطمأنينة في الدنيا والآخرة، وعلى العكس من ذلك الآثام القلبية، فهي أشد خطورة عليه من غيرها لأنها تفسد عليه دنياه قبل آخرته، فهي تتسلل إلى القلب بسهولة حتى إذا تمكنت منه أسرته، وصعُب عليه بعد ذلك التخلص منها حتى تهلكه.

ولا شك أن أشد هذه الآثام القلبية خطورة الشرك بالله عز وجل لأنه يهلك الإنسان فيأكل حسناته التي ظن أنه اكتسبها في الدنيا، ولا يذر منها حسنة واحدة تنفعه في الآخرة ثم يكب في النار .

والشرك نوعان: شرك أكبر وشرك أصغر؛ أما الشرك الأكبر فهو اتخاذ الله تعالى بأن يدعوه أو يرجوه أو يخافه أو يحبه كمحبة الله عز وجل أو يذبح

<sup>(</sup>٧) ولهذا قيل: ليس الخائف الذي يبكي ويمسح عينيه ، بل الخائف الذي يترك ما يخاف أن يعذب عليه ، قال أبو علي الدقاق: دخلت على أبي بكر بن فورك رحمه الله عائدا ، فلما رآني دمعت عيناه ، فقلت له (إن الله يعافيك ويشفيك) فقال لي: (أترى أني أخاف من الموت ، إنها أخاف عما وراء الموت) (٤/ ٢٥٠ الجامع لأحكام القرآن).

<sup>(</sup>٨) (١٧٣: ١٧٣ / آل عمران).

<sup>(</sup>٩) (٥٠) النحل).

له أو ينذر (١٠):

والشرك فاحذره فشرك ظاهر ذا القسم ليس بقابل الغفران وهو اتخاذ الند للرحمن أيسًا كان من حجر ومن إنسان يدعوه أو يرجوه ثم يخافه (۱۱ ويجبه كمحبة الديان

وأما الشرك الأصغر: قال العلامة ابن القيم رحمه الله (كيسير الرياء، والتصنع للخلق، والحلف بغير الله تعالى، وقول الرجل للرجل: ما شاء الله وشئت وهذا من الله ومنك وأنا بالله وبك وما لي إلا الله وأنت وأنا متوكل على الله وعليك ولولا الله وأنت لم يكن كذا وكذا، وقد يكون هذا شركا أكبر بحسب حال قائله ومقصده) (١٠).

وأهم أبواب الشرك الأصغر الرياء وما يلحق به من يسير الرياء والتصنع للخلق والسمعة والعمل لغرض من الدنيا كأجر أو منفعة، عن رافع بن خديج رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر؟ قال: "الرياء، عليكم الشرك الأصغر؟ قال: "الرياء، يُقالُ لمنْ يفعلُ ذلكَ إذَا جَاء النَّاسُ بأعمالِهم اذهَبُوا إلى الَّذِين كُنتمْ تُراءُون فَاطلُبوا ذلكَ عندهم" (١٢)، وعن شداد بن أوس رضي الله عنه قال: (كنا نعد الرياء على

<sup>(</sup>١٠) (٣٢٠/ الكواشف الجلية).

<sup>(</sup>١١) العلامة ابن القيم رحمه الله.

<sup>(</sup>۱۲) (۳۰٤، ۳۰۰ فتح المجيد).

<sup>(</sup>١٣) صححه الألباني (١٥٩ / الصحيحة) ، وجود إسناده المنذري (١ / ٦٩ الترغيب) ، وقال العراقي في تخريج الإحياء (رجاله ثقات) ، وقال الهيثمي (ورجاله رجال الصحيح) (١ / ٢٠ مجمع الزوائد) : (٤ / ٢٥٣ الطبراني في الكبير) من حديث رافع بن خديج رضي الله عنه ، وفي مسند أحمد (٥ / ٤٢٨) والشعب للبيهقي (٥ / ٣٣٢) كلاهما من حديث محمود ابن لبيد رضي الله عنه : له صحبة ومختلف في سماعه من النبي صلى الله عليه وسلم ، قال الحافظ (صحابي صغير وجل روايته عن الصحابة) (١ / ٢٢٥ التقريب) .

عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم بالشرك الأصغر) أن وعن أبي سعيد الحدري رضي الله عنه قال : خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم ونحن نتذاكر المسيح الدجال فقال : «ألا أُخبركم بها هو أُخوفُ عليكمْ عِندَي مِنَ المسيح الدَّجَال؟» قلنا : بلى، فقال : «الشَّركُ الحَفيُّ أَنْ يَقُومَ الرَّجلُ يُصلِّي فَيزيِّن صَلاَته لما يَرَى مِن نَظَر رَجُل ( \* ) .

قال الطيبي - رحمه الله - في الرياء: (وهو من أضر غوائل النفس وبواطن مكايدها يبتلى به العلماء والعباد والمشمرون عن ساق الجد لسلوك طريق الآخرة فإنهم مهما قهروا أنفسهم وفطموها عن الشهوات وصانوها عن الشبهات عجزت نفوسهم عن الطمع في المعاصي الظاهرة الواقعة على الجوارح فطلبت الاستراحة إلى الظاهر بالخير وإظهار العلم والعمل فوجدت مخلصا من مشقة المجاهدة إلى لذة القبول عند الخلق ولم يقتنع باطلاع الخالق تبارك وتعالى وفرحت بحمد الناس ولم تقنع بحمد الله وحده فأحبت مدحهم وتبركهم بمشاهدته وخدمته وإكرامه وتقديمه في المحافل فأصابت النفس في ذلك أعظم اللذات وأعظم الشهوات وهو يظن أن حياته بالله تعالى وبعباداته وإنها حياته هذه الشهوة الخفية التي تعمى عن دركها العقول النافدة قد أثبت

<sup>(</sup>١٤) صححه الألباني (٣٥/ صحيح الترغيب)، وصححه الحاكم وقال (هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه) (٤/ ٣٦٥ المستدرك)، ووافقه الإمام الذهبي: (٧/ ٢٨٩ الطبراني في الأوسط بلفظ: الشرك الأكبر بدلا من: الشرك الأصغر) (٣/ ٢٣٠ الشاميين) جميعهم من حديث شداد بن أوس رضى الله عنه.

<sup>(</sup>١٥) حسنه الألباني (٣٠ / صحيح الترغيب) ، وقال الحاكم (صحيح الإسناد ولم يخرجاه) (١٥) حسنه الألباني (٣٠ / صحيح الترغيب) ، وقال الجوصيري في زوائد (إسناده حسن) ، وقال البوصيري في زوائد ابن ماجه (إسناده حسن) : (٤٠٠٤ / الزهد / ابن ماجه) (٣ / ٣٠ أحمد في المسند) جميعهم من حديث أبي سعيد رضي الله عنه .

اسمه عند الله من المنافقين وهو يظن أنه عند الله من عباده المقربين وهذه مكيدة للنفس لا يسلم منها إلا الصديقون ولذلك قيل آخر ما يخرج من رءوس الصديقين حب الرياسة) (١٦).

وقال الغزالي رحمه الله: (لا يستطيع أحد أن يقمع الرياء إلا بمجاهدة شديدة ومكابدة لقوة الشهوات) (١٠٠):

ولأبي العتاهية:

كُلنا نُكثِر الملامة للدنيا وكل بِحبها مفتونُ فإذا كان (الرياء) أخوف ما خافه النبي صلى الله عليه وسلم على الصحابة رضي الله عنهم، وهم من هم، وإذا كان أضر غوائل النفس عند العلماء والعباد والمشمرين عن ساق الجد، وهم من هم، فكيف الحال بنا؟

لذا كان من الأهمية بمكان أن يفرد للرياء وما يلحق به بحث مستقل في : تعريفه وصوره وأبوابه وذمه وأدلة تحريمه وحكمه وأسبابه ومظاهره وعلاجه والغلو فيه وما يظن أنه منه وليس منه وخوف السلف رحمهم الله منه وحكم مسائل متعلقة به : كحكم من دخل عليه الرياء ودفعه ومن ترك العمل خوفا من الرياء وإذا سر الإنسان بطاعته هل يعد مرائيا؟ وحكم من جهل الرياء وهل يبطل العمل المراءى به؟ وهل مجرد إظهار العبادة يعد رياء؟ وحكم إظهار الشعيرة لحث الناس عليها وحكم لباس الشهرة وحكم التعرف في المجالس وغير ذلك من المسائل التي فصلت فيها في سائر فصول البحث :

ومن يخطب الحسناء من غير أهلها بعيد عليه أن يفوز بوصلها

<sup>(</sup>١٦) (٤٧٢ : ٤٧٣ / تيسير العزيز الحميد).

<sup>(</sup>١٧) (٣/ ١٠ الإحياء).

وقد ألحقت السمعة والعمل لغرض من الدنيا كأجر أو منفعة وغير ذلك مما ألحقه العلماء بالرياء في سائر فصول الكتاب تمشيا مع ما انتهجه علماء السلف رحمهم الله في كتبهم وذلك لعدة أسباب:

(الأول) وحدة الأسباب التي تولد الرياء أو السمعة أو غيرهما مما ألحق بهما وكذا المظاهر التي يعرف من خلالها المرء أنه يعاني من مرض من هذه الأمراض.

(الثاني) وحدة الأثر والنتيجة المترتبة على هذه الأمراض.

(الثالث) وحدة الهدف والغاية من البحث في هذا الموضوع وهو علاج هذه الأمراض وبيان مدى خطورتها وتحذير الناس منها.

(الرابع) متابعة لما انتهجه علماء السلف في كتبهم، حيث ربطوا بين هذه الأمراض وأدرجوها تحت مسمى الرياء .

(الخامس) التعبير بالرياء من باب التعبير بالأغلب.

والله أسأل أن يوفقني لإتمام هذا العمل على الوجه الذي يجبه ويرضاه، وصلِّ اللهم وبارك على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وعلى آله وصحبه وتابعيهم بإحسان وسلم تسليها كثيرا.

# فصل في : تعريف الرياء

أولاً: الرياء لغةً:

مصدر: راءاه يرائيه رياءً ومراءاة (١٨).

ومادته (رأى) التي تدل على نظر وإبصار بعين أو بصيرة، ومنهم قولهم (راءى فلان) و (فعل ذلك رئاء فلان) و (رياء الناس) فالمعنى : يفعل شيئا ليراه الناس (۱۱)، وقال الحافظ ابن حجر رحمه الله : (الرياء مشتق من الرؤية) (۲۰).

وقول (استرأى الشيء): استدعى رؤيته، و (راءيت الرجل مراءاة ورياءً): أريته أني على خلاف ما أنا عليه (٢١).

وقول (هم رئاء) أي يقابل بعضهم بعضا، و (بيوتهم رئاء) أي متقابلة، و (تراءى القوم) أي: رأى بعضهم بعضا، و (فلان مني بمرأى ومسمع) أي حيث أراه وأسمع قوله، و (فلان يتراءى) أي ينظر إلى وجهه في المرآة (٢١٠)، ومنه قول الشاعر:

ليالي يلقى سرب دهماء سربنا ولسنا بجيران ونحن رئاء و (ترآى لي) و (تراءى لي): تصدى لي كي أراه، و (رأى المكان المكان): قابله حتى كأنه يراه، ومنه قول الله عز وجل: (فَلَمَّا تَرَاءَى الجَمْعَانِ قَالَ

<sup>(</sup>١٨) (٤ / ١٥ لسان العرب) (٤ / ١٨٥ سبل السلام).

<sup>(</sup>١٩) (٢ / ٤٧٢ : ٤٧٣ مقاييس اللغة).

<sup>(</sup>۲۰) (۲۰) فتح المجيد).

<sup>(</sup>٢١) (٤ / ١٥ لسان العرب).

<sup>(</sup>٢٢) (١ / ٩٦ مختار الصحاح).

أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ) (٢٠٠، أي رأى كل منهما الآخر، ومنه قول النبي صلى الله عليه وسلم : «إِنَّ أَهْلَ السَجَنَّةِ لَيَتَرَاءَوْنَ الغُرَفَ فِي الجَنَّةِ كَمَا تَتَرَاءَوْنَ الغُرَفَ فِي الجَنَّةِ كَمَا تَتَرَاءَوْنَ الكُوْكَبَ فِي الجَنَّةِ كَمَا تَتَرَاءَوْنَ الكُوْكَبَ فِي السَّمَاءِ» (٢٠٠) .

وكل ذلك من رؤية العين.

ويقال (استرأيت الرجل في كذا) أي استشرته، وكذا يقال (راءيته) أي استشرته، ومنه قول الشاعر:

فإن تك حين شاورناك قل لنا بالنصح منك لنا فيما نرائيكا والمعنى نستشيرك (٢١٠)، وقول (يسترأى فلان) مثل يستحمق (٢١٠).

وقول (ألم تر إلى فلان؟) و (ألم تر إلى كذا؟) : كلمة تقولها العرب عند التعجب من الشيء، وعند تنبيه المخاطب، ومنه قول الله عز وجل: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ الكِتَابِ ﴾ ('`` وقوله: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُزَكُّونَ أَنْفُسَهُمْ ﴾ ('`` ، وقوله: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا ﴾ ('`` وقوله: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ اللهِ عَلَيْهِمْ ﴾ ('`` وقوله: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ اللهِ عَلَيْهِمْ ﴾ ('`` وقوله: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ عَاجَّ إِبْرَاهِيمَ فِي تَوَلَّوْ اللهِ عَلَيْهِمْ ﴾ ('`` وقوله: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَّ إِبْرَاهِيمَ فِي

<sup>(</sup>۲۳) (۲۲/ الشعراء).

<sup>(</sup>٢٤) صحيح : (٦٥٥٥ / الرقاق / البخاري) (٢٨٣٠ / الجنة وصفة نعيمها / مسلم) كلاهما من حديث سهل بن سعد رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢٥) (٤ / ١٥ لسان العرب).

<sup>(</sup>٢٦) (١ / ٩٦ مختار الصحاح).

<sup>(</sup>۲۷) (۱٥/ النساء).

<sup>(</sup>۲۸) (۶۹ / النساء).

<sup>(</sup>۲۹) (۱۱/ الحشر).

<sup>(</sup>۳۰) (۱٤ / المجادلة).

رَبِّهِ ﴾ (٢١) : والاستفهام في الآيات للتعجب، و(تر) أي تنظر (٢٢) .

ويقال (مرآته) أي ظاهره، وفي المثل (تخبر عن مجهوله مراءاته) والمعنى ظاهره يدل على باطنه (تنه) ومنه قول النبي صلى الله عليه وسلم: «فَأَتَيْنَا عَلَى رَجُلٍ كَرِيهِ المُرْآةِ كَأَكْرُهِ مَا أَنْتَ رَاءٍ رَجُلاً مَرْآةً» (ته أي قبيح المنظر، و(الترئية) حسن البهاء وحسن المنظر، يقال (رجل حسن المرآى) (ته ، ومنه قول الله عز وجل: ﴿وَكَمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْنٍ هُمْ أَحْسَنُ أَثَاثًا وَرِئْيًا ﴾ (ته .

والوصف من ذلك : (قوم مراءون) و (رجل مراء) وسمي بذلك : لأنه يري الناس أنه يفعل ولا يفعل بالنية (۲۷٪ .

ثانيًا: الرياء اصطلاحا:

قال الحسن رحمه الله: (أصل الرياء حب المحمدة) (٢٠٠٠)، وقال القرطبي رحمه الله في تفسيره: (إظهار الجميل ليراه الناس، لا لاتباع أمر الله عز وجل) وقال في موضع آخر: (طلب ما في الدنيا بالعبادة وأصله طلب المنزلة في قلوب الناس) (١٤٠٠)، وقال الحافظ ابن حجر رحمه الله: (إظهار العبادة

<sup>(</sup>٣١) (٢٥٨ / البقرة).

<sup>(</sup>٣٢) (٥/ ٢٨٩، ٢٩٦ أيسر التفاسير).

<sup>(</sup>٣٣) (١ / ٩٦ مختار الصحاح).

<sup>(</sup>٣٤) صحيح : (٧٠٤٧/ التعبير / البخاري) من حديث سمرة بن جندب رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٣٥) (٤ / أم ا لسان العرب).

<sup>(</sup>٣٦) (٧٤/ مريم).

<sup>(</sup>٣٧) (٤ / ١٦ لسان العرب).

<sup>(</sup>٣٨) (١٥/ الأولياء).

<sup>(</sup>٣٩) (الجامع لأحكام القرآن).

<sup>(</sup>٤٠) (٢٠/ ١٦٦ الجامع لأحكام القرآن).

لقصد رؤية الناس لها فيحمدون صاحبها) (١١).

وقال الجُرجاني رحمه الله: (ترك الإخلاص في العمل بمراعاة غير الله فيه) (٢٤٠)، وقال الغزالي رحمه الله: (طلب المنزلة في قلوب الناس بإيرائهم خصال الخير، وهو مخصوص بحكم العادة بطلب المنزلة في القلوب بالعبادة وإظهارها، ومن ثم يكون الرياء المذموم شرعًا إرادة العباد بطاعة الله) (٢٠٠)، وقال الصنعاني رحمه الله: (أن يفعل الطاعة ويترك المعصية مع ملاحظة غير الله أو يجب أن يطلع عليها لمقصد دنيوي من مال أو نحوه) (٤٤٠)، وقال التهانوي رحمه الله: (حد الرياء: فعل الخير لإراءة الغير) (٤٤٠)، وقال الميتمي رحمه الله: (حد الرياء المذموم: إرادة العامل بعبادته غير وجه الله تعالى، كأن يقصد إطلاع الناس على عبادته وكماله، فيحصل له منهم نحو مال أو جاه أو يقصد إطلاع الناس على عبادته وكماله، فيحصل له منهم نحو مال أو جاه أو ثناء) (٢٤٠).

وقال الشيخ سليهان بن عبد الله رحمه الله في (شرح كتاب التوحيد): (أن يري الناس أنه يعمل عملاً على صفة وهو يضمر في قلبه صفة أخرى) (٧٤٠)، وقال في موضع آخر: (الإخلاص استواء أحوال العبد في الظاهر والباطن،

<sup>(</sup>٤١) (١١ / ٣٤٤ فتح الباري).

<sup>(</sup>٤٢) (١١٩ / التعريفات).

<sup>(</sup>٤٣) (٣/ ٢٩٧ الإحياء).

<sup>(</sup>٤٤) (٤ / ١٨٥ سبل السلام).

<sup>(</sup>٤٥) (٣/ ٢٠٧ : ٢٠٨ اصطلاحات الفنون).

والحد: التعريف، وحد الرياء: أي تعريف الرياء.

<sup>(</sup>٤٦) (١ / ٤٣ الزواجر).

<sup>(</sup>٤٧) (٤٦٤ / تيسير العزيز الحميد) الشيخ سليهان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب صاحب كتاب تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد : ولد في ١٢٠٠ هـ، وتوفي في ١٢٣٣ هـ.

والرياء أن يكون ظاهر العبد خيرًا من باطنه، أي لملاحظة الخلق والصدق في الإخلاص أن يكون باطنه أعمر من ظاهره) (١٩٠٠)، وقال الشيخ ابن العثيمين رحمه الله : ( أن يعبد الله ليراه الناس فيمدحوه على كونه عابدًا)(١٩٠٠).

وقيل الرياء: (فعل لا تدخل فيه النية الخالصة، ولا يحيط به الإخلاص) · · · · .

وقال الهيتمي رحمه الله: إذا أطلق لفظ الرياء \_ شرعا \_ فالمراد الرياء المذموم (وهو العبادة التي يراد بها غير وجه الله تعالى)، وقد يطلق الرياء على أمر مباح وهو طلب نحو المال والجاه والتوقير بغير عبادة، كأن يقصد بزينة لباسه الثناء عليه بالنظافة والطلاوة ونحو ذلك ووجه عدم الحرمة أنه ليس فيه ما في الرياء المحرم من التلبيس بالدين والاستهزاء برب العالمين، قال بذلك الغزالي في الإحياء والهيتمي في الزواجر وجملة من أهل العلم، وليس الأخير محل بحثنا لكونه مباحًا، وقد أشرنا له فيها بعد .

وقد سمى النبي صلى الله عليه وسلم الرياء الشرك الخفي: فقال: «الشركُ الحفيُّ أَنْ يَقُومَ الرَّجُلُ يُصلِّي فَيزيِّن صلاَته لما يَرى مِن نَظر رَجُل» (۱°)، وكذا سهاه شرك السرائر فقال: «أَيُّها النَّاس إِيَّاكم وشركَ السَّرائر» قالوا: يا رسول الله ما شرك السرائر؟ قال: «يَقُومُ الرجُل فَيُصلِّي فَيزيِّن صَلاَته جَاهدًا لما يَرَى مِن نَظر النَّاس إليهِ فَذَاك شرْكَ السَّرائِر» (۱°).

<sup>(</sup>٤٨) (٤٧٢ / تيسير العزيز الحميد).

<sup>(</sup>٤٩) (٧٤) القول المفيد).

<sup>(</sup>٥٠) (٣/ ٢٠٧ : ١٠٨ اصطلاحات الفنون).

<sup>(</sup>٥١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥٢) حسنه الألباني (٣١ / صحيح الترغيب) : (٢ / ٢٩١ البيهقي في الكبرى) من حديث جابر رضي الله عنه ، وفي صحيح ابن خزيمة (٩٣٧) ومصنف ابن أبي شيبة (٢ / ٢٢٧)

وسهاه الشرك لأن العمل الذي شابه لم يكن خالصا لله تعالى وإنها شاركه فيه غيره، وقول النبي صلى الله عليه وسلم الشرك الخفي : لأن صاحبه يظهر أن عمله لله عز وجل وأخفى في قلبه أنه لغيره أو أشرك معه فيه غيره فزين صلاته لأجله، وأما قوله شرك السرائر : لأنه يلازم سريرة المرء، ولا يجهر به علانية .

كلاهما من حديث محمود بن لبيد رضي الله عنه ، له صحبة ، ومختلف في سماعه من النبي صلى الله عليه وسلم ، قال الحافظ (صحابي صغير وجل روايته عن الصحابة) (١ / ٥٢٢ التقريب) .

# فصل في : تحريم الرياء وذمه

ذكر الذهبي الرياء ضمن الكبائر، وذكر أدلة ذلك من الكتاب والسنة وآثار السلف الصالح، وعده الهيتمي الكبيرة الثانية بعد الشرك بالله، وقال: (شهد بتحريمه الكتاب والسنة وانعقد عليه إجماع الأمة) وبعد أن أفاض في ذكر أدلة تحريمه قال: المعنى في تحريمه وكونه كبيرة وشركا مقتضيًا للعن أن فيه استهزاء بالحق تعالى، ومن ثم كان الرياء من كبائر الكبائر المهلكة وفيه أيضًا تلبيس على الخلق لإيهام المرائي لهم أنه مخلص مطيع لله تعالى وهو بخلاف ذلك (٢٥).

ولذلك سهاه النبي على الشرك الخفي وسهاه «شرك السرائر».

وذكر الرياء في الكتاب والسنة لم يأت إلا مذموما، والأدلة على تحريمه كثيرة جدًّا منها الصريح في التحريم ومنها ما ليس بصريح، ونسوق هذه الأدلة مع ذكر تعليقات العلماء بإيجاز شديد:

#### الأعمال بالنيات:

عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِئٍ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى دُنْيَا يُصِيبُهَا أَوْ إِلَى امْرَأَةٍ يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَى الْمَرَأَةِ يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَى الْمَرَأَةِ يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَى الْمَرَأَةِ يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَى اللهِ الْمَرَأَةِ يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

<sup>(</sup>٥٣) (١٥٤ / الكبيرة السابعة والثلاثين/ الكبائر للذهبي) (٢ / ٤٤ الزواجر للهيتمي).

<sup>(</sup>٤٥) صحيح : (٥٤ / بدء الوحي / البخاري) (١٩٠٧ / الإمارة / مسلم) كلاهما من حديث عمر رضى الله عنه .

والمقصود أن من قصد بهجرته وجه الله تعالى وقع أجره على الله تعالى، وإذا قصد بها عرضاً من الدنيا كهال أو سلطان أو امرأة يتزوجها، فحظه من هجرته ما أصابه من متاع الدنيا ولا نصيب له في الآخرة بهذه الهجرة:

ولله در إبراهيم بن أدهم حين قال:

نرقع دُنيانا بتمزيقِ ديننا فلا دِينُنا يبقى ولا ما نُرقعُ

من عمل عملاً أشرك فيه مع الخالق تبارك وتعالى غيره من المخلوقين:

قال الله عز وجل: ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحاً وَلا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً﴾ (°°):

قال الماوردي وعلماء التفسير: المعنى (لا يرائي بعمله أحدا)، قال عبدالواحد: لقيت الحسن فقلت: يا أبا سعيد، أخبرني عن الرياء أشرك هو؟ قال: نعم أما تقرأ ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ﴾؟ وتلا الآية (٢٠٠٠).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «قَالَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرَكَ فِيهِ

<sup>(</sup>٥٥) (١١٠ / الكهف) أورد الإمام الطبري رحمه الله (١٦ / ٤٦ جامع البيان) ، وكذا الإمام القرطبي رحمه الله (١١ / ٦٠ الجامع لأحكام القرآن) في سبب نزول الآية حديث: (قال رجل يا نبي الله إني أقف المواقف أبتغي وجه الله وأحب أن يرى موطني فلم يرد عليه شيئا حتى نزلت هذه الآية: ﴿فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة رَبّهِ أحدًا ﴿ : (٤ / ٣٦٦ المستدرك) (١ / ٣٤ الجهاد لابن المبارك) مرسلا عن طاوس عن النبي صلى الله عليه وسلم ، وصححه الحاكم موصولا عن طاوس عن ابن عباس رضي الله عنها وقال (صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه) (٢ / ١٢٢ المستدرك) ، وضعفه الألباني وقال (صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه) (٢ / ١٢٢ المستدرك) ، وضعفه الألباني

<sup>(</sup>٥٦) (١١/ ٦٠ الجامع لأحكام القرآن).

معي غيري تَرَكْتُهُ وَشِرْكُهُ» (<sup>٧٥)</sup> :

أي قصد به إرضاء غير الله من المخلوقين أو نيل تقديره .

عن الضحاك بن قيس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ الله عزَّ وجلَّ يقولُ أَنَا خَيرُ شَريكٍ فَمَن أَشرَكَ معي شَريكًا فَهو لشَريكي يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَخْلِصُوا أَعْهَالَكُم لله عزَّ وجلَّ فإنَّ اللهَ لاَ يَقبلُ مِن الأعهالِ إلاَّ مَا خَلصَ لهُ ولاَ تَقولُوا هَذا لله والرَّحم فإنَّها للرِّحم وليسَ لله مِنه شَيءٌ ولا تَقولُوا هَذا لله ولوُجوهِكم وليس لله مِنه شَيءٌ الاَّ مَا خَلصَ له ولوُجوهِكم فإنَّه لِوُجوهِكم وليس لله مِنه شَيءٌ الله مَنه شَيءٌ الله ولوُجوهِكم فإنه لِوُجوهِكم وليس لله مِنه شَيءٌ الله مَنه سُنه مَنه سُنه مِنه أَنه لِوُجوهِكم وليس لله مِنه شَيءٌ الله ولوُجوهِكم فإنه لِوُجوهِكم وليس لله مِنه شَيءٌ الله ولوُجوهِكم وليس لله مِنه شَيءٌ الله ولو المَنه الله ولو الله ولو المَنه ولو المَنه ولو المَنه الله ولو المَنه ولو المِنه ولو المَنه ولو المِنه ولو المَنه ولو المَنه

أول من تسعر بهم النار:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «إنَّ الله تَباركَ وتَعالَى إذَا كَان يَوم القِيامةِ ينزلُ إلى العِبادِ ليقضيَ بينهم وكلُّ أمةٍ جاثيةٌ فَأُولُ مَن يَدْعو بِهِ رجلٌ جَمَعَ القُرآنَ ورجُلٌ يَقتتِلُ في سَبيلِ الله ورجلٌ كثيرُ المالِ فيقولُ الله للقَارِئ ألم أعلمكَ مَا أَنزَلتُ علَى رَسُولي؟ قَال بَلى يا رَبِّ قال فَهَاذا عَملتَ فيهَا عَلمْتَ؟ قال كُنتُ أقومُ بهِ آنَاءَ اللَّيلِ وآنَاءَ النهار فيقولُ الله لَهُ كَذَبتَ عَملتَ فيها عَلمْتُ كَذَبتَ ويقولُ الله بَل أردتَ أَنْ يقالَ إِنَّ فُلانًا قَارئ فقدْ قيلَ وتقولُ لله الملائكةُ كذَبتَ ويقولُ الله له ألم أوسِّع عليكَ حتَّى لم أدعكَ تحتاجُ إلى أحد قَال بَلى يَا ربِّ قَال فَهاذا عَملتَ فِيهَا آتيتك؟ قال كُنت أصلُ الرَّحِم وأتصدَّقُ فيقولُ الله له كذبتَ ويقولُ الله تعالَى بلْ أردتَ أَنْ يُقالَ فيقولُ الله يَا ربِّ قَال فَهاذا عَملتَ فِيهَا آتيتك؟ قال كُنت أصلُ الرَّحِم وأتصدَّقُ فيقولُ الله له كذبتَ ويقولُ الله تعالَى بلْ أردتَ أَنْ يُقالَ

<sup>(</sup>٥٧) صحيح: (٢٩٨٥ / الزهد والرقائق/ مسلم) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعا. (٥٨) صححه الألباني وقال (صحيح لغيره) (٢٧٦٤ / الصحيحة) ، وقال المنذري في سنده (لا بأس به): (١ / ١٥ الدارقطني في سننه) من حديث الضحاك بن قيس رضي الله عنه . وفي مصنف ابن أبي شيبة (٧ / ١٣٧) موقوفا على الضحاك رضي الله عنه مرفوعا إلى النبي صلى الله عليه وسلم حكما .

فلانٌ جَوادٌ فقدْ قيلَ ذاكَ ويؤتَى بالَّذِي قُتلَ في سَبيلِ الله فيقولُ الله لهُ في مَاذا قتلتَ؟ فيقولُ الله تَعالى لهُ عَلَيْتُ وَقُولُ الله تَعالى لهُ كذبتَ وتقولُ الله بَلْ أردتَ أَنْ يُقال فلانٌ جريء فقدْ كذبتَ ويقولُ الله بَلْ أردتَ أَنْ يُقال فلانٌ جريء فقدْ قيلَ ذاكَ» ثم قال: «أولئِكَ الثَّلاثةُ أوَّل خَلقِ الله تُسعَّر بِهِم النَّارُ يَومَ القيامَة» (٥٠٠).

قال ابن عبد البر (وهذا الحديث فيمن لم يرد بعمله وعلمه وجه الله تعالى) (١٠٠).

فكما أن لحامل القرآن والمجاهد بنفسه والمتصدق بهاله أجر ما ليس لغيرهم، فكذلك يلزمهم من التحفظ ما لا يلزم غيرهم، هكذا قال العلماء وروي عن أبي جعفر محمد بن علي في قول الله تعالى : ﴿فَكُبْكِبُوا فِيهَا هُمْ وَالْغَاوُونَ ﴾ (١١)، قوله : (قوم وصفوا الحق والعدل بألسنتهم، وخالفوه إلى غيره) (١٢).

## من سَمَّعَ سَمَّعَ الله به:

عن ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم «مَنْ سَمَّعَ سَمَّعَ الله بِهِ وَمَنْ رَاءَى رَاءَى الله بِهِ» (٦٣).

قال الإمام النووي رحمه الله :قال العلماء : معناه : من راءى بعمله

<sup>(</sup>٥٩) صحيح : (١٩٠٥ / الإمارة / مسلم) واللفظ كها في سنن الترمذي (٢٣٨٢ / الزهد) ، وقد وهم الحاكم رحمه الله وقال : هذا حديث صحيح ولم يخرجاه (١٥٢٧ / المستدرك) وجميعهم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٦٠) (١ / ٣٦ الجامع لأحكام القرآن).

<sup>(</sup>٦١) (٩٤/ الشعراء).

<sup>(</sup>٦٢) (١ / ٣٨ الجامع لأحكام القرآن).

<sup>(</sup>٦٣) صحيح : (٢٩٨٦ / الزهد والرقائق / مسلم) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما ، (٦٤٩٩ / الرقاق / البخاري) من حديث جندب رضي الله عنه .

وسمعه الناس ليكرموه ويعظموه ويعتقدوا خيره سمع الله به يوم القيامة الناس وفضحه، وقيل: معناه: من سمع بعيوبه وأذاعها أظهر الله عيوبه، وقيل: أسمعه المكروه، وقيل: أراه الله ثواب ذلك من غير أن يعطيه إياه، ليكون حسرة عليه، وقيل معناه: من أراد بعمله الناس أسمعه الله الناس، وكان ذلك حظه منه (١٤٠).

وقال الحافظ ابن حجر رحمه الله: (وقيل: من قصد بعمله الجاه والمنزلة عند الناس ولم يرد به وجه الله فإن الله يجعله حديثًا عند الناس الذين أراد نيل المنزلة عندهم، ولا ثواب له في الآخرة، ومعنى (يرائي الله به): أي يطلعهم على أنه فعل ذلك لهم لا لوجهه، وقيل: المعنى من يرائي الناس بعمله أراه الله ثواب ذلك العمل وحرمه إياه)، وقال الخطابي رحمه الله: (معناه: من عمل عملاً على غير إخلاص، وإنها يريد أن يراه الناس ويسمعوه جوزي على ذلك بأن يشهره الله ويفضحه ويظهر ما كان يبطنه) (٥٠٠).

والقول الأول أرجح: دل على ذلك حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «مَا مِن عبدٍ يقومُ في الدُّنيا مَقامَ رياءٍ وسُمعةٍ إلاَّ سمَّع الله به على رءوسِ الخلائقِ يومَ القيامةِ» (٢٠٠)، وأيضا حديث أسامة رضي الله عنه قال صلى الله عليه وسلم: «يُؤْتَى بِالرَّجُلِ يَوْمَ القِيَامَةِ فَيُلْقَى في النَّارِ وَضِي الله عنه قال صلى الله عليه وسلم: «يُؤْتَى بِالرَّجُلِ يَوْمَ القِيَامَةِ فَيُلْقَى في النَّارِ وَضَي الله عنه قَلْ الله عليه وسلم: «يُؤْتَى بِالرَّجُلِ يَوْمَ القِيَامَةِ فَيُلْقَى في النَّارِ وَسَلَمَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ النَّارِ فَيَدُورُ مِهَا كَمَا يَدُورُ الجِمَارُ بِالرَّحَى فَيَجْتَمِعُ إلَيْهِ أَهْلُ النَّارِ

<sup>(</sup>٦٤) (٩ / ٣٤٣ صحيح مسلم بشرح النووي).

<sup>(</sup>٦٥) (١١ / ٣٤٥: ٣٤٥ فتح الباري).

<sup>(</sup>٦٦) حسنه الألباني وقال (حسن لغيره) (٢٧٥٣ / صحيح الترغيب) ، وقال في موضع آخر (٦٦) حسنه الألباني في الكبير) (٢ / ١٢٢ / ١١٩ الطبراني في الكبير) (٢ / ١٢٢ مسند الشاميين) من حديث معاذ رضى الله عنه .

فَيَقُولُونَ يَا فُلاَنُ مَا لَكَ أَلَمْ تَكُنْ تَأْمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ؟ فَيَقُولُ بَلَى قَدْ كُنْتُ آمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَلَآتِيهِ» (٢٠٠٠).

ولا مانع من أن يجتمع مع التسميع به في الآخرة فضحه في الدنيا معاملة له بنقيض مقصوده، بل الجمع أولى: روى البخاري رحمه الله حديث جَابِرِ بْنِ سَمُرَةَ رضي الله عنه قَالَ شَكَا أَهْلُ الكُوفَةِ سَعْدا إِلَى عُمَرَ رضي الله عنه فَعَزَلَهُ وَاسْتَعْمَلَ عَلَيْهِمْ عَبَّارا، فَشَكَوْا حَتَّى ذَكَرُوا أَنَّهُ لاَ يُحْسِنُ يُصَلِّى، فَأَرْسَلَ إِلَيْهِ فَقَالَ يَا أَبَا إِسْحَاقَ إِنَّ هَوُلاَءِ يَزْعُمُونَ أَنَّكَ لاَ تُحْسِنُ تُصلِّى، فَأَرْسَلَ إِلَيْهِ فَقَالَ يَا أَبَا إِسْحَاقَ إِنَّ هَوُلاَءِ يَزْعُمُونَ أَنَّكَ لاَ تُحْسِنُ تُصلِّى فَالَ أَبُو إِسْحَاقَ أَمَّا أَنَا وَالله فَإِنِّى كُنْتُ أُصَلِّي بِهِمْ صَلاَةَ رَسُولِ الله تُصلِّى قَالَ أَبُو إِسْحَاقَ أَمَّا أَنَا وَالله فَإِنِّى كُنْتُ أُصَلِّي بِهِمْ صَلاَةَ رَسُولِ الله

<sup>(</sup>٦٧) صحيح : (٢٩٨٩ / الزهد والرقائق / مسلم) (٣٢٦٧ / بدء الخلق / البخاري) كلاهما من حديث أسامة بن زيد رضي الله عنهما.

وأقتابه : أمعاؤه ، والاندلاق : خروج الشيء من مكانه .

وفي الباب أحاديث ضعيفة:

<sup>(</sup>لا تخادع الله فإنه من يخادع الله يخدعه الله ونفسه يخدع لو يشعر) قالوا يا رسول الله : وكيف يخادع الله قال (تعمل بها أمرك الله به ، وتطلب به غيره ، واتقوا الرياء فإنه الشرك وإن المرائي يدعى يوم القيامة على رءوس الأشهاد وبأربعة أسهاء : يا كافر يا خاسر يا غادر يا فاجر ، ضل عملك وبطل أجرك فلا اختلاق لك اليوم فالتمس أجرك ممن كنت تعمل له يا خادع) (١١ ، ١٤٤ / الذهبي في الكبائر) (١ / ٣٧ الجامع لأحكام القرآن) (الطبري في آداب النفوس) : من طريق عمرو بن عامر البجلي ، وهو مقبول لم أجد له متابعة ، فهو لين (٢ / ٥٨ التقريب) .

<sup>(</sup>يخرج في آخر الزمان رجال يختلون الدنيا بالدين يلبسون للناس جلود الضأن من اللين السنتهم أحلى من السكر وقلوبهم قلوب الذئاب يقول الله : أبي يغترون أم علي يجترئون ، فبي حلفت لأبعثن على أولئك منهم فتنة تدع الحليم فيهم حيران) (٢٤٠٤ / الزهد / الترمذي) من حديث أبي هريرة ، ضعفه الألباني وقال (ضعيف جدًّا) (١٣ / ضعيف الترغيب) ، وفي سنده يحيى بن عبيد الله وهو متروك ، ورماه الحاكم بالوضع (٢ / ٢٧١ / التقريب) .

صلى الله عليه وسلم مَا أُخْرِمُ عَنْهَا، قَالَ ذَاكَ الظَّنُّ بِكَ يَا أَبَا إِسْحَاقَ، فَأَرْسَلَ مَعَهُ رَجُلاً إِلَى الكُوفَةِ، فَسَأَل عَنْهُ أَهْلَ الكُوفَةِ، وَلَمْ يَدَعُ مَسْجِداً إِلاَّ سَأَلَ عَنْهُ، ويثني مَعْرُوفاً، حَتَّى دَخَلَ مَسْجِداً لِبَنِي عَبْسٍ، فَقَامَ رَجُلٌ مِنْهُمْ يُقَالُ لَهُ أُسَامَةُ بْنُ قَتَادَةً يُكْنَى أَبَا سَعْدَةً قَالَ أَمَّا إِذْ نَشَدْتَنَا فَإِنَّ سَعْداً كَانَ لاَ يُشِيرُ بِالسَّرِيَّةِ، وَلاَ يَقْسِمُ بِالسَّوِيَّةِ، وَلاَ يَعْدِلُ فِي القَضِيَّةِ، قَالَ سَعْدٌ (أَمَا وَالله لأَدْعُونَ بِثلاثٍ، اللهمَّ إِنْ كَانَ عَبْدُكَ هَذَا كَاذِباً، قَامَ رِيَاءً وَسُمْعَةً وَاللهُ لأَدْعُونَ بِثلاثٍ، اللهمَّ إِنْ كَانَ عَبْدُكَ هَذَا كَاذِباً، قَامَ رِيَاءً وَسُمْعَةً وَاللهُ عُمْرَهُ، وَأَطِلْ فَقْرَهُ، وَعَرِّضُهُ بِالفِتَنِ) وَكَانَ بَعْدُ إِذَا سُئِلَ يَقُولُ شَيْخُ وَاللهُ عُمْرَهُ، وَأَطِلْ فَقْرَهُ، وَعَرِّضُهُ بِالفِتَنِ) وَكَانَ بَعْدُ إِذَا سُئِلَ يَقُولُ شَيْخُ كَيِيرٌ مَفْتُونٌ، أَصَابَتْنِى دَعْوَةُ سَعْدٍ، قَالَ عَبْدُ المَلِكِ بن عمير فَأَنَا رَأَيْتُهُ بَعْدُ كَبِيرٌ مَفْتُونٌ، أَصَابَتْنِى دَعْوَةُ سَعْدٍ، قَالَ عَبْدُ المَلِكِ بن عمير فَأَنَا رَأَيْتُهُ بَعْدُ وَدُ سَقَطَ حَاجِبَاهُ عَلَى عَيْنَيْهِ مِنَ الْكِبَرِ، وَإِنَّهُ لَيَتَعَرَّضُ لِلْجُوارِي فِي الطُّرُقِ يَعْمُؤُهُ مَنَ النَّهُ بَعْدُ أَمُنَ اللهُ مَقَامَ رَاهُ وَسَمَع اللهُ به ثوبًا من النار، ومن لبس بأخيه المسلم ثوبًا ألبسه الله به ثوبًا من النار، ومن لبس بأخيه المسلم ثوبًا ألبسه الله به ثوبًا من النار، ومن قام بأخيه المسلم مقام سمعة ورياء أقامه الله مقام رياء وسمعة) (٢٠٥٠):

ألا إنها الدنيا نضارةُ أيكية هي الدار ما الآمال إلا فجائعٌ فكم سخنت بالأمس عينٌ قريرةٌ فلا تكتحل عينك فيها بعبرة

إذا اخضر منها جانب جف جانبُ عليها ولا اللذاتُ إلا مصائـــبُ وقرتُ عيون دمعُها اليوم ساكبُ على ذاهبِ منها فإنـك ذاهـــبُ

<sup>(</sup>٦٨) صحيح: (٥٥٥/ الأذان/ البخاري).

<sup>(</sup>٦٩) (١٥٧ / الصمت).

<sup>(</sup>۷۰) لابن عبد ربه .

## الشرك الأصغر:

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللهِ إِلَّا وَهُم مُّشْرِكُونَ ﴾ (٧١):

قال صاحب الظلال رحمه الله: مشركون سببًا من الأسباب مع قدرة الله تعالى في النفع أو الضر، مشركون في الدينونة لقوة غير قوة الله عز وجل، مشركون في رجاء يتعلق بغير الله من عباده على الإطلاق، مشركون في تضحية يشوبها التطلع إلى تقدير الناس، مشركون في جهاد لتحقيق نفع أو دفع ضرولكن لغير الله، مشركون في عبادة يلحظ فيها وجه مع وجه الله تعالى (۲۷).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: وهكذا حال من كان متعلقًا منها برياسة أو صورة أو نحو ذلك من أهواء معينة، إن حصل له رضي، وإن لم يحصل له سخط، فهذا عبد ما يهواه من ذلك وهو رقيق له، والرق والعبودية في الحقيقة هو رق القلب وعبوديته، فها استرق القلب واستعبده فهو عبده (٣٣).

وحال هذا يختلف عمن يرغب ويدعو الله عز وجل في حاجة من حوائج معيشته ليستعملها، لا يقدسها، كركوبة أو شربة أو طعمة أو سكنى وما إلى ذلك، فإذا تعلق قلبه بها انقلب حاله معها من الاستعمال إلى الاستعباد.

وعن رافع بن خديج رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : «إنَّ أخوفَ مَا أَخافُ عليْكُم الشِّركُ الأَصْغرُ» قالوا يا رسول الله : وما الشرك الأصغر؟ قال: «الرِّياءُ، يُقالُ لمنْ يفعلُ ذلكَ إذا جَاء النَّاس بأعهَالهم اذْهبوا إلى الَّذينَ كنتمْ تُراءونَ فاطلبوا ذلكَ عندَهمْ» (١٠٠٠).

<sup>(</sup>۷۱)(۱۰۱/ يوسف)

<sup>(</sup>۱۷)(٤/ ۲۰۳۳ الظلال)

<sup>(</sup>۷۳)(۲۰۹/ فتح المجيد)

<sup>(</sup>٤٤)سبق تخريجه .

وعن شداد بن أوس رضي الله عنه قال : (كنا نعد الرياء على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم بالشرك الأصغر) (°٬٬) .

وقد وضع شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله في كتابه (التوحيد) بابًا بعنوان : الخوف من الشرك، وبعد أن أورد الأدلة، قال : فيه مسائل : (الأولى) الخوف من الشرك، (الثانية) أن الرياء من الشرك، (الثالثة) أنه من الشرك الأصغر، (الرابعة) أنه أخوف ما يخاف منه على الصالحين.

والفرق بين الشركِ الأكبر والأصغر:

أولاً : أن الأكبرَ لا يُغفر لصاحبه، وأما الأصغر فرهن المشيئة .

ثانيا: الأكبر مُحبطٌ لجميع الأعمال، وأما الأصغر فلا يحبط إلا العمل الذي قارنه.

ثالثًا: الأكبر مخرج عن ملة الإسلام، وأما الأصغر فلا يخرج منها.

رابعا: صاحب الشرك الأكبر خالد في النار، وأما الأصغر فكغيره من الذنوب (٢٦٠).

الذين يمنون:

قال الله تعالى: ﴿ وَلا تَمْنُنْ تَسْتَكُثِرُ ﴾ ( ( ) وقال أيضا: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِاللَّهِ وَالأَذَى كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِئَاءَ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُ بِالله وَاليَوْمِ الآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثُلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ ثُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْدا ﴾ ( ( ) . واليَوْمِ الآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثُلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ ثُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْدا ﴾ ( ) .

<sup>(</sup>٧٥) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٧٦) (٣٢٢/ الكواشف الجلية).

<sup>(</sup>۷۷) (۲/ المدثر).

<sup>(</sup>۷۸) (۲٦٤ / البقرة).

الذين ينفقون أموالهم رئاء الناس:

قال الله عز وجل: ﴿وَالَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالْهُمْ رِئَاءَ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُونَ بِالله وَلا بِاللهُ عز وجل: ﴿وَالَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالْهُمْ رِئَاءَ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُونَ بِالله وَالسَّيْطَانُ لَهُ قَرِينا فَسَاءَ قَرِينا ﴾ (٢٧)، وقال أيضا: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِاللَّيِّ وَالأَذَى كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِئَاءَ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُ بِالله وَاليَوْمِ الآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَاللَّهُ مَا لَهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ عَمَالًا فَتَرَكَهُ صَلْداً ﴾ (٨٠٠):

فالمرائي ينفق ماله رغبة في الشهرة أو حب الثناء والحمد من الناس، أو إظهار فضله عليهم، لينال المنزلة في قلوبهم فيعظموه ويوقروه، فصدقته مردودة عليه.

قال العلامة ابن القيم رحمه الله: فمثله وبطلان عمله كمثل صفوان عليه تراب فأصابه وابل فتركه صلدًا لا شيء عليه، فإن الحجر في مقابلة قلب هذا المرائي والمان والمؤذي، فقلبه في قسوته عن الإيهان والإخلاص والإحسان بمنزلة الحجر، والعمل الذي عمله لغير الله تعالى بمنزلة التراب الذي على

<sup>(</sup>۲۸) (۲۹ النساء).

<sup>(</sup>٨٠) (٢٦٤ / البقرة).

قوله (صفوان): وهو الحجر الأملس: قال الكسائي (صَفوان واحد وجمعه صِفْوان) وقال الأخفش (صفوان يجوز أن يكون واحدًا للأخفش (صفوان بجع واحده صفوانة) وقال النحاس: صفوان يجوز أن يكون واحدًا لقول الله تعالى ﴿عليه تراب فأصابه وابل﴾ (٣/ ٢٧٢ الجامع لأحكام القرآن).

وقوله ﴿وابل﴾ : قال عكرمة رحمه الله : مطر شديد (باب الرياء في الصدقة / الرياء / البخاري معلقا).

وقوله ﴿صلدًا﴾ : قال ابن عباس رضي الله عنهما : ليس عليه شيء (باب الرياء في الصدقة/ الرياء / البخاري معلقًا) ، قال الكسائي رحمه الله (كل ما لا ينبت شيئًا) ، وقال النقاش رحمه الله (الأصلد الأجرد) وقال الإمام القرطبي رحمه الله (الأملس من الحجارة) (٣/ ٢٧٣ الجامع لأحكام القرآن) .

ذلك الحجر، فقسوة ما تحته وصلابته تمنعه من النبات والثبات عند نزول الوابل، فليس له مادة متصلة بالذي يقبل الماء وينبت الكلأ، وكذلك قلب المرائي ليس له ثبات عند وابل الأمر والنهي والقضاء والقدر، فإذا نزل عليه وابل الوحي انكشف عنه ذلك التراب اليسير الذي كان عليه، فبرز ما تحته حجرًا صلدًا لا نبات فيه، وهذا مثل ضربه الله سبحانه لعمل المرائي ونفقته، لا يقدر يوم القيامة على ثواب شيء منه أحوج ما كان إليه (١٨).

الذين إذا قاموا إلى الصلاة قاموا كسالى يراءون الناس:

قال الله عز وجل: ﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ الله وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلا يَذْكُرُونَ الله إِلَّا قَلِيلاً ﴾ (٢٠)، وقال أيضا: ﴿فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ، الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاتِهِمْ سَاهُونَ، الَّذِينَ هُمْ يُرَاءُونَ ﴾ (٢٠)، وقال عز وجل: ﴿وَلا يَأْتُونَ الصَّلاةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَى وَلا يُنْفِقُونَ يُرَاءُونَ ﴾ (٢٠)، وقال عز وجل: ﴿وَلا يَأْتُونَ الصَّلاةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَى وَلا يُنْفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَارِهُونَ ﴾ (٢٠).

أي إذا أبصرهم الناس صلوا، وإذا لم يروهم تركوا الصلاة، قال القرطبي رحمه الله : أي يرى الناس أنه يصلي طاعة وهو يصلي تقية كالفاسق يرى أنه يصلي عبادة وهو يصلي ليقال : إنه يصلي، وقال رحمه الله في موضع آخر: وصفهم بقلة الذكر لأنهم لا يذكرون الله بقراءة ولا تسبيح، وإنها يذكرونه بالتكبير، وقيل لأن الله تعالى لا يقبله، وقيل لعدم الإخلاص فيه (^^).

<sup>(</sup>٨١)(١/ ١٥٠ إعلام الموقعين).

<sup>(</sup>۸۲) (۱٤۲ / النساء).

<sup>(</sup>۸۳) (٤: ٦/ الماعون).

<sup>(</sup>٨٤) (٤٥/ التوبة).

<sup>(</sup>٨٥) (٢٠ / ١٦٦) (٥ / ٣٦٨) الجامع لأحكام القرآن.

الرجل يقاتل للأجرِ، ويقاتل ليذكر، ويقاتل ليرى مكانه:

قال عز وجل: ﴿وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بَطَرا وَرِئَاءَ النَّاسِ وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ الله ﴾ (٢٠٠)، قال القرطبي رحمه الله : يعني أبا جهل وأصحابه الخارجين يوم بدر لنصرة العير خرجوا بطرين مرائين صادين عن سبيل الله (٢٠٠).

وعن أبي مُوسَى الأشعري رضي الله عنه قَالَ: قَالَ أعرابي لِلنَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم: الرَّجُلُ يُقَاتِلُ لِيُرْى مَكَانُهُ، مَنْ عليه وسلم: الرَّجُلُ يُقَاتِلُ لِيُرْى مَكَانُهُ، مَنْ فِي سَبِيلِ الله؟ فَقَالَ: «مَنْ قَاتَلَ لِتَكُونَ كَلِمَةُ الله هِيَ العُلْيَا فَهوَ فِي سَبِيلِ الله» (^^^).

وعن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه: أن رجلاً جاء إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله أرأيتَ رجلاً غزا يلتمس الأجر والذكر ما له؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا شَيءَ لهُ» فأعادها عليه ثلاث مرات يقول له رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا شَيءَ لهُ» ثم قال: «لأ شيءَ لهُ» ثم قال: «إنَّ الله لاَ يقبلُ مِن العملِ إلاَّ مَا كَانَ لهُ خالصًا وابتُغِي بهِ وجهه» (٩٠٠).

<sup>(</sup>٨٦) (٧٤ / الأنفال).

<sup>(</sup>٨٧) (٨/ ٢٥ الجامع لأحكام القرآن).

<sup>(</sup>٨٨) صحيح: (٣١٢٦/ فرض الخمس / البخاري) (١٩٠٤ / الإمارة / مسلم) كلاهما من حديث أبي موسى رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٨٩) حسنه الألباني وقال (حسن صحيح) (٥٢ / الصحيحة): (٣١٤٠ / الجهاد / النسائي) (٣٤٨) / النسائي في الكبرى) (٨ / ١٤٠ الطبراني في الكبير) (٢ / ٢٥ الطبراني في الأوسط) جميعهم من حديث أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه .

وفي سنن أبي داود (٢٥١٦ / الجهاد) ومسند أحمد (٢ / ٢٩٠ ، ٣٦٦) والسنن الكبرى للبيهقي (٩ / ٢٩) وصحيح ابن حبان (٤٦٣٧) والمستدرك (٢ / ٩٥) جميعهم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ولفظه : أن رجلاً قال: يا رسول الله رجل يريد الجـهـاد

قال السندي رحمه الله: قوله (لا شيء له) أي: لا أجر له، وقوله (ابتغي) أي: طُلبَ (١٠٠).

وروي عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنها قوله: (إذا أجمع أحدكم على الغزو فعوضه الله رزقًا فلا بأس بذلك، وأما إن أعطي درهمًا غزا، وإن منع درهمًا مكث، فلا خير في ذلك).

وقال الإمام أحمد رحمه الله: (التاجر والمستأجر والمكاري أجرهم على قدر ما يخلص من نيتهم في غزواتهم ولا يكون مثل من جاهد بنفسه وماله لا يخلط به غيره) (١١).

# ﴿إذا لقوا الذين آمنوا قالوا آمنا، وإذا خلوا إلى شياطينهم ﴾:

قوله تعالى في شأن المنافقين : ﴿ وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنَّا وَإِذَا خَلَوْا إِلَى شَيَاطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّهَا نَحْنُ مُسْتَهْزِئُونَ ﴾ (٢٠) : أي مكذبون بها ندعى إلىه، وقيل ساخرون واختلف المفسرون في المراد بالشياطين في الآية : فقال ابن

في سبيل الله وهو يبتغي عرضًا من عرض الدنيا ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا أجر له فأعظم ذلك الناس وقالوا للرجل: عد لرسول الله صلى الله عليه وسلم فلعلك لم تفهمه فقال: يا رسول الله رجل يريد الجهاد في سبيل الله وهو يبتغي عرضًا من عرض الدنيا فقال: (لا أجر له) فقالوا للرجل: عد لرسول الله صلى الله عليه وسلم فقال له الثالثة فقال له: (لا أجر له) ، حسنه الألباني وقال: (حسن لغيره) (١٣٢٩ / صحيح الترغيب) ، وصححه الحاكم وقال: (صحيح الإسناد ولم يخرجاه) .

<sup>(</sup>۹۰) (۳/ ۳۲۷ شرح سنن النسائي).

<sup>(</sup>٩١) (٣٠/ جامع العلوم والحكم).

<sup>(</sup>٩٢) (١٤ / البقرة).

عباس رضي الله عنهما والسدي رحمه الله (هم رؤساء الكفر) وقال الكلبي رحمه الله (شياطين الجن) وقال القرطبي رحمه الله (شياطين الجن) وقال جمع من المفسرين (هم الكهان) وقال القرطبي رحمه الله (ولفظ الشيطنة الذي معناه البعد عن الإيهان والخير، يعم جميع من ذكر) (٩٣).

### كبر مقتا، من أمر بالمعروف ونهى عن المنكر لأجل الناس:

قال الله عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِم تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ، كَبُرَ مَقْتا عِنْدَ الله أَنْ تَقُولُوا مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ (٩٤).

وعن أسامة بن زيد رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يُؤْتَى بِالرَّجُلِ يَوْمَ القِيَامَةِ فَيُلْقَى فِي النَّارِ فَتَنْدَلِقُ أَقْتَابُ بَطْنِهِ فَيَدُورُ بِهَا كَمَا يَدُورُ الحِمَارُ بِالرَّحَى فَيَجْتَمِعُ إِلَيْهِ أَهْلُ النَّارِ فَيَقُولُونَ: يَا فُلاَنُ مَا لَكَ؟ أَلَمُ تَكُنْ تَأْمُرُ بِالمَعْرُوفِ وَتَنْهَى عَنِ المُنْكَرِ؟

فَيَقُولُ: بَلَى قَدْ كُنْتُ آمُرُ بِالمَعْرُوفِ وَلاَ آتِيهِ وَأَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ وَآتِيهِ (°°). قال الشاعر:

لا تنه عن فعل وتأتي مثله عارٌ عليك إذا فعلت عظيم

<sup>(</sup>٩٣) (١ / ٢١١ الجامع لأحكام القرآن).

<sup>(</sup>٩٤) (٢: ٣/ الصف).

<sup>(</sup>٩٥) سبق تخريجه .

وأقتابه : أمعاؤه ، والاندلاق : خروج الشيء من مكانه .

من تعلم العلم ليباهي به العلماء:

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنها قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لاَ تَعَلَّموا العلْمَ لِتُباهوا بهِ العُلماءَ ولاَ لَتُهاروا بهِ السُّفهاءَ ولا تخيرُوا بهِ المُجالسَ فمَنْ فعلَ ذلكَ فالنَّار النَّار» (٢٠٠).

(٩٦) حسنه الألباني (٢٠٥ / صحيح ابن ماجة) ، وقال الحاكم (إسناده صحيح) (١ / ١٦١ المقدمة / المستدرك) قال البوصيري في زوائد ابن ماجة (رجال إسناده ثقات) : (٢٥٥ / المقدمة / ابن ماجة) (٢٥٥ / العلم / الترمذي) (٧٧ / ابن حبان) جميعهم من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنها .

وفي مقدمة ابن ماجة (٢٥٣) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما ، وفي سند الأخير أبو كرب الأزدي وهو مجهول (٢ / ٣٥٢ التقريب) وكذا فيه حماد بن عبد الرحمن وهو ضعيف (١ / ١٥٦ التقريب) ، قال البوصيري في زوائد ابن ماجة (إسناده ضعيف) .

وفي المستدرك (١/ ١٦١) مرسلاً من حديث ابن جريج ، وفي سنن الدارمي (١/ ٩٢) مرسلاً من (١/ ٩٢) موقوفًا على ابن مسعود رضي الله عنه ، وفيه أيضا (١/ ١١٧) مرسلاً من طريق شهر بن حوشب وهو صدوق كثير الإرسال والأوهام (١/ ٢٦٨ التقريب) ، وفي سنن الدارمي أيضا (١/ ١١٨) ومصنف عبد الرزاق (٥/ ٢٨٥) مقطوعًا من قول مكحول ، وفي مسند الشاميين (٢/ ٢١٧) والمعجم الكبير للطبراني (٢٣/ ٢٨٤) كلاهما من حديث أم سلمة رضى الله عنها .

وفي سنن الترمذي (٢٦٥٤ / العلم) من حديث كعب بن مالك رضي الله عنه ، وفي سند الأخير إسحاق بن يحيى بن طلحة بن عبيد الله ضعفه يحيى بن سعيد والإمام أحمد وابن معين وابن المديني والبخاري ، وهو ضعيف تكلم فيه من قبل حفظه (١ / ٦٤ التقريب) (٥ / ٣٣ سنن الترمذي) .

وفي سنن ابن ماجة ( $70^{\circ}$  / المقدمة) من حديث حذيفة رضي الله عنه ، وفي سنده أشعث ابن سوار وهو ضعيف (1 / 70 التقريب) وكذا فيه بشير بن ميمون الواسطي وهو متروك متهم (1 / 70 التقريب) ، قال البوصيري في زوائد ابن ماجة (إسناده ضعيف) . وفي المعجم الكبير للطبراني (1 / 70) من حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه ، وفي سنده شهر بن حوشب وقد بينا وجه تضعيفه ، وفي مسند أحمد (1 / 100) مرسلاً من حديث عبد الله بن عبد الرحمن بن أبي حسين .

وفي رواية كعب بن مالك رضي الله عنه: «مَن طلبَ العلمَ ليجاريَ بهِ العلمَ ليجاريَ بهِ العلمَ العلمَ العلمَ العلماء أو ليماريَ به السُّفهاء أو يصرف به وجوه الناس إليه»: أي يطلب العلم بنية تحصيل الجاه والرئاسة، والتفاف العوام حوله.

قال الحافظ ابن رجب رحمه الله: لأن قصد التكبر على الخلق محرمٌ في نفسه فإذا استعمل فيه آلة الآخرة كان أقبح وأفحش من أن يستعمل فيه آلات الدنيا من المال والسلطان (١٠٠).

وقال سفيان الثوري رحمه الله، يحض على إخلاص النية في طلب العلم: «زينوا العلم والحديث بأنفسكم ولا تتزينوا به الأمه».

وقال شيخ الإسلام رحمه الله: (كثير من طلبة العلم ليس مقصودهم به إلا تحصيل رئاسة أو مال ولكل امرئ ما نوى، وأما أهل العلم والدين الذين هم أهله فهو مقصود عندهم لنفعه لهم وحاجتهم إليه في الدنيا والآخرة، ولهذا تجد أهل الانتفاع به يزكون به نفوسهم ويقصدون فيه اتباع الحق لا اتباع الهوى ويسلكون فيه سبيل العدل والإنصاف ويحبونه ويتلذذون به ويحبون كثرته وكثرة أهله وتنبعث هممهم على العمل به وبموجبه وبمقتضاه، بخلاف من لم

وقد حكم الشيخ الألباني رحمه الله على الحديث بالضعف أول الأمر (٦٢٤٦ / ضعيف الجامع)، ثم عدل عن ذلك إلى التحسين (٢٥٩ / صحيح ابن ماجة).

وللحديث شواهد تقويه: في سنن أبي داود (٣٦٦٤) وسنن ابن ماجة (٢٥٢ / المقدمة) ومسند أحمد (٢ / ٣٣٨) والمستدرك (١ / ١٦٠ ، ١٦١) وصحيح ابن حبان (٧٨) ومصنف ابن أبي شيبة (٥ / ٢٨٥) ومسند أبي يعلى (١١ / ٢٦٠ ، ٢٦١) جميعهم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه.

وفي سننُ الترمذي (هُ ٢٦٥ / العلم) وسنن النسائي الكبرى (٣ / ٤٥٧) كلاهما من حديث ابن عمر رضي الله عنهها .

<sup>(</sup>۹۷) (۳۱: ۳۲/ الكواشف الجلية) (۹۸) (۷/ ۲٤۳ سير الأعلام)

يذق حلاوته وليس مقصوده إلا مالاً أو رئاسة فإن ذلك لو حصل بطريقٍ آخر لسلكه وربها رجحه إذا كان أسهل عليه) (٩٩).

# من تعلم علمًا لا يتعلمه إلا ليصيب به عرضًا من الدنيا:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مَن تعلمَ علمًا مما يُبتغى بهِ وجهُ الله عزَّ وجلَّ لا يتعلَّمُه إلاَّ ليصيبَ بهِ عرضًا مِن الدُّنيا لم يجدْ عرفَ الجنَّة يومَ القيامةِ» ( ``` ' .

(٩٩)(٣٢/ الكواشف الجلية)

(۱۰۰) صححه الألباني وقال (صحيح لغيره) (۱۰۵ / صحيح الترغيب) ، وقال الحاكم (صحيح سنده ثقات رواته على شرط البخاري ومسلم ولم يخرجاه) (۱ / ١٦٠ ، ١٦١ ، ١٦١ ، ١٦١ ، ١٦١ ، ١٦١ ، ١٦١ المستدرك) ، وقال النووي (رواه أبو داود بإسناد صحيح) (٣٣٩ / رياض الصالحين) ، وقال الحافظ العراقي (إسناده جيد) (١ / ٢٧ تخريج الإحياء) : (٣٦٦٤ / العلم / أبي داود) (٢٥٢ / المقدمة / ابن ماجة) (٢ / ٣٣٨ أحمد في المسند) (٧٨ / ابن حبان) (٥ / ٢٥٥ ابن أبي شيبة) (١١ / ٢٦٠ ، ٢٦١ أبي يعلى) جميعهم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

#### وله شواهد عدة تقويه:

في صحيح ابن حبان (٧٧) وسنن ابن ماجة (٢٥٤) ومسند أحمد (١ / ١٩٠) والمستدرك (١ / ١٦١) جميعهم من حديث جابر رضي الله عنه بلفظ (من طلب العلم لغير الله أو أراد به غير الله فليتبوأ مقعده من النار).

وفي سنن الترمذي (٢٦٥٥ / العلم) وسنن ابن ماجة (٢٥٣ / المقدمة) وسنن النسائي الكبرى (٣ / ٤٥٧) جميعهم من حديث ابن عمر رضي الله عنهما ، وفي سنده خالد بن دريك وهو ثقة كان يرسل (١ / ١٦٦ التقريب) ولم يصرح بالتحديث ، قال البوصيري في زوائد ابن ماجة (إسناده ضعيف).

وفي سنن الترمذي (٢٦٥٤ / العلم) من حديث كعب بن مالك رضي الله عنه ، وفي سنده إسحاق بن يحيى بن طلحة بن عبيد الله ضعفه يحيى بن سعيد والإمام أحمد وابن معين وابن المديني والبخاري ، وهو ضعيف تكلم فيه من قبل حفظه (١ / ٦٤ التقريب)، وفي سنن ابن ماجة (٢٥٩ / المقدمة) من حديث حذيفة رضي الله عنه ، قال البوصيرى في زوائد ابن ماجة (إسناده ضعيف).

وعرف الجنة: أي ريحها، قال التروبشتي رحمه الله: (لأن العلماء الزاهدين إذا وردوا يوم القيامة، يجدون رائحة الجنة تقوية لقلوبهم، وتسلية لهمومهم، بقدر مراتبهم، وهذا البائس المبتغي للأغراض الفانية، تمنعه الأمراض الحادثة في دماغه من إدراك الروائح الطيبة، فلا يجد رائحة الجنة، ولا يهتدي لها لأمراض قلبه) (۱۰۱).

وقال الحافظ ابن رجب رحمه الله: (وهو من أشد الناس حسرة يوم القيامة حيث كان معه آلة يتوصل بها إلى أعلى الدرجات وأرفع المقامات، فلم يستعملها إلا في التوصل إلى أخس الأمور وأدناها وأحقرها فهو كمن معه جوهرة نفيسة لها قيمة فباعها ببعرة أو شيء مستقذر لا ينتفع به، فهذا حال من يطلب الدنيا بعلمه، بل أقبح وأقبح من ذلك من يطلبها بإظهار الزهد فيها فإن ذلك خداع قبيح جدا) (١٠٢٠).

وعن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: (يظهر هذا الدين حتى يجاوز البحار وحتى تخاض بالخيل في سبيل الله ثم يأتي أقوام يقرءون القرآن فإذا قرءوه قالوا قد قرأنا القرآن فمن أقرأ منا؟ من أعلم منا؟) ثم التفت إلى أصحابه فقال: (هل ترون في أولئك من خير؟) قالوا: لا، قال: (فأولئك منكم وأولئك من هذه الأمة وأولئك هم وقود النار)(١٠٠٠).

وفي المعجم الكبير للطبراني (٢٠ / ٦٦) من حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه ، وفيه أيضا (٣/ ٢٨٤) وفي مسند الشاميين (٢ / ٢١٧) من حديث أم سلمة رضي الله عنها . (١٠١) (١ / ١٣٧ تعليق محمد فؤاد عبد الباقى على سنن ابن ماجة) .

<sup>(</sup>١٠٢) (٣١) الكواشف الجلية).

<sup>(</sup>۱۰۳) صححه الألباني (۳۲۳۰/ الصحيحة) (٦/ ١٢١ الطبراني في الأوسط) (١٢ / ٥٥ أبو يعلى) من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، وفي سنده عبد الله بن زيد بن أسلم عن أبيه والأول صدوق فيه لين (١ / ٣١٣ التقريب) والثاني ثقة وكان يرسل (١ / ٢٠٨ التقريب) ، وفي مسند البزار (١٧٤) من حديث العباس رضى الله عنه ، وفي سنده

اتخاذ الخيل وربطها فخرًا وتكبرًا ورياءً :

عَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ - رضى الله عنه - عَنِ النّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ «الحَيْلُ لِثلاثَةٍ لِرَجُلٍ أَجْرٌ، وَلِرَجُلٍ سِتْرٌ وَعَلَى رَجُلٍ وِزْرٌ. فَأَمَّا الَّذِى لَهُ أَجْرٌ، فَرَجُلٌ رَبَطَهَا فِي سَبِيلِ الله، فَأَطَالَ هَا فِي مَرْجِ أَوْ رَوْضَةٍ، وَمَا أَصَابَتْ فِي طِيَلِهَا مِنَ المُرْجِ أَوِ الرَّوْضَةِ كَانَتْ لَهُ حَسَنَاتٍ، وَلَوْ أَنَّهَا قَطَعَتْ طِيلَهَا، فَاسْتَنَّتْ شَرَفا أَوْ الرَّوْضَةِ كَانَتْ لَهُ حَسَنَاتٍ، وَلَوْ أَنَّهَا قَطَعَتْ طِيلَهَا، فَاسْتَنَّتْ شَرَفا أَوْ شَرَفَيْنِ، كَانَتْ أَرْوَاثُهَا حَسَنَاتٍ، وَرَجُلٌ رَبَطَهَا تَعْنِيا وَسِتْرا وَتَعَفُّفا، لَمْ يَنْسَ حَقَّ الله يَسْقِيهَا، كَانَ ذَلِكَ لَهُ حَسَنَاتٍ، وَرَجُلٌ رَبَطَهَا تَعْنِيا وَسِتْرا وَتَعَفُّفا، لَمْ يَنْسَ حَقَّ الله في رِقَاجِها وَظُهُورِهَا، فَهِى لَهُ كَذَلِكَ سِتْرٌ، وَرَجُلٌ رَبَطَها فَخْرا وَرِيَاءً، وَنِواءً لأَهْلِ فِي رِقَاجِها وَظُهُورِهَا، فَهِى لَهُ كَذَلِكَ سِتْرٌ، وَرَجُلٌ رَبَطَها فَخْرا وَرِيَاءً، وَنِواءً لأَهْلِ فِي رِقَاجِها وَظُهُورِهَا، فَهِى لَهُ كَذَلِكَ سِتْرٌ، وَرَجُلٌ رَبَطَها فَخْرا وَرِيَاءً، وَنِواءً لأَهْلِ الْإِسْلامِ فَهْ يَ وِزْرٌ " وَسُئِلَ النّبِيُّ صلى الله عليه وسلم عَنِ الحُمُرِ فَقَالَ «مَا أُنْزِلَ عَلَى فِيهَا إِلاَ هَذِهِ الآيَةُ الجَامِعَةُ الفَاذَةُ ﴿ فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴾ (١٠٠٠) (١٠٠٠).

قال الهيثمي رحمه الله : ومعناه أنه اتخذ الخيل تكبرًا وتعاظمًا واستعلاء على ضعفاء المسلمين وفقرائهم (١٠٠١).

قلت : وهذا المعنى يصدق فيمن اتخذوا - في عصرنا - السيارات والفلك والقصور تكبرًا وتعاظهًا واختيالاً على ضعفاء المسلمين وفقرائهم .

شرك السرائر:

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: خرج النبي صلى الله عليه وسلم

موسى بن عبيدة وهو ضعيف (٢/ ٢٢٠ التقريب) .

<sup>(</sup>١٠٤) (٧: ٨/ الزلزلة).

<sup>(</sup>١٠٥) صحيح : (٣٦٤٦ / المناقب / البخاري) (٩٨٧ / الزكاة / مسلم مطولاً) كلاهما من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>١٠٦)(٢/ ٣٧٧ الزواجر).

فقال: «أيها الناس إياكم وشرك السرائر» قالوا: يا رسول الله ما شركُ السرائر قال : «يقوم الرجل فيصلي فيزين صلاته جاهدًا لما يرى من نظر الناس إليه فذاك شرك السرائر»(۱۰۰۰).

وقوله (فيصلي فيزين صلاته لما يرى من نظر رجل) : أي يعمل الرجل العمل لله، لكن يزيد فيه صفة كتحسينه وتطويله ونحو ذلك لما يرى من نظر رجل، فهذا هو الشرك الخفي وهو الرياء، والحامل له على ذلك هو حب الرياسة والجاه عند الناس (۱۰۸).

#### الشرك الخفي:

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم ونحن نتذاكر المسيح الدجال فقال: «ألا أخبركم بها هو أخوف عليكم عندي من المسيح الدجال» قلنا: بلى فقال: «الشرك الخفي أن يقوم الرجل يصلي فيزين صلاته لما يرى من نظر رجل» (١٠٠٠).

قوله صلى الله عليه وسلم: «أخوف عليكم»:

قال الشيخ سليمان بن عبد الله رحمه الله: (لخفائه وقوة الداعي إليه وعسر التخلص منه لما لا يزينه الشيطان والنفس الأمارة في قلب صاحبه)، وقال الشيخ ابن العثيمين رحمه الله: (لأنه قد يدخل في قلب الإنسان من غير شعور، لخفائه وتطلع النفس إليه، فإن كثيرًا من النفوس تحب أن تمدح بالتعبد لله)(۱۱۰۰).

<sup>(</sup>۱۰۷) سىق تخرىجە .

<sup>(</sup>۱۰۸) (۷۲) تيسير العزيز الحميد).

<sup>(</sup>١٠٩) سبق تخريجه . وقولهم بلى : فيه الحرص على العلم وأن من عرض عليك أن يخبرك بها فيك لا ينبغى لك رده بل مقابلته بالقبول والتعلم .

<sup>(</sup>١١٠) (٤٧١) تيسير العزيز الحميد) (٧٩/ القول المفيد).

#### من التمس رضا الناس بسخط الله:

قال الله عز وجل: ﴿ضَرَبَ الله مَثَلاً رَجُلاً فِيهِ شُرَكَاءُ مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلاً سَلَما لِرَجُلٍ هَلْ يَعْلَمُونَ ﴿ (١١) ، فالمشرك لل كان يعبد آلهة شتى شبه بعبد يملكه جماعة متنازعون مختلفون متشاحنون متنافسون في خدمته، لا يمكنه أن يبلغ رضاهم أجمعين، والموحد لما كان يعبد الله وحده فمثله كمثل عبد لرجل واحد، قد سلم له وعلم مقاصده وعرف الطريق إلى رضاه، فهو في راحة من تشاحن الخلطاء فيه، بل هو سالم لمالكه من غير تنازع فيه، مع رأفة مالكه به ورحمته له وشفقته عليه وإحسانه إليه وتوليه لمصالحه، فإن الخالص لمالك واحد يستحق من معونته وإحسانه والتفاته إليه وقيامه بمصالحه ما لا يستحق صاحب الشركاء المتشاكسين (١١٠).

وعن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من التمس رضا الله بسخط الناس رضي الله عنه وأرضى الناس عنه ومن التمس رضا الناس بسخط الله سخط الله عليه وأسخط عليه الناس» (۱۱۳).

<sup>(</sup>١١١) (٢٩/ الزمر) ، و الرجل المتشاكس : ضيق الخلق .

<sup>(</sup>١١٢) (١ / ١٥١ إعلام الموقعين) بتصرف.

<sup>(</sup>۱۱۳) صححه الألباني (۲۳۱۱ / الصحيحة) (۲۱۱ / ۲۲۱ / الزهد / الترمذي) (۲۷۱ / ابن حبان) (۱۱ / ۲۲۸ الطبراني في الكبير) (۲ / ۲۰۲ ابن راهويه) (۱ / ۲۶۸ عبد بن حيد) (۱ / ۲۷۲ الشهاب) (۱ / ۲۶۲ ابن الجعد) (۱۹۹ / الزهد لابن المبارك) جميعهم من حديث عائشة رضي الله عنها ، والمحفوظ أن السند إليها منقطع ، فيه رجل مبهم ، وأحسن أحوال الحديث أنه موقوف على أم المؤمنين رضي الله عنها .

من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها:

قال الله تعالى: ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَفِّ إِلَيْهِمْ أَعْهَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لا يُبْخَسُونَ، أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَمُمْ فِي الآخِرَةِ إِلَّا النَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (١١١)، وقال أيضا: ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يَصْلاهَا مَذْمُوما العَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يَصْلاهَا مَذْمُوما مَدْحُوراً ﴾ (١١٠).

وإن كانت الآيتان ليستا صريحتين في الباب، إلا أنها تحرم الرياء وتذمه معنى، ذلك أن المرائي إنها قصد بعمل الآخرة إما شهرةً أو ثناءً أو حمدًا أو أجرًا في الدنيا، فعمله على هذا النحو مردود عليه: فالله لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصًا لوجه، فإذا كان المرائي في الآخرة، وجد عمله قد حبط عنه، وسيق إلى جهنم مذمومًا مدحورًا.

عن مجاهد رحمه الله أنه كان يقول في تفسير قول الله تعالى: ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا﴾ (هم أهل الرياء، هم أهل الرياء) (''''، وقال: «مَن عَمل عَملاً مما أمَر اللهُ به مِن صلاةٍ أو صدَقةٍ لاَ يرِيدُ بهَا وَجه اللهِ أعطَاه اللهُ في الدُّنيَا ثَوابَ ذَلك مثل مَا أَنفَقَ» ('''').

<sup>(</sup>۱۱٤) (۱۱ : ۱٦ / هود).

<sup>(</sup>١١٥) (١٨/ الأسراء).

<sup>(</sup>١١٦) ضعيف : (١٢ / ١٧ جامع البيان) : فيه انقطاع إلى مجاهد رحمه الله ، وليس بثابت عنه ، من طريق وهب بن منبه عنه ، قال (بلغني أن مجاهدًا كان يقول ..) .

<sup>(</sup>١١٧) ضعيف: (١٢ / ١٥ جامع البيان) ، أرجح الأقوال أن الأثر ليس بثابت عن مجاهد رحمه الله ، حيث أنه من رواية ابن أبي نجيح عنه ، قال الحافظ (أكثر عن مجاهد وكان يدلس عنه وصفه بذلك النسائي) (٣٩ / طبقات المدلسين) ، وقال يحيى بن سعيد (لم يسمع ابن أبي نجيح التفسير من مجاهد) وقال ابن حبان (ابن أبي نجيح نظير ابن جريج في كتاب

وعن قتادة رحمه الله في قوله تعالى: ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ العَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ ﴾ قال: (من كانت الدنيا همه وسدمه (۱۱۰ وطلبته ونيته، عجل الله له فيها ما يشاء، ثم اضطره إلى جهنم) (۱۱۰ قال ابن جرير رحمه الله: (من كان طلبه الدنيا العاجلة ولها يعمل ويسعى، وإياها يبتغي لا يوقن بمعاد ولا يرجو ثوابًا ولا عقابًا من ربه على عمله) (۱۲۰):

رضيت بذي الدنيا ككل مكاثر ألم ترها تسقيه حتى إذا صبا ولا تعدلُ الدنيا جناح بعوضة فلم يرض بالدنيا ثوابًا لمؤمن

ملح على الدنيا وكل مفاخر فرت حلقه منها بشفرة جازِر لدى الله أو معشار نغْبة طائر ولم يرض بالدنيا عقابًا لكافرِ

لا يصعد إلى الله تعالى إلا الطيب:

عن أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم «مَنْ تَصَدَّقَ بِعَدْلِ مَّرَةٍ مِنْ كَسْبٍ طَيِّبٍ، وَلاَ يَصْعَدُ إِلَى الله إِلاَّ الطَّيِّبُ، فَإِنَّ الله يَتَقَبَّلُهَا بِيَمِينِهِ، ثُمَّ يُرَبِّيهَا لِصَاحِبِهِ كَمَا يُرَبِّى أَحَدُكُمْ فَلُوَّهُ، حَتَّى تَكُونَ مِثْلَ الْجَبَلِ» (۱۲۱).

القاسم بن أبي بزة عن مجاهد في التفسير رويًا عن مجاهد من غير سماع) (٣/ ٢٨٤ التهذيب) ، وباستقراء روايات ابن أبي نجيح عن مجاهد يتبين أن ليس فيها تصريح بالتحديث واحد، فيها علمت، والله أعلم.

<sup>(</sup>١١٨) السدَم: الحرص على الشيء واللهج به.

<sup>(</sup>١١٩) حسن : (١٥ / ٧١ جامع البيان) من طريق يزيد بن زريع عن سعيد بن أبي عروبة عن قتادة رحمهم الله .

<sup>(</sup>۱۲۰) (۱۲۰) جامع البيان) .

<sup>(</sup>١٢١) صحيح : (٧٤٣٠ / التوحيد / البخاري) (١٠١٤ / الزكاة / مسلم) كلاهما من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

قال البيهقي رحمه الله: صعود الكلام الطيب والصدقة الطيبة عبارة عن القبول (١٢٢).

وقال القاضي عياض رحمه الله : الطيب في صفة الله تعالى بمعنى المنزه عن النقائص (١٢٣).

تعس عبد الدينار، والدرهم، والخميصة:

عن أَبِى هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم «تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ وَعَبْدُ الدِّرْهَمِ وَعَبْدُ الخَمِيصَةِ، إِنْ أُعْطِيَ رضي، وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخِطَ، تَعِسَ وَانْتَكَسَ، وَإِذَا شِيكَ فَلاَ انْتَقَشَ» (١٢٠).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية – رحمه الله – تعليقًا على الحديث: «فها كان يرضى الإنسان حصوله ويسخطه فقده، فهو عبده، إذ العبد يرضى باتصاله بها، ويسخط لفقدها، والمعبود الحق الذي لا إله إلا هو إذا عبده المؤمن وأحبه حصل للمؤمن بذلك في قلبه إيهان، وتوحيد ومحبة، وذكر، وعبادة، فيرضى

<sup>(</sup>۱۲۲) (۱۳ / ۸۹۹ فتح الباري).

<sup>(</sup>١٢٣) (٤ / ١٠٨ صحيح مسلم بشرح النووي).

<sup>(</sup>١٢٤) صحيح : (٢٨٨٧ / الجهاد / البخاري) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

وقوله (تعس) بكسر العين : أي سقط ، قال الحافظ رحمه الله (هلك) وفي موضع آخر (شقي) ، وقال أبو السعادات رحمه الله (عثر وانكب على وجهه ، وهو دعاء عليه بالهلاك)، قال الإمام البخاري رحمه الله (كأنه يقول فأتعسهم الله) .

وقوله (الخميصة): قال أبو السعادات رحمه الله (ثوب خز أو صوف معلم).

وقوله (انتكس): قال الحافظ رحمه الله (عاوده المرض)، وقال أبو السعادات رحمه الله (انقلب على رأسه، وهو دعاء عليه بالخيبة)، قال الطيبي رحمه الله (فيه الترقي بالدعاء عليه، لأنه إذا تعس انكب على وجهه، وإذا انتكس انقلب على رأسه بعد أن سقط).

وقوله (شيك): قال أبو السعادات رحمه الله (أصابته شوكة).

وقوله (انتقش): قال أبو السعادات رحمه الله (فلا قدر على إخراجها بالمنقاش).

بذلك، وإذا منع من ذلك غضب».

وكذلك من أحب شيئا، فلابد أن يتصوره في قلبه، ويريد اتصاله به بحسب الإمكان، قال الجنيد: (لا يكون العبد عبدا حتى يكون مما سوى الله تعالى حرًّا)، وهذا مطابق لهذا الحديث فإنه لا يكون عبدا خالصًا مخلصا دينه لله كله، حتى لا يكون عبدا لما سواه، ولا فيه شعبة، ولا أدنى جزء من عبودية ما سوى الله، فإذا كان يرضيه، ويسخطه غير الله فهو عبد لذلك الغير، ففيه من الشرك بقدر محبته، وعبادته لذلك الغير زيادة.

قال الفضيل بن عياض (والله ما صدق الله عبوديته، من لأحد من المخلوقين عليه ربانية)، وقال زيد بن عمرو بن نفيل:

أربًّا واحدا، أم ألف رب أدين إذا انقسمت الأمور؟ قال تعالى: ﴿ومَنَ النَّاسِ مَن يَتَّخذُ مِن دُونِ اللهِ أَندَادا يُحِبُّ وهَمُمْ كَحُبِّ اللهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لله ﴾ (١٢٠)، وطالب الرئاسة – ولو بالباطل – ترضيه الكلمة التي فيها تعظيمه وإن كان باطلاً، وتغضبه الكلمة التي فيها ذمه وإن كانت حقًّا، والمؤمن ترضيه كلمة الحق له وعليه، وتغضبه كلمة الباطل له وعليه؛ لأن الله تعالى يجب الحق، والصدق، والعدل، ويبغض الكذب، والظلم.

فإذا قيل : الحق والصدق والعدل الذي يحبه الله أحبه، وإن كان فيه مخالفة هواه؛ لأن هواه قد صار تبعاً، لما جاء به الرسول، وإذ قيل : الظلم والكذب، فالله يبغضه، والمؤمن يبغضه، ولو وافق هواه .

وكذلك طالب المال – ولو بالباطل – كما قال تعالى : ﴿وَمَنْهُم مَّنَ يَلْمِزُكُ فِي الصَّدَقَاتِ فَإِنْ أَعْطُوا مِنْهَا رَضُوا وَإِن لَمَّ يُعْطَوْا مِنْهَا إِذَا هُمْ

<sup>(</sup>١٢٥) (١٢٥ / البقرة).

يَسْخُطُونَ ﴾ (١٦٠)، وهؤلاء هم الذين قال فيهم: «تعس عبد الدينار» الحديث، فكيف إذا استولى على القلب ما هو أعظم استعبادا من الدرهم والدينار، ومن الشهوات والأهواء، والمحبوبات التي تجذب القلب عن كمال محبته لله وعبادته وخشيته، لما فيها من المزاحمة والشرك بالمخلوقات، كيف تدفع القلب، وتزيغه عن كمال محبته لربه وعبادته وخشيته؛ لأنَّ كل محبوب يجذب قلب محبه إليه، ويزيغه عن محبة غيره محبوبه، وكذلك المكروه يدفعه، ويزيله، ويشغله عن عبادة الله تعالى.

ولهذا روى الإمام أحمد في مسنده وغيره: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لأصحابه: «آلفقر تخافون؟ لا أخاف عليكم الفقر، إنها أخاف عليكم الدنيا، حتى إن قلب أحدكم إذا زاغ لا يزيغه إلا هي (١٢٧٠).

وكذلك الذين يجبون العبد كأصدقائه، والذين يبغضونه كأعدائه، فالذين يجبونه يجذبونه إليهم فإذا لم تكن المحبة منهم له لله، كان ذلك مما يقطعه عن الله، ولو أحسن إليه أصدقاؤه الذين يجبونه، لغير الله أوجب إحسانهم إليه مجبته لهم، وانجذاب قلبه إليهم، ولو كان على غير الاستقامة، وواجب مكافأته لهم، فيقطعونه عن الله وعبادته.

فلا تزول الفتنة عن القلب، إلا إذا كان دين العبد كله لله عز وجل،

<sup>(</sup>١٢٦) (٨٥ / التوبة).

<sup>(</sup>۱۲۷) حسنه الألباني (۱۸۸ / الصحيحة) : (٥ / ابن ماجة) من حديث أبي الدرداء رضي الله عنه ، (٦ / ٢٤ أحمد في المسند) (١٨ / ٢٥ الطبراني في الكبير) (٢ / ١٨٢ مسند الشامين) جميعهم من حديث عوف بن مالك رضي الله عنه ، ونص الحديث : خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم ونحن نذكر الفقر ونتخوفه فقال : (آلفقر تخافون؟ والذي نفسي بيده لتصبن عليكم الدنيا صبًّا حتى لا يزيغ قلب أحدكم إزاغة إلا هيه وايم الله لقد تركتكم على مثل البيضاء ليلها ونهارها سواء) .

فيكون حبه لله ولما يحبه الله، ويبغضه لله، ولما يبغضه الله، وكذلك موالاته ومعاداته، وإلا فمحبة المخلوق تجذبه، وحب الخلق له سبب يجذبهم به إليه، ثم قد يكون هذا أقوى، فإذا كان هو غالبا، لهواه لم يجذبه مغلوب مع هواه، ولا محبوباته إليها: لكونه غلبا لهواه ناهيا لنفسه عن الهوى، لما في قلبه من خشية الله، ومحبته التي تمنعه عن انجذابه إلى المحبوبات (١٢٨). انتهى

أسعد الناس بشفاعة رسول الله عَلَيْكُ من قال لا إله إلا الله بحقها:

عن أَبِى هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قِيلَ: يَا رَسُولَ الله، مَنْ أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِكَ يَوْمَ القِيَامَةِ قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «لَقَدْ ظَنَنْتُ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ أَنْ لاَ يَسألني عَنْ هَذَا الْحَدِيثِ أَحَدٌ أَوَّلُ مِنْكَ، لِمَا رَأَيْتُ مِنْ حِرْصِكَ عَلَى الْحَدِيثِ، أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِى يَوْمَ القِيَامَةِ مَنْ قَالَ لاَ إِلَهَ إِلاَّ الله، خَالِصا مِنْ قَالَ لاَ إِلهَ إِلاَّ الله، خَالِصا مِنْ قَالَ لاَ إِلهَ إِلاَّ الله، خَالِصا مِنْ قَالَ هُ وَنَفْسِهِ» (١٢٩).

والحديث الشريف يذم الرياء معنًى، ذلك أن مفهوم المخالفة يقتضي أن من قال لا إله إلا الله مرائيًا بها الناس، لم يكن له حظ من شفاعة النبي صلى الله عليه وسلم .

<sup>(</sup>۱۲۸) (۱۰ / ۹۹۹ : ۲۰۱ مجموع الفتاوی).

<sup>(</sup>١٢٩) صحيح: (٩٩ / العلم / البخاري) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

# فصل في: خطورة الرياء وآثاره

ويكفي في خطورةِ الرياء أن النبي صلى الله عليه وسلم خافه على أصحابه وأمته حيث خرج عليهم وهم يتذاكرون المسيح الدجال فقال: «ألاً أخبركمْ بِها هوَ أخوفُ عليكمْ عندِي مِن المسيحِ الدَّجَّال؟» قالوا: بلى فقال «الشرك الخفي أن يقوم الرجل يصلي فيزين صلاته لما يرى من نظر رجل» (١٣٠٠).

فإذا كان النبي صلى الله عليه وسلم خاف الرياء على أصحابه الذين قال الله فيهم: ﴿ مِنَ المؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا الله عَلَيْهِ فَوِنْهُمْ مَن قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَن يَنْتَظِرُ وَمَا بَدَّلُوا تَبْدِيلاً ﴾ (١٦١)، وقال هو صلى الله عليه وسلم عنهم: ﴿ لاَ تَسُبُّوا أصحابِ، فَلَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَباً مَا بَلَغَ مُدَّ أَحَدِهِمْ وَلاَ نَصِيفَهُ ﴾ (١٦١)، فكيف الحال بأمة قال فيها «يُوشك الأممُ أن تَداعَى عليكم وَلاَ نَصِيفَهُ ﴾ (٢١١)، فكيف الحال بأمة قال فيها «يُوشك الأممُ أن تَداعَى عليكم كما تَداعَى الأكلة إلى قَصْعتِها فقال قائل : ومن قلة نحن يومئذ قال: ﴿ بل أنتمُ يومئذٍ كثيرٌ ولكنّكم غثاءٌ كغثاءِ السَّيل وليَنزعنَ الله مِن صدورِ عدوِّكم المهابة مِنكم وليَقذفنَ الله في قلوبِكم الوهن؟ فقال قائل : يا رسول الله وما الوهن؟ مِنكم وليَقذفنَ الله في قلوبِكم الوهن الله قائل : يا رسول الله وما الوهن؟ ﴿ قَالَ حُبُّ الدُّنِيا وكراهيةُ الموتِ ﴿ ١٣٥) .

<sup>(</sup>١٣٠) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>١٣١) (٢٣/ الأحزاب).

<sup>(</sup>١٣٢) صحيح: (٣٦٧٣ / فضائل الصحابة / البخاري) (٢٥٤١ / فضائل الصحابة / مسلم) كلاهما من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه .

<sup>(</sup>١٣٣) صححه الألباني (٩٥٨ / الصحيحة) (٤٢٩٧ / أبو داود) (٥ / ٢٧٨ أحمد في المسند) (٢ / ١٠٣ الطبراني في الكبير) (١ / ١٣٣ الطيالسي) (٧ / ٤٦٣ عبد الرزاق) (١ /

٣٤٥ مسند الشاميين) جميعهم من حديث ثوبان رضي الله عنه .

وفي مسند أحمد (٢/ ٣٥٩) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، وفي سند الأخير : عبد الصمد=

قال الطيبي رحمه الله: (وهو من أضر غوائل النفس وبواطن مكايدها - يبتلى به العلماء والعباد والمشمرون عن ساق الجد لسلوك طريق الآخرة فإنهم مها قهروا أنفسهم وفطموها عن الشهوات وصانوها عن الشبهات عجزت نفوسهم عن الطمع في المعاصي الظاهرة الواقعة على الجوارح فطلبت الاستراحة إلى الظاهر بالخير وإظهار العلم والعمل فوجدت مخلصًا من مشقة المجاهدة إلى لذة القبول عند الخلق ولم تقتنع باطلاع الخالق تبارك وتعالى وفرحت بحمد الناس ولم تقنع بحمد الله وحده فأحبت مدحهم وتبركهم بمشاهدته وخدمته وإكرامه وتقديمه في المحافل فأصابت النفس في وتبركهم بمشاهدته وخدمته وإكرامه وتقديمه في المحافل فأصابت النفس في وأنها حياته هذه الشهوة الخفية التي تعمى عن دركها العقول النافدة قد أثبت اسمه عند الله من المنافقين وهو يظن أنه عند الله من عباده المقربين وهذه مكيدة النفس لا يسلم منها إلا الصديقون ولذلك قيل آخر ما يخرج من رءوس الصديقين حب الرياسة) (۱۳۶).

وقال الإمام الذهبي رحمه الله : (فكم من رجل نطق بالحق وأمر بالمعروف فيسلط الله عليه من يؤذيه لسوء قصده وحبه للرئاسة الدينية فهذا

ابن حبيب بن عبد الله الأزدي عن أبيه والأول ضعفه أحمد وقال ابن معين (لا بأس به) (1 / ٣٧٩ التقريب) .

قوله صلى الله عليه وسلم (قصعتها) : ما يتناولون فيه بلا مانع أو منازع ، والضمير للأكلة .

وقوله (غثاء) ما يحمله السيل من زبد وشوائب.

وقوله (المهابة) الخوف والرعب.

وقوله (الوهن) الضعف.

<sup>(</sup>۱۳٤) (۱۳۲ : ٤٧٢ / تيسير العزيز الحميد)

داء خفي سار في نفوس الفقهاء كها أنه داء سار في نفوس المنفقين من الأغنياء وأرباب الوقوف والترب المزخرفة وهو داء خفي يسري في نفوس الجند والأمراء والمجاهدين فتراهم يلتقون العدو ويصطدم الجمعان وفي نفوس المجاهدين مخبآت وكهائن من الاختيال، وإظهار الشجاعة ليقال، والعجب، ولبس القراقل المذهبة والخوذ المزخرفة والعدد المحلاة على نفوس متكبرة وفرسان متجبرة وينضاف إلى ذلك إخلال بالصلاة وظلم للرعية وشرب للمسكر فأنى ينصرون وكيف لا يخذلون؟ اللهم فانصر دينك ووفق عبادك فمن طلب العلم للعمل كسره العلم وبكى على نفسه ومن طلب العلم للمدارس والإفتاء والفخر والرياء تحامق واختال وازدرى بالناس وأهلكه العجب ومقته الأنفس) (٢٠٠٠).

وللرياء، كما بيَّن الطيبي والذهبي رحمهما الله: آثار عظيمة وأخطار مهلكة، فهو يجلب على الإنسان مصائب شتى، نكتفي بذكر طرف منها:

# أولاً: يضاعف له العذاب يوم القيامة:

معاملةً بنقيض قصدُه لأنه أراد أن يجمع بين يديه خيري الدنيا والآخرة، فأما الدنيا: فبالرياء أراد أن يقال إنه مجاهدٌ جريء، أو متصدقٌ جواد، أو قارئٌ للقرآن، وظن أنه ناج من عذاب الله عز وجل بعمله الذي أُحبط ثوابه فيأتي يوم القيامة ويقول لربه عز وجل: (كنت أصل الرحم وأتصدق) أو يقول: (أمرت بالجهاد فقاتلت في سبيلك حتى قتلت) أو يقول: (كنت أقوم بالقرآن آناء الليل والنهار)، ولكن هيهات هيهات أن ينجو بفعلته منه عز

<sup>(</sup>١٣٥) (١٨ / ١٩٢ سير الأعلام).

وجل وهو القائل عن نفسه: ﴿ يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا ثُخْفِي الصَّدُورُ ﴿ اللّٰهِ وَقَالَ أَيْضًا وَلَقَعُ الْمَوَاذِينَ القِسْطَ لِيَوْمِ القِيَامَةِ فَلا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِنْ كَانَ وَقَالَ أَيضًا: ﴿ وَنَضَعُ المَوَاذِينَ القِسْطَ لِيَوْمِ القِيَامَةِ فَلا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلِ أَتَيْنًا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ (١٣١٠)، لذا يقول الله عز وجل له: (كذبت) وتقول الملائكة: (كذبت) ويكون أول من يسعر به النار فعذابه مضاعف، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ أُولِنَكَ أُولُ خَلِقِ اللهِ تسعرُ به النارُ يومَ القيامةِ ﴾ (١٣٠٠).

فكما أن لحاملِ القرآن والمُجاهد بنفسه والمتصدق بماله أجر ما ليس لغيرهم، فكذلك يلزمهم من التحفظ ما لا يلزم غيرهم، هكذا قال العلماء وروي عن أبي جعفر محمد بن علي في قول الله تعالى: ﴿فَكُبْكِبُوا فِيهَا هُمْ

وفي الباب حديث ضعيف:

(تعوذوا بالله من جب الحزن أو وادي الحزن) قيل: يا رسول الله وما جب الحزن أو وادي الحزن؟ قال (واد في جهنم تعوذ منه جهنم كل يوم سبعين مرة أعده الله للقراء المرائين وإن من شرار القراء من يزور الأمراء) (777/ الزهد / الترمذي) (77/ المقدمة / ابن ماجة) (7/ 10 الطبراني في الأوسط) جميعهم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، قال الإمام الترمذي (حسن غريب) ، وضعفه عدد من العلماء منهم: العلامة ابن الجوزي (7/ 77/ الموضوعات) والإمام ابن عدي (7/ 10 الكامل) والشيخ الألباني (7/ 10 الضعيفة) ، وفي سند الترمذي وابن ماجة عمار بن سيف الضبي وهو ضعيف الحديث ، ضعفه البخاري وأبو زرعة وأبو حاتم (7/ 10 التقريب) ، وفيه أيضا أبو معاذ (سليمان بن أرقم) البصري ، وهو ضعيف (1/ 10 التقريب) ، وفيه أيضا رواد بن الجراح وهو صدوق اختلط بآخره فترك (1/ 10 التقريب) ، وفيه أيضا رواد بن الجراح وهو صدوق اختلط بآخره فترك (1/ 10 التقريب) وفيه بكير بن شهاب الدامغاني وهو منكر الحديث (1/ 10 التقريب) .

<sup>(</sup>١٣٦) (١٩ / غافر).

<sup>(</sup>١٣٧) (٤٧ / الأنبياء).

<sup>(</sup>۱۳۸) سبق تخریجه .

وَالغَاوُونَ﴾ (١٣٩)، قوله: (قوم وصفوا الحق والعدل بألسنتهم، وخالفوه إلى غيره) (١٤٠).

لا تنه عن فعل وتأتي مثله عار عليك إذا فعلت عظيم

ثانيًا: يُحشر مع المنافقين:

من المعلوم أن كل قوم يُحشرون مع أشباههم، وكل امرئ يُحشر مع مثيله، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من تشبَّه بقوم فهو منهُم» (۱٬۱۰۰) وقال: «ليسَ مِنَّا مَن تشبَّه بغيرنا» (۲٬۰۱۰)، وعن علي رضي الله عنه قال: قال

<sup>(</sup>۱۳۹) (۹۶/ الشعراء).

<sup>(</sup>١٤٠) (١ / ٣٨ الجامع لأحكام القرآن).

<sup>(</sup>١٤١) صححه الألباني (١٢٦٩ / إرواء العليل) وقال ابن حجر في الفتح (إسناده حسن) (١٤١) صححه الألباس / أبو داود) (٢ / ٥٠، ٩٢ أحمد في المسند) (٤ / ٢١٢ عبد الرزاق) (١ / ١٣٥ الشاميين) (١ / ٢٦٧ عبد بن حميد) (٦ / ٤٧١ ابن أبي شيبة) جميعهم من حديث ابن عمر رضى الله عنها.

وفي مسند الشهاب (١ / ٢٤٤) ومصنف عبد الرزاق (٤ / ٢١٦) ومصنف ابن أبي شيبة (٢ / ٢٠٦) والجهاد لابن المبارك (١ / ٩١) مرسلا من حديث طاوس رحمه الله .

وله شاهد: في المعجم الأوسط للطبراني (٨/ ١٧٩) وفي مسند الشاميين (٣/ ٩٤) من حديث حذيفة رضي الله عنه مرفوعا .

<sup>(</sup>۱٤٢) حسنه الألباني وقال (صحيح بشواهده) (٢١٩٤ / الصحيحة) ، وضعفه الإمام الترمذي وقال (وهذا حديث إسناده ضعيف : روى ابن المبارك هذا الحديث عن ابن لهيعة فلم يرفعه) (٢٩٥ / الاستئذان والآداب / الترمذي) (٢ / ٢٠٥ الشهاب) (٧ / لاستئذان والآداب / الترمذي) (٢ / ٢٠٥ الشهاب) (٧ / ٢٣٨ الطبراني في الأوسط) جميعهم من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده مرفوعا ، ولفظ الحديث (ليس منا من تشبه بغيرنا ، لا تشبهوا باليهود ولا بالنصارى فإن تسليم اليهود الإشارة بالأصابع وإن تسليم النصارى بالأكف) ، وزاد الطبراني : (ولا تقصوا النواصي وأحفوا الشارب وأعفوا اللحى ولا تمشوا في المساجد والأسواق وعليكم القمص إلا وتحتها الأزر).

رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ثلاثٌ هنَّ حتُّ : لاَ يجعلُ الله مَن له سهمٌ في الإسلامِ كمَن لاَ سهمَ لهُ، ولاَ يتولَّى الله عبدًا فيوليه غيرَه، ولاَ يحبُّ رجلٌ قومًا إلاَّ حُشر مَعهم» (١٤٢).

أما المرائي، فلما شابه المنافق: فصلى كصلاته وذكر كذكره ألحق به، وقد قال الله تعالى في صفة صلاة المنافقين وإنفاقهم ﴿ وَلا يَأْتُونَ الصَّلاةَ إِلَّا وَهُمْ كُلرِهُونَ ﴾ (١٤١٠)، وقال أيضًا في صفة صلاتهم كُسَالَى وَلا يُنْفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَارِهُونَ ﴾ (١٤١٠)، وقال أيضًا في صفة صلاتهم وذكرهم ﴿ إِنَّ المنافِقِينَ يُخَادِعُونَ الله وَهُو خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلا يَذْكُرُونَ الله إِلَّا قَلِيلاً ﴾ (١٤٥٠).

قال الإمام القرطبي رحمه الله: (الرئاء من النفاق) (١٤٦)، فلما كان المرائي كذلك، استحق جزاء المنافق وتُوعد بوعيده قال الله تعالى: ﴿إِنَّ المنَافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَلَنْ تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا﴾ (١٤٧).

وفي مسند الشاميين (١ / ٢٨٩) من حديث جابر رضي الله عنه .

<sup>(</sup>١٤٣) صححه الألباني وقال (صحيح لغيره) وقال (رواه الطبراني في الصغير والأوسط بإسناد جيد) (٣٠٣٧ / صحيح الترغيب) ، وقال الحاكم (صحيح الإسناد ولم يخرجاه) (١ / ٦٨ المستدرك) (٦ / ٢٩٣ الطبراني في الأوسط) (٢ / ١١٤ الطبراني في الصغير) جيعهم من حديث على رضى الله عنه .

وله شواهد تقويه :

في مسند أحمد (٦ / ١٤٥) ومسند ابن راهويه (٢ / ٣٣٨) ومسند أبي يعلى (٨ / ٥٠) والمستدرك (١ / ٦٨) جميعهم من حديث عائشة رضي الله عنها ، وفي المعجم الكبير للطبراني (٩ / ١٦٠) موقوفا على ابن مسعود رضي الله عنه ، وفي كنز العمال (٢٤٧٣٠) من حديث جابر رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٤٤١) (٤٥/ التوبة).

<sup>(</sup>١٤٥) (١٤٥ / النساء).

<sup>(</sup>١٤٦) (٥/ ١٦٨ الجامع لأحكام القرآن).

<sup>(</sup>١٤٧) (١٤٧ / النساء).

عن المرء لا تسلُ وسلُ عن قرينهِ ١٤٨٠ فكل قرين بالمقارن يقتدي

ثالثًا: مقته من الله عز وجل:

الرياء من كبائر المُهلكات، يجلب على صاحبه المقت من الله عز وجل، عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مَن التمسَ رضَا الله بسخطِ الناسِ رضيَ الله عنهُ وأرضَى الناسَ عنهُ ومن التمسَ رضَا الناس بسخطِ الله عليه وأسخطَ عليه الناسَ» (١٤٩٠).

قال سفيان بن عيينة رحمه الله: بلغنا عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: (لو أن حملة القرآن أخذوه بحقه وما ينبغي، لأحبهم الله تعالى، ولكن طلبوا به الدنيا فأبغضهم الله وهانوا على الناس) (١٥٠٠).

# رابعًا: افتضاح أمره في الدنيا وسوء عاقبته:

ومن معاملة المرائي بنقيض قصده، أنه يفتضح أمره في الدنيا فيسقط من أعين الناس، فالخُلق الذي بات يخفيه عن أعين الناس ويظهره لربه عز وجل، ويخشى الناس فيظهر لهم عكسه، هذا الخلق يكشفه الله عز وجل فيفتضح أمره ولو بعد حين، كما أنه يكون سببًا في سوء خاتمته: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «مَنْ سَمَّعَ سَمَّعَ الله بِهِ وَمَنْ رَاءَى رَاءَى الله بِهِ» (١٥٠١).

وقد أرسل عُمَر رضي الله عنه رَجُلاً إِلَى الكُوفَةِ، يسأل عَن سعد بن أبي

<sup>(</sup>۱٤۸) لعدي بن زيد.

<sup>(</sup>١٤٩) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>١٥٠) ضعيف : (١ / ٣٨: ٣٨ الجامع لأحكام القرآن) الأثر منقطع إلى ابن عباس رضي الله عنهما ، من هذا الوجه .

<sup>(</sup>١٥١) سبق تخريجه .

وقاص رضي الله عنه أَهْلَ الكُوفَةِ بعدما شكوه إلى أمير المؤمنين، فلَمْ يَكَعْ مَسْجِدا إِلاَّ سَأَلَ عَنْهُ، ويثني عليه، حَتَّى دَخَلَ مَسْجِدا، فَقَامَ رَجُلٌ مِنْهُمْ يُقَالُ لَهُ أُسَامَةُ بْنُ قَتَادَةَ فَقَالَ أَمَا إِذْ نَشَدْتَنَا فَإِنَّ سَعْدا كَانَ لاَ يَسِيرُ بِالسَّرِيَّةِ، وَلاَ يقْسمُ بِالسَّوِيَّةِ، وَلاَ يَعْدِلُ فِي القَضِيَّةِ، قَالَ سَعْدٌ: (أَمَا وَالله لأَدْعُونَ بِثلاَثِ، اللهمَّ إِنْ بِالسَّوِيَّةِ، وَلاَ يَعْدِلُ فِي القَضِيَّةِ، قَالَ سَعْدٌ: (أَمَا وَالله لأَدْعُونَ بِثلاَثِ، اللهمَّ إِنْ كَانَ عَبْدُكَ هَذَا كَاذِبا، قَامَ رِيَاءً وَسُمْعَةً فَأَطِلْ عُمرَهُ، وَأَطِلْ فَقْرَهُ، وَعَرِّضُهُ كَانَ عَبْدُكَ هَذَا كَاذِبا، قَامَ رِيَاءً وَسُمْعَةً فَأَطِلْ عُمرَهُ، وَأَطِلْ فَقْرَهُ، وَعَرِّضُهُ بِالفِتَنِ) وَكَانَ بَعْدُ إِذَا سُئِلَ يَقُولُ شَيْخٌ كَبِيرٌ مَفْتُونٌ، أَصَابَتْنِي دَعْوَةُ سَعْدٍ، فها بِالفِتَنِ) وَكَانَ بَعْدُ إِذَا سُئِلَ يَقُولُ شَيْخٌ كَبِيرٌ مَفْتُونٌ، أَصَابَتْنِي دَعْوَةُ سَعْدٍ، فها رَبِي بعدُ إلا وقَدْ سَقَطَ حَاجِبَاهُ عَلَى عَيْنَيْهِ مِنَ الكِبَرِ، وَيَتَعَرَّضُ لِلْجَوَارِي فِي الطَّرُقِ يَغْمِزُهُمْ لَا وَقَدْ سَقَطَ حَاجِبَاهُ عَلَى عَيْنَيْهِ مِنَ الكِبَرِ، وَيَتَعَرَّضُ لِلْجَوَارِي فِي الطَّرُقِ يَغْمِزُهُمْ قَلَ اللهُ مَا الْهُ مَا الْعَلَى عَيْنَيْهِ مِنَ الكِبَرِ، وَيَتَعَرَّضُ لِلْجَوَارِي فِي الطَّرُقِ يَغْمِزُهُمْ قَنْ (۱۰۵).

عن عثمان رضي الله عنه قال: (ما أسر أحد سريرة إلا أظهرها الله عز وجل على صفحات وجهه وفلتات لسانه)، وقال ابن عقيل رحمه الله: (للإيمان روائح ولوائح لا تخفى على إطلاع مكلف بالتلمح للمتفرس، وقل أن يضمر شيئا إلا وظهر مع الزمان على فلتات لسانه وصفحات وجهه) (٥٠١).

وصدق من قال:

ومهما تكن عند امرئ من خليقة (١٥٤) وإن خالها تَخفى على الناس تُعلم

خامسًا: افتضاح أمره على رءوس الأشهاد يوم القيامة:

عن معاذ بن جبل عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «مَا مِن عبدٍ يقوم في الدنيا مقامَ رياءِ وسمعةٍ إلا سمَّع الله به على رءوس الخلائقِ يومَ

<sup>(</sup>١٥٢) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>١٥٣) (١/ ١١٠ الآداب الشرعية).

<sup>(</sup>١٥٤) لزهير بن أبي سلمي .

القيامةِ» (" " " )، وعن أسامة بن زيد رضي الله عنهما، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « يُؤْتَى بِالرَّجُلِ يَوْمَ القِيَامَةِ فَيُلْقَى فِي النَّارِ فَتَنْدَلِقُ أَقْتَابُ بَطْنِهِ فَيَدُورُ بِهَا كَمَا يَدُورُ الحِبَارُ بِالرَّحَى فَيَجْتَمِعُ إِلَيْهِ أَهْلُ النَّارِ فَيَقُولُونَ يَا فُلاَنُ مَا لَكَ أَلَمْ تَكُنْ تَمُ لِللَّهُ وَلَا آتِيهِ تَأْمُرُ بِالمَعْرُوفِ وَلاَ آتِيهِ وَلاَ آتِيهِ وَأَنْهَى عَنِ المُنْكَرِ؟ فَيَقُولُ بَلَى قَدْ كُنْتُ آمُرُ بِالمَعْرُوفِ وَلاَ آتِيهِ وَأَنْهَى عَنِ المُنْكَرِ؟ فَيَقُولُ بَلَى قَدْ كُنْتُ آمُرُ بِالمَعْرُوفِ وَلاَ آتِيهِ وَأَنْهَى عَنِ المُنْكَرِ وَآتِيهِ» (١٠٥٠).

سادسًا : بطلان أعماله وردها عليه :

فخطورة الرياء الحقيقية تكمن في أنه مُحبطٌ للعمل مضيعٌ لثوابه، ويسبب للمُرائي الخذلان في الآخرة، فلا يرى ثواب أعمال كثيرة قد عملها في الدنيا، أنفق في سبيلها الأموال، واقتطع من أجلها الأوقات، وبذل لها الجهد، لكنها قد دخلها شيء لغير الله فأحبطها الله تعالى ولم يتقبلها، وقد قال عز وجل: ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَفِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَاكُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لا يُبْخَسُونَ، أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَمُمْ فِي الآخِرَةِ إِلَّا النَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (١٥٠٠).

<sup>(</sup>١٥٥) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>١٥٦) سبق تخريجه.

وأقتابه : أي أمعاؤه ، والاندلاق : خروج الشيء من مكانه .

وفي الباب حديث ضعيف:

<sup>(</sup>لا تخادع الله فإنه من يخادع الله يخدعه الله ونفسه يخدع لو يشعر) قالوا يا رسول الله : وكيف يخادع الله قال (تعمل بها أمرك الله به ، وتطلب به غيره ، واتقوا الرياء فإنه الشرك وإن المراثي يدعى يوم القيامة على رءوس الأشهاد وبأربعة أسهاء : يا كافر يا خاسر يا غادر يا فاجر ، ضل عملك وبطل أجرك فلا اختلاق لك اليوم فالتمس أجرك ممن كنت تعمل له يا مخادع) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>١٥٧) (١٥١ / ١٦ / هود)

وعن رافع بن خديج رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : «إنَّ أخوفَ مَا أخافَ عليكم الشركُ الأصغرُ» قالوا يا رسول الله : وما الشرك الأصغر؟ قال: «الرِّياءُ، يُقال لمن يفعلُ ذلكَ إذا جاءَ الناسُ بَأعالهم اذهبوا إلى الذين كنتم تراءون فاطلبوا ذلك عندهم» (^^ ).

وقال صلى الله عليه وسلم: «قَالَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشُّرَكَاءِ عَنِ الشَّرْكِ، مَنْ عَملَ عَمَلاً أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ» (٩٥٠):

ولله در الإمام الشافعي رحمه الله حين قال:

يُريد المرء أن يُعطى مناه ويسأبسى الله إلا ما أرادا يقول المرء فائدي ومالي وتقوى الله أفضل ما استفادا

سابعًا: أول من تُسعر به النار:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إنَّ الله تباركَ وتعالى إذا كان يومُ القيامة ينزلُ إلى العباد ليقضيَ بينهم وكلُّ أمة جاثية فأولُ مَن يدعو به رجلٌ جمعَ القرآنَ ورجلٌ يقتتلُ في سبيلِ الله ورجلٌ كثيرُ المالِ فيقول الله للقارئ ألم أعلمك ما أنزلت على رسولي؟ قال بلى يا رب قال فهاذا عملت فيها علمتَ قال كنتُ أقوم به آناء الليل وآناء النهار فيقول الله له كذبتَ وتقول له الملائكة كذبتَ ويقولُ الله بل أردتَ أن يُقال إن فلانا قارئ فقد قيل ذلك ويُؤتى بصاحب المال فيقول الله له أم أوسع عليك حتَّى لم أدعك تحتاجُ إلى أحد؟ قال بلى يا رب قال فهاذا عملت فيها آتيتك؟ قال كنتُ أصلُ الرحمَ وأتصدقُ فيقول الله له كذبت وتقول له الملائكة كذبت ويقول له الملائكة كذبت

<sup>(</sup>١٥٨) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>١٥٩) سبق تخريجه .

قيلَ ذاك ويؤتى بالذي قُتل في سبيل الله فيقولُ الله له في ماذا قتلت؟ فيقول أمرت بالجهاد في سبيلك فقاتلتُ حتَّى قُتلتُ فيقولُ الله تعالى له كذبتَ وتقول له الملائكةُ كذبتَ ويقول الله بل أردتَ أن يُقال فلانٌ جريء فقد قيل ذاك» ثم قال: «أولئك الثلاثةُ أولُ خلقِ الله تُسعر بهم النارُ يومَ القيامةِ» (١٠٠٠).

ثامنًا: سخط الناس جزاء من جنس عمل المرائي:

فالرياء: إظهار العبادة لقصد رؤية الناس لها فيحمدوا صاحبها، وهو أمر لا يستقيم للمرائي، فرضا الناس غاية لا تدرك، قال الله عز وجل ﴿ضَرَبَ الله مَثَلاً رَجُلاً فِيهِ شُرَكَاءُ مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلاً سَلَماً لِرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلاً الحَمْدُ للله بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (١٦١).

فالمشرك لما كان يعبد آلمة شتى شبه بعبد يملكه جماعة متنازعون مختلفون متشاحنون متنافسون في خدمته، لا يمكنه أن يبلغ رضاهم أجمعين، والموحد لما كان يعبد الله وحده فمثله كمثل عبد لرجل واحد، قد سلم له وعلم مقاصده وعرف الطريق إلى رضاه، فهو في راحة من تشاحن الخلطاء فيه، بل هو سالم لمالكه من غير تنازع فيه، مع رأفة مالكه به ورحمته له وشفقته عليه وإحسانه إليه وتوليه لمصالحه، فإن الخالص لمالك واحد يستحق من معونته وإحسانه والتفاته إليه وقيامه بمصالحه ما لا يستحق صاحب الشركاء المتشاكسين (١٦٢).

وعن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت : قال رسول الله صلى الله

<sup>(</sup>١٦٠) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>١٦١) (٢٩/ الزمر).

والرجل المتشاكس : ضيق الخلق .

<sup>(</sup>١٦٢) (١ / ١٥١ إعلام الموقعين) بتصرف.

عليه وسلم: «من التمسَ رضا الله بسخطِ الناسِ رضيَ الله عنه وأرضى الناسَ عنه ومن التمسَ رضا الناسِ بسخطِ الله سخطَ الله عليه وأسخطَ عليه الناسَ» (١٦٢٠).

وعن أنس رضي الله عنه قال: (من أكل بأخيه المسلم أكلة أطعمه الله بها أكلة من النار، ومن لبس بأخيه المسلم ثوبًا ألبسه الله به ثوبًا من النار، ومن قام بأخيه المسلم مقام سمعة ورياء أقامه الله مقام رياء وسمعة) (١٠٢٠).

قال السلف رحمهم الله: (وقد يفضي الرياء بصاحبه إلى استهزاء الناس به)، وقد حُكي أن معاوية قال لرجل : من سيد قومك ؟ قال: أنا قال: لو كنت كذلك لم تقله (١٦٠٠)، وقال طاهر بن الحسين رحمه الله لأبي عبد الله المروزي

<sup>(</sup>١٦٣) سبق تخريجه .

ومن الأحاديث الضعيفة في الباب:

<sup>(</sup>لا ترضين أحدًا بسخط الله ولا تحمدن أحدًا على فضل الله ولا تذمن أحدًا على ما لم يؤتك الله فإن رزق الله لا يسوقه إليك حرص حريص ولا يرده عنك كراهية كاره وإن الله بقسطه وعدله جعل الروح والفرج في الرضا واليقين وجعل الهم والحزن في السخط) (١٠ / ٢١٦ الطبراني في الكبير) (٢ / ٩١ الشهاب) كلاهما من حديث ابن مسعود رضي الله عنه ، ضعفه الألباني وقال (موضوع) (١٤٨٢ / الضعيفة).

<sup>(</sup>من أرضى سلطانا بسخط ربه عز وجل خرج من دين الله تبارك وتعالى) (٧٠٧١ / المستدرك) من حديث جابر رضي الله عنه ، ضعفه الألباني وقال (موضوع) (١٩٩٥ / الضعيفة) ، وفي سنده عنبسة بن عبد الرحمن وهو متروك ، رماه أبو حاتم بالوضع (٢ / ٧٠ التقريب) .

<sup>(</sup>اتقوا أبواب السلطان وحواشيها فإن أقرب الناس من السلطان وحواشيها أبعدهم من الله ومن آثر سلطانًا على الله جعل الله الفتنة في قلبه ظاهرة وباطنة) (١٤٨٨٧ / كنز العمال) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما ، ضعفه الألباني وقال (موضوع) (١٤٩٨ / الضعيفة).

<sup>(</sup>١٦٤) (١٥٧ / الصمت).

<sup>(</sup>١٦٥) (٣/ ١٦٨ العقد الفريد)

رحمه الله: منذ كم صرت إلى العراق يا أبا عبد الله؟ قال: دخلت العراق منذ عشرين سنة وأنا منذ ثلاثين سنة صائم، فقال: يا أبا عبد الله سألناك عن مسألة فأجبتنا عن مسألتين (١٦٦).

ولله در القائل:

ما الناسُ إلا مع الدنيا وصاحبِها فحيثُما انقلبت يومًا به انقلبوا يُعظمون أخا الدنيا وإن وثبستُ يومًا عليه بها لا يشتهى وثبوا

تاسعًا: سهولة تسرب الرياء للقلوب وصعوبة التخلص منه إذا تمكن منها:

من أشد مخاطر الرياء سهولة تسلله إلى القلوب خاصة المؤمنة، وصعوبة التخلص منه إذا تمكن منها، وقد قدمنا أن النبي صلى الله عليه وسلم لذا خاف الرياء على أصحابه وهم من هم؟ ثم من بعدهم خاف التابعون والسلف على أنفسهم منه، وحذروا منه تحذيرًا شديدًا، لذا أفرد الإمام القرطبي رحمه الله له جزءًا كبيرًا في مقدمة تفسيره، فضلاً عها تناوله في تفسير الآيات، وكذا أفرد له الحافظ ابن رجب رحمه الله في جامع العلوم والحكم، مثل ذلك.

قال الطيبي رحمه الله فيه: (وهو من أضر غوائل النفس وبواطن مكايدها يبتلى به العلماء والعباد والمشمرون عن ساق الجد لسلوك طريق الآخرة فإنهم مها قهروا أنفسهم وفطموها عن الشهوات وصانوها عن الشبهات عجزت نفوسهم عن الطمع في المعاصي الظاهرة الواقعة على الجوارح فطلبت الاستراحة إلى الظاهر بالخير وإظهار العلم والعمل فوجدت مخلصًا من مشقة المجاهدة إلى لذة القبول عند الخلق ولم تقتنع باطلاع الخالق

<sup>(</sup>١٦٦) (١١ / ٦١ الجامع لأحكام القرآن).

تبارك وتعالى وفرحت بحمد الناس ولم تقنع بحمد الله وحده فأحبت مدحهم وتبركهم بمشاهدته وخدمته وإكرامه وتقديمه في المحافل فأصابت النفس في ذلك أعظم اللذات وأعظم الشهوات وهو يظن أن حياته بالله تعالى وبعباداته وإنها حياته هذه الشهوة الخفية التي تعمى عن دركها العقول النافدة قد أثبت اسمه عند الله من المنافقين وهو يظن أنه عند الله من عباده المقربين وهذه مكيدة للنفس لا يسلم منها إلا الصديقون ولذلك قيل آخر ما يخرج من رءوس الصديقين حب الرياسة) (۱۲۷).

عاشرًا: إصابة المرائي بالفقر والخوف والغم وضيق الصدر وظلمة القلب وتعرضه للفتن:

قال ابن القيم رحمه الله: (الشركُ والكذبُ والرياءُ غصن من شجرة في القلب ثمرها في الدنيا الخوف والهم والغم وضيق الصدر وظلمة القلب، وثمرها في الآخرة الزقوم والعذاب المقيم) (١٦٨).

أما تعرضه للفتن فروى البخاري من حديث جَابِرِ بْنِ سَمُرَةَ رضي الله عنه فَعَزَلَهُ وَاسْتَعْمَلَ عَلَيْهِمْ عنه قَالَ شَكَا أَهْلُ الكُوفَةِ سَعْدا إِلَى عُمَرَ رضي الله عنه فَعَزَلَهُ وَاسْتَعْمَلَ عَلَيْهِمْ عَمَّارا، فَشَكُوا حَتَّى ذَكَرُوا أَنَّهُ لاَ يُحْسِنُ يُصَلِّي، فَأَرْسَلَ إِلَيْهِ فَقَالَ يَا أَبَا إِسْحَاقَ إِنَّ هَؤُلاَءِ يَزْعُمُونَ أَنَّكَ لاَ تُحْسِنُ تُصَلِّي قَالَ أَبُو إِسْحَاقَ أَمَّا أَنَا وَالله فَإِنِّي كُنْتُ إِنَّ هَؤُلاَءِ يَزْعُمُونَ أَنَّكَ لاَ تُحْسِنُ تُصَلِّي قَالَ أَبُو إِسْحَاقَ أَمَّا أَنَا وَالله فَإِنِّي كُنْتُ أَصَلِّي مِهُم صَلاَةً رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم مَا أُخْرِمُ عَنْهَا، قَالَ ذَاكَ الظَّنُّ بِكُ يَا أَبَا إِسْحَاقَ، فَأَرْسَلَ مَعَهُ رَجُلاً إِلَى الكُوفَةِ، فَسَأَلُ عَنْهُ أَهْلَ الكُوفَةِ، وَلَمْ يَكُونَةٍ، فَسَأَلُ عَنْهُ أَهْلَ الكُوفَةِ، وَلَمْ يَدَعْ مَسْجِداً إِلاَّ سَأَلُ عَنْهُ، ويثني مَعْرُوفاً، حَتَّى دَخَلَ مَسْجِداً لِبَنِي عَبْسٍ، فَقَامَ يَدَعْ مَسْجِداً إِلاَّ سَأَلُ عَنْهُ، ويثني مَعْرُوفاً، حَتَّى دَخَلَ مَسْجِداً إِلاَ سَأَلَ عَنْهُ، ويثني

<sup>(</sup>١٦٧) (٤٧٢ : ٤٧٣ / تيسير العزيز الحميد). (١٦٨) (٢٢٦ / الفوائد).

رَجُلٌ مِنْهُمْ يُقَالُ لَهُ أُسَامَةُ بْنُ قَتَادَةَ يُكْنَى أَبَا سَعْدَةَ قَالَ أَمَّا إِذْ نَشَدْتَنَا فَإِنَّ سَعْدًا كَانَ لاَ يَسِيرُ بِالسَّرِيَّةِ، وَلاَ يَعْدِلُ فِي القَضِيَّةِ، قَالَ سَعْدٌ: (أَمَا وَالله لاَّدْعُونَّ بِثَلاَثِ، اللهمَّ إِنْ كَانَ عَبْدُكَ هَذَا كَاذِباً، قَامَ رِيَاءً وَسُمْعَةً فَأَطِلْ عُمرَهُ، وَأَطِلْ فَقْرَهُ، وَعَرِّضْهُ بِالفِتَنِ) وَكَانَ بَعْدُ إِذَا سُئِلَ يَقُولُ: شَيْخٌ كَبِيرٌ مَوْتُونٌ، أَصَابَتْنِي دَعْوَةُ سَعْدٍ، قَالَ عَبْدُ اللَّكِ بن عمير فَأَنَا رَأَيْتُهُ بَعْدُ قَدْ سَقَطَ حَاجِبَاهُ عَلَى عَيْنَيْهِ مِنَ الكِبَرِ، وَإِنَّهُ لَيَتَعَرَّضُ لِلْجَوَادِي فِي الطُّرُقِ يَعْمِزُهُنَ (179).

(١٦٩)سبق تخريجه .

وفي الباب حديث ضعيف: (يخرج في آخر الزمان رجال يختلون الدنيا بالدين يلبسون للناس جلود الضأن من اللين ألسنتهم أحلى من السكر وقلوبهم قلوب الذئاب يقول الله: أبي يغترون أم على يجترئون؟ فبي حلفت لأبعثن على أولئك منهم فتنة تدع الحليم فيهم حيران) (سبق تخريجه).

# فصل في : الإخلاص ترك الرياء

الإخلاص: الإفراد وتصفية الشيء مما ينافيه أو يفسده.

وقد سُئل أحد السلف عن الإخلاص فأجاب : (ما لا يحب أن يحمده عليه إلا الله عز وجل) (١٧٠).

وقيل الإخلاص: استواء أحوال العبد في الظاهر والباطن، والرياء أن يكون ظاهر العبد خيرًا من باطنه، أي لملاحظة الخلق والصدق في الإخلاص أن يكون باطنه أعمر من ظاهره (١٧١١).

والأدلة على اعتبار الأعمال بقدر النية فيها كثيرة جدًّا، وقد أُفردت لها كتب وأبحاث ونكتفي بذكر طرف منها:

قال الله عز وجل: ﴿فَادْعُوا الله مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ ('``) وقال أيضا: ﴿قُلِ اللهِ أَعْبُدُ مُخْلِصا لَهُ دِينِي ﴾ ('``) وقال: ﴿قُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ الله مُخْلِصا لَهُ الدِّينَ ﴾ ('``) وقال: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ فَاعْبُدِ الله مُخْلِصا لَهُ الدِّينَ ﴾ ('``) وقال أيضا: ﴿وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا الله مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَنَال أَيضا: ﴿وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا الله مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَنَالَ أَيضا: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا الله مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَنَالَ الدِينِ : أَي العبادة .

<sup>(</sup>١٧٠) (٩٦/ مختصر شعب الإيهان).

<sup>(</sup>۱۷۱) (٤٧٢) تيسير العزيز الحميد).

<sup>(</sup>۱۷۲) (۱۲ / غافر).

<sup>(</sup>۱۷۳) (۱۶ / الزمر).

<sup>(</sup>۱۷٤) (۱۱ / الزمر).

<sup>(</sup>١٧٥) (٢/ الزمر).

<sup>(</sup>١٧٦) (٥/ البينة).

وفي الآيات دليل على وجوبِ النية في العبادات، ذلك أن الإخلاصَ من عمل القلب، وهو الذي يُراد به وجه الله تعالى، وهذه هي النية .

وإذا أحسنَ المرء نيته في أعماله على النحو الوارد في قول النبي صلى الله عليه وسلم في الإحسان: «أنْ تعبدَ الله كأنّك تَراهُ فَإِن لَم تكُنْ تَراهُ فَإِنّه يراكَ» (١٤٠٠)، أيقنَ حقيقة الإخلاص، وإن أيقن حقيقة الإخلاص عرف الرياء فإذا ما داخله يومًا شعر به فدفعه، قال سهل بن عبد الله رحمه الله: (لا يعرف الرياء إلا مخلص ولا النفاق إلا مؤمن ولا الجهل إلا عالم ولا المعصية إلا مطيع) (١٩٠١)، ونحو ذلك قول أبي موسى رضي الله عنه: (نية المؤمن خير من مطيع) ون الله عز وجل ليعطي العبد على نيته ما لا يعطيه على عمله، وذلك أن النية لا رياء فيها والعمل يخالطه الرياء) (١٩٠١)، وقول مطرف بن عبدالله رحمه الله: (صلاح القلب بصلاح العمل، وصلاح العمل، بصلاح النية)، وقول ابن المبارك رحمه الله (رب عمل صغير تعظمه النية، ورب عمل كبير تصغره النية) ومنه قول السلف: النية عبادة مستقلة لا تفتقر إلى غيرها، وكل العبادات تفتقر إليها.

لذا كان شأن المخلص تحري الخير والصلاح في كل عمل من أعماله، ويطلب الكمالَ في ذلك، ثم يتحرى أن يموت ميتةً مُرضيةً لله تعالى، ولا يخاف الموت فيمنعه من الجهاد في سبيل الله لإحقاق الحق وإبطال الباطل وإقامة

<sup>(</sup>١٧٧) صحيح : (٥٠ / الإيمان / البخاري) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، (٨ / الإيمان / مسلم) من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه .

<sup>(</sup>١٧٨) (٩٦/ مختصر شعب الإيان).

<sup>(</sup>۱۷۹) (۱۷۹۰/ كنز العمال).

<sup>(</sup>۱۸۰) (۷۲۷۰/ كنز العمال).

العدل والأخذ على أيدي الجور والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فهذا مقتضى الدين يقوم به من يأخذه بقوة (۱۸۱۰)، قال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي للله رَبِّ العَالَمِينَ ﴾ (۱۸۱۰).

كأن رقيبا منك يرعى خواطري وإخوان صدق قد سئمت لقاءهم وما الغض أسلى عنهم غير أننسى

وآخر يرعى ناظري ولساني وأغضيت طرفي عنهم ولساني أراك كما كل الجهات تراني

<sup>(</sup>۱۸۱) (۸ / 33۲ المنار) .

<sup>(</sup>١٨٢) (١٦٢ / الأنعام).

# فصل في: فضل الإخلاص

شرط قبول العمل أن يكون خالصا لوجه الله عز وجل موافقا لسنة نبيه صلى الله عليه وسلم، كما قال الفضيل بن عياض في قوله تعالى: ﴿الَّذِي خَلَقَ المَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ (١٨٥٠)، قال: (أيكم أخلصه وأصوبه، قال إن العمل إذا كان خالصًا ولم يكن صوابًا لم يقبل، وإذا كان صوابًا ولم يكن خالصًا لم يقبل حتى يكون خالصًا صوابًا، فالخالص ما كان لله تعالى والصواب ما كان على السنة) (١٨٥٠).

ولما كان الإخلاص شاقًا على المرء لكونه مجاهدة للنفس فضلاً عن الشيطان فإنه لا يناله إلا القليل من الناس، ولذا جعل الله عز وجل للمخلصين بشريات جمة، وعلى قدر إخلاصهم تزداد هذه البشريات، ونكتفي بذكر طرف منها لكونها أكثر من أن تحصى، وكيف يدرك عقل إنسان ثوابًا كتبه الله عز وجل لمن أحبهم واصطفاهم، جل في علاه؟.

### أولاً: استجابة الدعاء:

فكلما استقامت النفس إلى ربها، واتجهت إليه، وأخلصت له العبادة، كان جزاؤها إذا لجأت إليه في طلب ما ورفعت أكف الضراعة، استجابة ندائها، ذلك أن عبدًا مملوكًا يعمل عند سيده لا يكل ولا يمل، يطيعه في أوامره ولا يفعل ما يكدره، فأنى لسيده إذا سأله هذا العبد حاجة ما ألا يلبيها له؟ ولله تعالى المثل الأعلى، قال تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الفُلْكِ دَعَوُا الله مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ

<sup>(</sup>۱۸۳) (۲/ اللك).

<sup>(</sup>١٨٤) (٣٠٥/ فتح المجيد).

فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى البَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴿ (١٨٠).

قال بكر بن خنيس رحمه الله: خرجنا مرة لنستقي وخرج الأمير والقاضي فدعا القاضي ثم أذِنَ الأمير للناس بالانصراف قال وما نرى في السهاء سحابًا وإلى جنبي أسود عليه كسالة قال فالتفت إليه فسمعته يدعو وأعجبت بدعائه فقال في دعائه لما نظر إلى الناس منصر فين اللهم اسقنا الساعة واقلب عبادك مسرورين قال فوالله إن كان إلا انقضاء قوله حتى أقبلت السهاء بأشد ما يكون من المطر قال بكر فحرصت على أن أعرفه أو أدركه فلم أقدر على ذلك (١٨٦).

#### ثانيًا: النجاة من المهالك:

وكما أن جزاءَ إخلاص العبادة استجابة دعاء المخلصين، كذلك لهم من ربهم عز وجل فضل وهو إحاطتهم بالعناية الإلهية وتخليصهم من المهالك، قال تعالى: ﴿وَإِذَا غَشِيَهُمْ مَوْجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوُا الله نُحُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى البَرِّ فَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمَا يَجْحَدُ بِآياتِنَا إِلَّا كُلُّ خَتَّارٍ كَفُورٍ ﴾ (١٨٧).

### ثالثًا: كسب رضا الناس:

وقد يظن بعض الناس عكس هذا، بل أكثرهم يظنون أنهم إذا أحسنوا العبادة وأظهروها للناس نالوا رضاهم واحترامهم، لذا قال النبي صلى الله عليه وسلم: «يقومُ الرَّجلُ فيصلِّي فيزيِّنُ صَلاَتهُ جاهدًا لما يَرى مِن نظرِ النَّاس

<sup>(</sup>١٨٥) (٦٥ / العنكبوت).

<sup>(</sup>١٨٦) (٥٣ / الأولياء).

<sup>(</sup>۱۸۷) (۳۲/ لقمان).

قال العلامة ابن الجوزي رحمه الله: (الإنسان قد يخفي ما لا يرضاه الله عز وجل، فيظهره الله سبحانه عليه ولو بعد حين، وينطق الألسنة به وإن لم يشاهده الناس ... وكذلك يخفي الطاعة فتظهر عليه، ويتحدث الناس بها وبأكثر منها، حتى إنهم لا يعرفون له ذنبًا ولا يذكرونه إلا بالمحاسن، ليعلم أن هنالك ربًّا لا يضيع عمل عامل)(١٩١).

#### رابعًا: إحاطة الملائكة للمخلصين:

فعَنْ حَنْظَلَةَ الأُسَيِّدِيِّ رضي الله عنه قَالَ : لقيني أَبُو بَكْرٍ فَقَالَ : كَيْفَ أَنْتَ يَا حَنْظَلَةُ ؟ قُلْتُ : نَافَقَ حَنْظَلَةُ ، قَالَ : سُبْحَانَ الله مَا تَقُولُ ؟ ، قَالَ : قُلْتُ نَكُونُ عِنْدَ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم يُذَكِّرُنَا بِالنَّارِ وَالجَنَّةِ حَتَّى كَأَنَّا رَأْيَ نَكُونُ عِنْدَ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم عَافَسْنَا الأَزْوَاجَ عَيْنِ فَإِذَا خَرَجْنَا مِنْ عِنْدِ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم عَافَسْنَا الأَزْوَاجَ وَاللَّوْلَادَ وَالضَّيْعَاتِ فَنَسِينَا كَثِيرِا، قَالَ أَبُو بَكْرٍ : فَوَالله إِنَّا لَنَلْقَى مِثْلَ هَذَا، فَانْطَلَقْتُ أَنَا وَأَبُو بَكْرٍ حَتَّى دَخَلْنَا عَلَى رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم قُلْتُ : فَانْطَلَقْتُ أَنَا وَأَبُو بَكْرٍ خَتَّى دَخَلْنَا عَلَى رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم قُلْتُ :

<sup>(</sup>١٨٨) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>١٨٩) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>۱۹۰) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>۱۹۱) (۵۸ / صيد الخاطر).

نَافَقَ حَنْظَلَةُ يَا رَسُولَ الله، فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم «وَمَا ذَاكَ؟» قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله نَكُونُ عِنْدَكَ تُذَكِّرُنَا بِالنَّارِ وَالجَنَّةِ حَتَّى كَأَنَّا رَأْى عَيْنِ فَإِذَا خَرَجْنَا مِنْ عِنْدِكَ عَافَسْنَا الأَزْوَاجَ وَالأَوْلاَدَ وَالضَّيْعَاتِ نَسِينَا كَثِيرِا، فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «والذي نفسي بِيدِهِ إِنْ لَوْ تَدُومُونَ عَلَى مَا رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «والذي نفسي بِيدِهِ إِنْ لَوْ تَدُومُونَ عَلَى مَا تَكُونُونَ عندي وَفِى الذِّكْرِ لَصَافَحَتْكُمُ اللَّائِكَةُ عَلَى فَرُشِكُمْ وَفِى طُرُقِكُمْ وَلَكِنْ يَا حَنْظَلَةُ سَاعَةً وَسَاعَةً» (۱۹۲۰).

وقد كانت الملائكةُ تسلم على عمران بن حصين رضي الله عنه في مرضه، فلما اكتوى تركت الملائكة مصافحته، فلما ترك عادت تسلم عليه (١٩٣٠).

## خامسًا: الفوزُ بشفاعةِ النبي صلى الله عليه وسلم يوم القيامة:

فعَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قِيلَ: يَا رَسُولَ الله، مَنْ أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِكَ يَوْمَ القِيَامَةِ؟ قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «لَقَدْ ظَنَنْتُ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ أَنْ لاَ يَسألني عَنْ هَذَا الحَدِيثِ أَحَدٌ أَوَّلُ مِنْكَ، لِمَا رَأَيْتُ مِنْ حِرْصِكَ عَلَى الحَدِيثِ، أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِى يَوْمَ القِيَامَةِ مَنْ قَالَ لاَ إِلهَ إِلاَّ الله، خَالِصا مِنْ قَالَ لاَ إِلهَ إِلاَّ الله، خَالِصا مِنْ قَالَ لاَ إِلهَ إِلاَّ الله، خَالِصا مِنْ قَالَ هُ وَنُفْسِهِ (١٩٤).

إذ كيف يشفع النبي صلى الله عليه وسلم في عبد أشرك مع الله عز وجل غيره في عبادته وملاحظته ومراقبته ؟.

سادسا: يظلهم الله بظله يوم لا ظل إلا ظله:

عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «سَبْعَةٌ

<sup>(</sup>١٩٢) صحيح: (٢٧٥٠/ التوبة/ مسلم) من حديث حنظلة الأسيدي رضي الله عنه .

<sup>(</sup>١٩٣) صحيح: (١٢٢٦ / الحج / مسلم).

<sup>(</sup>١٩٤) سبق تخريجه .

يُظِلُّهُمُ الله في ظِلِّهِ يَوْمَ لاَ ظِلَّ إِلاَّ ظِلَّهُ: الإِمَامُ العَادِلُ، وَشَابٌ نَشَأَ في عِبَادَةِ رَبِّهِ، وَرَجُلاَنِ تَحَابًا في الله اجْتَمَعَا عَلَيْهِ وَتَفَرَّقَا عَلَيْهِ، وَرَجُلاَنِ تَحَابًا في الله اجْتَمَعَا عَلَيْهِ وَتَفَرَّقَا عَلَيْهِ، وَرَجُلاَ فَكَاللهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ، وَرَجُلْ ذَكَرَ الله خَالِيا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ» ( وَرَجُلٌ ذَكَرَ الله خَالِيا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ» ( ( \* الله خَالِيا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ» ( ( \* الله خَالِيا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ» ( ( \* الله خَالِيا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ ) ( ( \* الله الله خَالِيا فَلَا اللهُ عَالِيا فَلَا اللهُ عَالِيا فَلَا اللهُهُ اللهُ اللهُهُ اللهُ ال

ومحل الشاهد: وَرَجُلٌ طَلَبَتْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ فَقَالَ إِنِي أَخَافُ الله، وَرَجُلٌ تَصَدَّقَ أَخْفَى حَتَّى لاَ تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ، وَرَجُلٌ ذَكَرَ الله خَالِيَا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ.

<sup>(</sup>١٩٥) صحيح : (٦٦٠ / الآذان / البخاري) (١٠٣١ / الزكاة / مسلم) كلاهما من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

# فصل في : الشرك والرياء

# الشرك نوعان: شرك أكبر وشرك أصغر

#### والفرق:

أولاً: أن الأكبر لا يغفر لصاحبه، وأما الأصغر فرهن المشيئة.

ثانيًا: الأكبر محبط لجميع الأعمال، وأما الأصغر فلا يحبط إلا العمل الذي قارنه.

ثالثًا: الأكبر مخرج عن ملة الإسلام، وأما الأصغر فلا يخرج منها.

رابعًا: صاحب الشرك الأكبر خالد في النار، وأما الأصغر فكغيره من الذنوب.

أما الشركُ الأكبر: فهو اتخاذ الند لله تعالى بأن يدعوه أو يرجوه أو يخافه أو يجبه كمحبة الله عز وجل أو يذبح له أو ينذر (١٩١٠):

والشرك فاحذره فشرك ظاهر ذا القسم ليس بقابلِ الغفران وهو اتخاذ الند للرحمن أيسًا كان من حجر ومن إنسان يدعوه أو يرجوه ثم يخاف ويحبه كمحبة الديسان (١٩٧٠)

### وأما الشرك الأصغر:

فعن رافع بن خديج رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : «إنَّ أُخُوفَ ما أَخَاف عليكم الشركُ الأصغرُ» قالوا يا رسول الله : وما

<sup>(</sup>١٩٦) (٣٢٠) (٣٢٠/ الكواشف الجلية).

<sup>(</sup>١٩٧) من نونية العلامة ابن القيم رحمه الله .

الشرك الأصغر؟ قال: «الرِّياءُ، يقالُ لمنْ يفعلُ ذلكَ إذا جَاءَ النَّاسُ بأعهَالهم انشوك الأصغر؟ النَّاسُ بأعهَالهم اذهبُوا إلى الذينَ كنتمْ تُراءُونَ فاطلبُوا ذلكَ عندَهم» (١٩٨٠).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «قَالَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرَكَ فِيهِ معي غيري تَرَكْتُهُ وَشِرْكُهُ " ( ( ( ) ) وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنها قال: «معي غيري تَركْتُهُ وَشِرْكُهُ الله وسلم فقال: «أَيُّها النَّاس إيَّاكُم وشِركَ السَّرائِر » قالوا: يا رسول الله ما شرك السرائر؟ قال: «يَقومُ الرَّجل فيصلي فيزيِّن صلاته جاهدًا لما يَرى مِن نَظَر النَّاس إليه فذاكَ شركُ السَّرائر » ( ( ) )، وعن أبي سعيد الحدري رضي الله عنه قال: خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم ونحن نتذاكر المسيح الدجال فقال: «ألا أخبرُكم بها هوَ أخوفُ عليكم عِندي مِن المسِيح الدّجال؟ » قلنا : بَلَى فقال: «الشِّركُ الحفيُّ أن يقومَ الرَّجلُ يُصلي فيزيِّنُ صلاته لما يَرى مِن نَظر رجُلِ » ( ( ) ) .

<sup>(</sup>١٩٨) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>١٩٩) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>۲۰۰) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>۲۰۱) سبق تخریجه .

وفي الباب عدة أحاديث ضعيفة:

<sup>(</sup>من صام يرائي فقد أشرك ومن صلى يرائي فقد أشرك ومن تصدق يرائي فقد أشرك إن الله تعالى يقول أنا خير قسيم لمن أشرك بي من أشرك بي شيئا فإن عمله قليله وكثيره لشريكه الذي أشرك بي أنا عنه غني) (٧ / ٢٨١ الطبراني في الكبير) (٤ / ١٢٥ أحمد في المسند مرفوعا) (٤ / ٣٦٦ المستدرك) (١ / ٣٥١ الطيالسي) جميعهم من حديث شداد ابن أوس رضي الله عنه ، ضعفه الألباني (١٩ / ضعيف الترغيب) ، وفي سنده شهر بن حوشب وهو صدوق كثير الإرسال والأوهام (١ / ٢٦٨ التقريب) ، وفيه أيضا عبد الحيد بن بهرام وهو صدوق (١ / ٣٤٩ التقريب) .

=(إن اليسير من الرياء شرك) (٣٩٨٩ / الفتن / ابن ماجة) (٤ / ٣٦٤ المستدرك) (٢٠ / الطبراني في الكبير) (٣٠ / التواضع والخمول) (١١ / الأولياء) جميعهم من حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه ، صححه الحاكم وقال (صحيح الإسناد ولم يخرجاه)، وضعفه البوصيري في زوائد ابن ماجة ، وضعفه الألباني (١٨٦٦ / ضعيف الترغيب) ، والمحفوظ أنه من طريق عيسى بن عبد الرحمن بن فروة وهو متروك (٢ /  $^{4}$  /  $^{4}$  /  $^{4}$ 

وللحديث طريق آخر لم تسلم من الضعف عند الطبراني في الأوسط (٧ / ١٤٥) والصغير (٢ / ٢٣٣) من حديث معاذ رضي الله عنه .

وفي رواية عن معاذ رضي الله عنه (إن أدنى الرياء شرك) (٣ / ٣٠٤ المستدرك) (٢٠ / ٣٧ الطبراني في الكبير) (٢ / ٢٥٢ الشهاب) ، ضعفه الألباني وقال (ضعيف جدا) (٢٩٧٥ / الضعيفة) ، وفي سند الحديث أبو قلابة (عبد الله بن زيد الجرمي) وهو ثقة وكان كثير الإرسال (١ / ٣١٢ التقريب) ، وفيه أيضا شاذ بن الفياض وهو صدوق له أوهام (١ / ٢٦٠ التقريب) .

(إن الاتقاء على العمل أشد من العمل وإن الرجل ليعمل العمل فيكتب له عمل صالح معمول به في السر يضعف أجره سبعين ضعفًا فلا يزال به الشيطان حتى يذكره للناس ويعلنه فيكتب علانية ويمحى تضعيف أجره كله ثم لا يزال به الشيطان حتى يذكره للناس الثانية ويحب أن يذكر به ويحمد عليه فيمحى من العلانية ويكتب رياء فاتقى الله امرؤ صان دينه ، وإن الرياء شرك) (٤ / ١١٠ الترمذي مختصرًا) (١٠٣ / الذهبي في الكبائر مختصرًا) وكلاهما معلقا دون سند ، ضعفه الألباني (٢٤ / ضعيف الترغيب) من حديث أبي الدرداء رضى الله عنه .

عن شداد بن أوس رضي الله عنه قال: بينها أنا عند رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ رأيت بوجهه أمرًا ساءني فقلت بأبي وأمي يا رسول الله ما الذي أرى بوجهك؟ قال (أمرًا أخوفه على أمتي الشرك وشهوة خفية) قلت وتشرك أمتك من بعدك قال (يا شداد إنهم لا يعبدون شمسًا ولا وثنًا ولا حجرًا ولكن يراءون الناس بأعمالهم) قلت يا رسول الله الرياء شرك هو قال (نعم) قلت فها الشهوة الخفية؟ قال (يصبح أحدهم صائمًا فتعرض له شهوة من شهوات الدنيا فيفطر) (٥٠٢٤/ ابن ماجة) (٧/ ٢٨٤، ٢٨٥ الطبراني في الكبير) (٤/ ٢١٤ أحمد في المسند) (٤/ ٢٦٦ المستدرك) جميعهم من حديث شداد رضي الله عنه ، قال البوصيري في زوائد ابن ماجة (في إسناده عامر بن عبد الله ، لم أر من تكلم فيه ، وباقي رجال الإسناد ثقات) ، وصححه الحاكم وقال (صحيح الإسناد ولم=

وعن شداد بن أوس رضي الله عنه قال : (كنا نعد الرياء على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم بالشرك الأصغر) (٢٠٢٠).

وفسر الطيبي رحمه الله الشرك الأصغر بالرياء (٢٠٣٠)، وفسره العلامة ابن القيم رحمه الله فقال: (كيسير الرياء، والتصنع للخلق، والحلف بغير الله تعالى، وقول الرجل للرجل: ما شاء الله وشئت وهذا من الله ومنك وأنا بالله وبك وما لي إلا الله وأنت وأنا متوكل على الله وعليك ولولا الله وأنت لم يكن كذا وكذا، وقد يكون هذا شركًا أكبر بحسب حال قائله ومقصده) (٢٠٠٠)، وقال أيضا: (الرياء كله شرك) (٢٠٠٠).

ووضع شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله في كتابه (التوحيد) بابًا بعنوان : الخوف من الشرك، وبعد أن أورد الأدلة، قال : فيه مسائل : (الأولى) الخوف من الشرك، (الثانية) أن الرياء من الشرك، (الثالثة) أنه من الشرك الأصغر، (الرابعة) أنه أخوف ما يخاف منه على الصالحين.

قال الشيخ عبد الله بن جار الله صاحب كتاب " الجامع الفريد للأسئلة والأجوبة على كتاب التوحيد " (وعلاقة هذا الباب بكتاب التوحيد : أن الرياء

يخرجاه) ، ورده الذهبي ، وضعفه الألباني وقال (ضعيف جدًّا) (ضعيف الترغيب) ، والمحفوظ أنه من طريق عبد الواحد بن زيد وهو متروك ، وفي سند ابن ماجة رواد بن الجراح وهو صدوق اختلط بآخره فترك (١ / ١٩٤ التقريب) ، وفيه أيضًا عامر بن عبدالله شيخ رواد وهو مجهول (١ / ٢٩١ التقريب) ، وفيه الحسن بن ذكوان وهو صدوق يخطئ كان يدلس (١ / ١٣٤ التقريب) ولم يصرح بالتحديث .

<sup>(</sup>۲۰۲) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>۲۰۳) (۱ / ۹۸ فتح الباري)

<sup>(</sup>۲۰٤) (۲۰۶) فتح المجيد)

<sup>(</sup>۲۰۰) (۲۰۰) الداء والدواء)

شرك أصغر منافي لكمال التوحيد) (٢٠١).

جماع ما تقدم دل على أن أهم أبواب الشرك الأصغر: الرياء وما يلحق به من يسير الرياء والتصنع للخلق والسمعة والعمل لغرض من الدنيا كأجر أو منفعة.

قال الهيتمي رحمه الله: يتضح الفرق بين الرياء (كشرك أصغر) وبين الشرك الأكبر بمثال هو أن المصلي مراءاة يكون رياؤه سببًا باعثًا على العمل، وهو تارة يقصد بعمله تعظيم الله تعالى، وتارة لا يقصد شيئًا، وفي كل منها لا يصدر عنه مكفر، بخلاف الشرك الأكبر الذي لا يحدث لا إذا قصد تعظيم غير الله تعالى، وعلم بذلك أن المرائي إنها حدث له هذا النوع من الشرك بتعظيمه قدر المخلوق عنده حتى حمله ذلك على الركوع والسجود، فكان المخلوق هو المعظم بالسجود من وجه، وذلك غاية الجهل (٧٠٠٠).

وقد ذكر الحافظ ابن حجر رحمه الله في فتح الباري – تعليقًا على حديث الإيهان بضع وسبعون شعبة – ما أورده العلماء من شعب الإيهان وقسمها إلى ثلاثة أقسام:

(۱) أعمال القلب : وفيها المعتقدات والنيات وتشمل على أربع وعشرين خصلة، ذكر فيها ترك الرياء .

(٢) أعمال اللسان: وتشمل على سبع خصال.

<sup>(</sup>۲۰٦) (۱٤٥ / الجامع الفريد) (۲۰۷) (۱۸ ۲۰۱۱ - ) تو تا

<sup>(</sup>۲۰۷)(۱/ ٤٤ الزواجر) بتصرف.

#### (٣) أعمال البدن : وتشمل على ثمان وثلاثين خصلة (٢٠٠٠).

(۲۰۸) (۱ / ۷۹ : ۸۰ فتح الباري) قال الحافظ رحمه الله :

قال القاضي عياض : (تكلف جماعة حصر هذه الشعب بطريق الاجتهاد وفي الحكم بكون ذلك هو المراد صعوبة ولا يقدح عدم معرفة حصر ذلك على التفصيل في الإيهان). ولم يتفق من عد الشعب على نمط واحد وأقربها إلى الصواب طريقة ابن حبان لكن لم نقف على بيانها من كلامه وقد لخصت مما أوردوه ما أذكره وهو أن هذه الشعب تتفرع عن أعمال القلب وأعمال اللسان وأعمال البدن فأعمال القلب فيه المعتقدات والنيات وتشتمل على أربع وعشرين خصلة: الإيهان بالله ويدخل فيه الإيهان بذاته وصفاته وتوحيده بأنه ليس كمثله شيء واعتقاد حدوث ما دونه والإيهان بملائكته وكتبه ورسله والقدر خيره وشره والإيهان باليوم الآخر ويدخل فيه المسألة في القبر والبعث والنشور والحساب والميزان والصراط والجنة والنار ومحبة الله والحب والبغض فيه ومحبة النبى صلى الله عليه وسلم واعتقاد تعظيمه ويدخل فيه الصلاة عليه واتباع سنته والإخلاص ويدخل فيه ترك الرياء والنفاق والتوبة والخوف والرجاء والشكر والوفاء والصبر والرضا بالقضاء والتوكل والرحمة والتواضع ويدخل فيه توقير الكبير ورحمة الصغير وترك الكبر والعجب وترك الحسد وترك الحقد وترك الغضب. وأعمال اللسان وتشتمل على سبع خصال التلفظ بالتوحيد وتلاوة القرآن وتعلم العلم وتعليمه والدعاء والذكر ويدخل فيه الاستغفار واجتناب اللغو وأعمال البدن وتشتمل على ثمان وثلاثين خصلة: منها ما يختص بالأعيان وهي خمس عشرة خصلة التطهير حسًّا وحكمًا ويدخل فيه اجتناب النجاسات وستر العورة والصلاة فرضًا ونفلاً والزكاة كذلك وفك الرقاب والجود ويدخل فيه إطعام الطعام وإكرام الضيف والصيام فرضًا ونفلاً والحج والعمرة كذلك والطواف والاعتكاف والتهاس ليلة القدر والفرار بالدين ويدخل فيه الهجرة من دار الشرك والوفاء بالنذر والتحري في الإيهان وأداء الكفارات ومنها ما يتعلق بالاتباع وهي ست خصال: التعفف بالنكاح والقيام بحقوق العيال وبر الوالدين وفيه اجتناب العقوق وتربية الأولاد وصلة الرحم وطاعة السادة أو الرفق بالعبيد ومنها ما يتعلق بالعامة وهي سبع عشرة خصلة: القيام بالإمرة مع العدل ومتابعة الجماعة وطاعة أولي الأمر والإصلاح بين الناس ويدخل فيه قتال الخوارج والبغاة والمعاونة على البر ويدخل فيه الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وإقامة الحدود والجهاد ومنه المرابطة وأداء الأمانة ومنه أداء الخمس والقرض مع وفائه وإكرام الجار وحسن المعاملة وفيه جمع المال من حله وإذا كان الرياء من الشرك الأصغر.

#### فهل يمكن أن يصل إلى الأكبر؟

قال الشيخ ابن العيثمين رحمه الله: ظاهر الحديث (٢٠٠٠): لا يمكن لأنه قال (الشرك الأصغر)، لكن في عبارات ابن القيم رحمه الله، أنه إذا ذكر الشرك الأصغر، لكن إن الأصغر قال: كيسير الرياء، فهذا يدل على أن كثيره ليس من الأصغر، لكن إن أراد به الكمية: فنعم، لأنه لو كان يرائي في كل عمل لكان مشركًا شركًا أكبر لعدم وجود الإخلاص في عمل يعمله، أما إذا أراد الكيفية: فظاهر الحديث أنه أصغر مطلقًا (١٠٠٠).

وإنفاق المال في حقه ومنه ترك التبذير والإسراف ورد السلام وتشميت العاطس وكف الأذى عن الناس واجتناب اللهو وإماطة الأذى عن الطريق فهذه تسع وستون خصلة ويمكن عدها تسعًا وسبعين خصلة باعتبار إفراد ما ضم بعضه إلى بعض مما ذكر والله أعلم. فائدة في رواية مسلم من الزيادة أعلاها لا إله الا الله وأدناها إماطة الأذي عن الطريق وفي هذا إشارة إلى أن مراتبها متفاوتة . والله أعلم .

<sup>(</sup>٢٠٩) يريد حديث رافع بن خديج رضي الله عنه .

<sup>(</sup>۲۱۰)(۷۹/ القول المفيد).

# فصل في الفرق بين الرياء والنفاق

عد بعض أهل العلم الرياء صفة من صفات المنافقين، مستدلين بالآيات الواردة في تشبيه عمل المنافق بالمرائي، قال الله تعالى في صفة صلاة المنافقين وإنفاقهم: ﴿ وَلا يَأْتُونَ الصَّلاةَ إِلاَّ وَهُمْ كُسَالَى وَلا يُنْفِقُونَ إِلاَّ وَهُمْ يُواعُونَ النَّافِقِينَ يَخادعُونَ اللَّهُ وَهُو خادعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلا يذْكُرُونَ اللَّهُ إِلاَّ قَليلاً ﴾ (٢١٢).

قال قتادة رحمه الله: (والله لولا الناس ما صلَّىٰ المنافق، ولا يصلي إلا رياءً وسمعة) (٢١٤)، وقال عبد الرحمن بن زيد رحمه الله: (لولا الرياء ما صلوا) (٢١٤) قال الإمام القرطبي رحمه الله: (الرياء من النفاق) (٢١٥).

وعده الإمام الذهبي رحمه الله شعبة من شعب النفاق وقال: (وكذلك شعب النفاق من الكذب والخيانة والفجور والغدر والرياء وطلب العلم ليقال وحب الرئاسة والمشيخة وموادة الفجار والنصارئ فمن ارتكبها كلها وكان في قلبه غل للنبى صلى الله علية وسلم أو حرج من قضاياه أو يصوم رمضان غير محتسب أو

<sup>(</sup>۲۱۱) (٤٥/ التوبة).

<sup>(</sup>۲۱۲) (۲۲۲/ النساء).

<sup>(</sup>٢١٣) حسن: (٥/ ٨٠٨ جامع البيان) من طريق يزيد بن زريع عن سعيد بن أبي عروبة عن قتادة رحمهم الله.

<sup>(</sup>٢١٤) صحيح: (٥/ ٤٠٨ جامع البيان) من طريق يونس بن عبد الأعلَىٰ عن ابن وهب عن ابن زيد رحمهم الله، وعبد الرحمن بن زيد، ضعيف في الحديث (١/ ٣٤٠ التقريب)، إلا أنه معتبر في التفسير، أكثر عنه ابن جرير وابن كثير رحمهما الله في تفسيريهما.

<sup>(</sup>٢١٥) (٥/ ١٦٨ الجامع لأحكام القرآن).

يجوز إلى دين النصارى أو اليهود دين مليح ويميل إليهم فهذا لا تَرتَبْ في أنه كامل النفاق وأنه في الدرك الأسفل من النار وصفاته الممقوتة عديدة في الكتاب والسنة من قيامه إلى الصلاة كسلان وأدائة الزكاة وهو كاره وإن عامل الناس فبالمكر والخديعة قد اتخذ إسلامه جنة نعوذ بالله من النفاق فقد خافه سادة الصحابة على نفوسهم، فإن كان فيه شعبة من نفاق الأعمال فله قسط من المقت حتى يدعها ويتوب منها) (٢١٦).

وهذا يبين خطورة الرياء، وأن المتلبس به على مقربة شديدة من المنافق الذي هو في الدرك الأسفل من النار.

والفرق بين النفاق والرياء يتمثل في أن الأصلَ في الرياء الإظهار، والأصلَ في النفاق: الإخفاء إذ المرائي يظهر نيته الحقيقية في طلب المنزلة عند الناس، أما المنافق فإنه يخفي على الناس ما بداخله ويظهر خلافه، وقد يلتقي الأمران: الرياء والنفاق في عمل المنافق، كما قال عز وجل في شأن المنافقين: ﴿ يُرَاءُونَ النَّاسَ ﴾، أي بإظهار مجرد الطاعة، وقد يختلفان كما في قيام المنافقين إلى الصلاة كسالى وعدم ذكرهم الله إلا قليلاً، فالمرائي يظهر النشاط ويكثر من الذكر لينال مكانه عند الناس بخلاف المنافق (٢١٧).

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى فإن النفاق ينقسم إلى نفاق أكبر وهو: أن يظهر الإنسان الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ويبطن ما يناقض ذلك كله أو بعضه وهذا هو النفاق الذي كان على عهد الرسول صلى الله عليه وسلم ونزل القرآن بذم أهله وتكفيرهم وأخبر أن

<sup>(</sup>٢١٦) (١١ / ٣٦٣ سير الأعلام) (٢١٧) (١١ / ٤٥٥٢ نضرة النعيم)

أهله في الدرك الأسفل من النار، ونفاق أصغر وهو نفاق العمل وهو أن يظهر الإنسان علانية صالحة ويبطن ما يخالف ذلك (٢١٨)، وإذا كان الرياء داخلاً في النفاق (المتعلق بالأعمال) فيكون بينهما عموم وخصوص، إذ يجتمعان في النفاق الأصغر، ويفترقان : إذ ينفرد النفاق بإظهار الإيمان وإبطان الكفر : وهو النفاق الأكبر، وينفرد الرياء بأنه قد يكون في غير العبادات لطلب جاه أو مال، وليس هذا النوع بحرام إلا إذا حملته كثرة الجاه على ما لا يجوز (٢١٩)، وهو الرياء المباح الذي أشرنا إليه سلفًا وسنفصل فيه فيها بعد .

<sup>(</sup>۲۱۸) (۲۱۰ / جامع العلوم والحكم) (۲۱۹) (۳/ ۲۹۹ الإحياء) (۱ / ۶۵ الزواجر)

### فصل في : أقسام العمل

\* الأعمال على خمسة أقسام:

(الأولُ) ما كان خالصًا لله تعالى موافقًا لسنة نبيه صلى الله عليه وسلم:

سئل الفضيل بن عياض رحمه الله: ما أخلص العمل وأصوبه؟ قال: (إن العمل إذا كان خالصًا ولم يكن خالصًا لم يقبل، وإذا كان صواًبا ولم يكن خالصًا لم يقبل، حتى يكون لله عز وجل، والصواب أن يكون على السنة (٢٢٠).

وهذا العمل هو المقبول.

(الثاني) ما كان رياء محضًا:

والمراد بالرياء المحض، الرياء المذموم شرعًا - أي بعمل الدين - عن رافع بن خديج رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إنَّ أَخُوفَ ما أَخَافُ عليكمُ الشَّركُ الأصغُر» قالوا يا رسول الله: وما الشرك الأصغر؟ قال: "الرِّياء، يقُالُ لمن يَفعلُ ذلكَ إذا جَاء النَّاس بأعْمالهم اذْهبوا إلى الله تُراءونَ فاطلبوا ذلك عندَهم» (٢٢١).

قال الحافظ ابن رجب رحمه الله: (وهذا الرياء المحض لا يكاد يصدر عن مؤمن في فرض الصلاة والصيام، وقد يصدر في الصدقة الواجبة أو الحج

<sup>(</sup>۲۲۰) (۲ / ۳۳۶ إعلام الموقعين)

<sup>(</sup>۲۲۱) سبق تخریجه .

أو غيرهما من الأعمال الظاهرة أو التي يتعدى نفعها، فإن الإخلاص فيها عزيز وهذا العمل لا يشك مسلم أنه حابط، وأن صاحبه يستحق المقت من الله والعقوبة) (۲۲۲)، وقال الشيخ ابن العثيمين رحمه الله: (أن يكون في أصل العبادة: أي ما قام يتعبد إلا للرياء: فهذا عمله باطل مردود عليه) (۲۲۳).

فهذا القسم من الأعمال كما بين الحافظ مردود على صاحبه وقد يكون سببًا في هلاكه واستحقاقه العقوبة في الدنيا قبل الآخرة، والأدلة عليه كثيرة :

قال الله عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالمَنِّ وَالأَذَى كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِئَاءَ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُ بِالله وَاليَوْمِ الآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ ثُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْدًا ﴾ (٢٢٠).

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «قَالَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرَكَ فِيهِ مَعِى غَيْرِى تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ» (۲۲۰) وقال أيضا: «إنَّ الله تباركَ وتعالى إذَا كَانَ يومُ القِيامةِ يَنزلُ إلى العبادِ ليقضي بينهم وكلُّ أمةٍ جاثيةٌ فأولُ مَن يدْعو به رجلٌ جمع القرآنَ ورجلٌ يقتتلُ في سبيلِ الله ورجلٌ كثيرُ المالِ فيقولُ الله للقارئِ ألم أعلمكَ ما أنزلتُ على رسولي؟ قالَ بلى يا ربِّ قالَ فهاذا عملتَ فيها علمتَ؟ قالَ كنتُ أقومُ به آناءَ اللّيل وآناءَ النهار فيقولُ الله له كذبتَ وتقولُ له الملائكةُ كذبتَ ويقولُ الله بل أردت أن يقال: إنَّ فلانًا قارئٌ فقد قِيل ذلكَ ويؤتَى بصاحبِ المال فيقولُ الله له ألم أوسعْ عليكَ حتى لم أدعكَ تحتاجُ إلى أحدٍ؟ قالَ بلى يا رب قالَ فهاذا عملتَ فيها عليكَ حتى لم أدعكَ تحتاجُ إلى أحدٍ؟ قالَ بلى يا رب قالَ فهاذا عملتَ فيها عليكَ حتى لم أدعكَ تحتاجُ إلى أحدٍ؟ قالَ بلى يا رب قالَ فهاذا عملتَ فيها عليكَ حتى لم أدعكَ تحتاجُ إلى أحدٍ؟ قالَ بلى يا رب قالَ فهاذا عملتَ فيها عليكَ حتى لم أدعكَ تحتاجُ إلى أحدٍ؟ قالَ بلى يا رب قالَ فهاذا عملتَ فيها عليكَ حتى لم أدعكَ تحتاجُ إلى أحدٍ؟ قالَ بلى يا رب قالَ فهاذا عملتَ فيها عليكَ حتى لم أدعكَ تحتاجُ إلى أحدٍ؟ قالَ بلى يا رب قالَ فهاذا عملتَ فيها

<sup>(</sup>۲۲۲) (۲۲) بامع العلوم والحكم)

<sup>(</sup>۲۲۳) (۷٤/ القول المفيد)

<sup>(</sup>٢٢٤) (٢٢٤ / البقرة)

<sup>(</sup>۲۲۵) سبق تخریجه .

آتيتُك؟ قالَ: كنتُ أصلُ الرَّحِم وأتصدقُ فيقولُ الله له كذبتَ وتقولُ له الملائكةُ كذبتَ ويقولُ الله تعالى بل أردتَ أن يقال فلانٌ جوادٌ فقد قيلَ ذاكَ ويؤتَى بالَّذي قُتل في سبيلِ الله فيقولُ الله له في ماذا قتلتَ؟ فيقولُ أمرتُ بالجهادِ في سبيلكَ فقاتلتُ حتى قتلتُ فيقولُ الله تعالى له كذبتَ وتقولُ له الملائكةُ كذبتَ ويقولُ الله بل أردتَ أن يُقالَ فلانٌ جريءٌ فقد قِيلَ ذاك» ثم قال : «أولئكَ الثلاثةُ أولُ خلقِ الله تسعرُ بهمُ النَّاريومَ القيامةِ» (٢٢٠٠٠).

والأدلة في هذا الباب وافرة سبق ذكرها تفصيلاً في باب : تحريم الرياء وذمه، وأغلبها صحيح وصريح في بطلان عمل المرائي، وخذلان صاحبه .

(الثالث) أن يكون العمل لله عز وجل، بيد أن صاحبه يطمع من ورائه في منفعة كأجرة أو غنيمة:

قال الحافظ ابن رجب رحمه الله: (فإن خالط نية الجهاد مثلاً نية غير الرياء مثل أخذ أجرة للخدمة أو أخذ شيء من الغنيمة أو التجارة نقص بذلك أجر جهاده، ولم يبطل بالكلية) (٢٢٧).

ومن هذا الباب قول النبي صلى الله عليه وسلم: «مَا مِنْ غَازِيَةٍ تَغْزُو فِى سَبِيلِ الله فَيُصِيبُونَ الغَنِيمَةَ إِلاَّ تَعَجَّلُوا ثُلُثَىْ أَجْرِهِمْ مِنَ الآخِرَةِ وَيَبْقَى لُهُمُ الثُّلُثُ وَإِنْ لَمْ يُصِيبُوا غَنِيمَةً تَمَّ لُهُمْ أَجْرُهُمْ» (٢٢٨).

<sup>(</sup>۲۲٦) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>۲۲۷) (۲۹ / جامع العلوم والحكم)

<sup>(</sup>٢٢٨) صحيح : (٦٠٩٦ / الإمارة / مسلم) من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما .

(الرابع) أن يكون العمل خالصًا لله تعالى لكن صاحبه يصيب من ورائه منفعة عارضة فيأخذها :

عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنها عن النبي صلى الله عليه وسلم : «مَا مِنْ غَازِيَةٍ تَغْزُو فِي سَبِيلِ الله فَيُصِيبُونَ الغَنِيمَةَ إِلاَّ تَعَجَّلُوا ثُلُثَى أَجْرِهِمْ مِنَ الآخِرَةِ وَيَبْقَى هُمُ الثَّلُثُ وَإِنْ لَمْ يُصِيبُوا غَنِيمَةً تَمَّ هُمْ أَجْرُهُمْ » (٢٢٩).

قال الإمام أحمد رحمه الله: (التاجر والمستأجر والمكاري أجرُهم على قدر ما يخلص من نيتهم في غزواتهم ولا يكون مثل من جاهد بنفسه وماله لا يخلط به غيره) وقال أيضا فيمن يأخذ جعلاً على الجهاد: (إذا لم يخرج لأجل الدراهم فلا بأس أن يأخذ، كأنه خرج لدينه فإن أعطي شيئًا أخذه)، وروي عن عبد الله ابن عمرو رضي الله عنهما قال: (إذا أجمع أحدكم على الغزو فعوضه الله رزقًا فلا بأس بذلك، وأما إن أعطي درهمًا غزا وإن منع درهمًا مكث، فلا خير في ذلك)، وكذا قال الأوزاعي رحمه الله: (إذا كانت نية الغازي على الغزو فلا أرى بأسًا، وهكذا يقال فيمن أخذ شيئًا في الحج، ليحج به إما عن نفسه أو غيره)، وقد روي عن مجاهد رحمه الله أنه قال في حج الحمال وحج الأجير وحج غيره)، وقد روي عن مجاهد رحمه الله أنه قال في حج الحمال وحج الأجير وحج التاجر: (هو تام لا ينقص من أجورهم شيء)، قال الحافظ ابن رجب رحمه الله: (وهذا محمول على أن قصدهم الأصلي كان هو الحج دون التكسب) (٢٠٠٠).

ويدخل تحت هذا القسم: الرجل يعمل العمل من الخير يحمده الناس عليه، قال النبي صلى الله عليه وسلم: «تلك عاجل بشرى المؤمن» (٢٣١).

<sup>(</sup>۲۲۹) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>۲۳۰) (۳۰/ جامع العلوم والحكم)

<sup>(</sup>٢٣١) صحيح : (٢٦٤٢ / البر والصلة والأدب/ مسلم) من حديث أبي ذر رضي الله عنه .

قال الإمام النووي رحمه الله: (معناه هذه المعجلة له بالخير، وهي دليل على رضاء الله تعالى عنه، ومحبته له، فيحببه إلى الخلق، ثم يوضع له القبول في الأرض، هذا كله إذا حمده الناس من غير تعرض منه لحمدهم، وإلا فالتعرض مذموم) (٢٣٢).

(الخامس) ما كان لله عز وجل، ثم طرأ عليه الرياء إلا أن صاحبه دفعه ولم يسترسل معه:

من عرض له الرياء بعد أن شرع في أداء عمل لله عز وجل فدفعه، فحكمه حكم من وسوس له الشيطان فاستعاذ بالله تعالى فدفع عنه الشيطان، وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه أنه قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: "إِنَّ الله تَجَاوَزَ هُرَيَ مَا حَدَّثَتْ بِهِ أَنْفُسَهَا مَا لَمْ يَتَكَلَّمُوا أَوْ يَعْمَلُوا بِهِ" (٢٣٢)، والاستدلال بهذا الحديث في هذا الباب لا يسلم من مقال، كها قال الصنعاني رحمه الله : (الكفر والرياء لا يخفى أنها من أعهال القلب، فهما مخصوصان من الحديث) (٢٣١)، بيد أن المؤاخذة على الآثام القلبية رهين بالإصرار عليها، واسترسال النفس معها وارتياح القلب لها، فأما إن دفعت ولم تسلم النفس لها ولم يسكن القلب إليها، فلا شك أنه حديث للنفس غير مجزوم بعقد نية، كها أن الله تعالى متجاوز عنه ما فلا شك أنه حديث للنفس غير مجزوم بعقد نية، كها أن الله تعالى متجاوز عنه ما لم يصاحبه إصرار أو عقد نية أو سكون وتسليم .

قال الحافظ ابن رجب رحمه الله: (وأما إن كان أصل العمل لله ثم طرأت عليه نية الرياء، فإن كان خاطرًا ودفعه فلا يضره بغير خلاف) وكذا قال

<sup>(</sup>۲۳۲) (۸ / ۲۳۹ صحيح مسلم بشرح النووي) بتصرف

<sup>(</sup>٢٣٣) صحيح : (٢٦٩ / الطلاق / البخاري) (١٢٧ / الإيهان / مسلم) كلاهما من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>۲۳٤) (۳/ ۲۷۱ سبّل السلام)

بمضمونه الشيخ ابن العثيمين رحمه الله (٢٣٠).

(السادس) ما كان لله عز وجل وطرأ عليه الرياء، فخالطه في بعضه:

إذا بدأ العمل خالصًا لوجه الله تعالى ثم طرأ عليه الرياء، كما لو اعتاد شخص قراءة جزء معين من كتاب الله تعالى، وفي إحدى المرات التي كان يقرأ فيها، دخل عليه داخل فزاد على الجزء الذي اعتاد قراءته جزء آخر ليظهر صلاحًا، ونحو ذلك لو اعتاد أن يتصدق بدينار كل يوم، فلما لازمه صاحب له تصدق بدينارين ليظهر جودًا: فالعلماء في هذا الفرض على أربعة أقوال:

الأول: يصح العمل ويجازى المرء بنيته الأولى، قال بذلك الحسن والإمام أحمد رحمهما الله، وجملة من أهل العلم (٢٣٦).

الثاني : يصح منه جزء العمل الذي لم يدخله الرياء، ويبطل الجزء الآخر الذي شابه الرياء، قال بذلك جملة من العلماء، واستندوا في ذلك لقول الله عز وجل ﴿وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى﴾ (٢٣٧).

والثالث: يبطل العمل إذا ابتدأ لله ثم طرأ عليه الرياء، فاستراحت له النفس وسكنت إليه، نص على ذلك أكثر أهل العلم (٢٣٨)، قال العلامة ابن القيم رحمه الله: (يجازى على نيته الأولى ما لم يفسخ العمل بإرادة جازمة لغير الله تعالى فيكون حكمه حكم قطع النية في أثناء العبادة وفسخها) (٢٣٩)، وقال الحافظ ابن رجب رحمه الله: (ومن يروى عنه هذا المعنى: أن العمل إذا خالطه

<sup>(</sup>٢٣٥) (٣٠/ جامع العلوم والحكم) (٧٤/ القول المفيد).

<sup>(</sup>٢٣٦) (٣٠/ جامع العلوم والحكم).

<sup>(</sup>۲۳۷) (۱۸ / فاطر).

<sup>(</sup>۲۳۸) (۲۰ / محرمات استهان بها الناس).

<sup>(</sup>٢٣٩) (٢/ ٤٣٣ إعلام الموقعين).

شيء من الرياء كان باطلاً، طائفة من السلف منهم: عبادة بن الصامت وأبو الدرداء والحسن وسعيد بن المسيب وغيرهم، ولا نعرف عن السلف في هذا خلافًا، وإن كان فيه عن بعض المتأخرين) (٢٤٠٠).

وأصحاب هذا القول استدلوا بحديث النبي صلى الله عليه وسلم: «قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرَكَ فِيهِ مَعِى غَيْرى تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ » (٢٤١).

والرابع: أصحابه فرقوا بين نوعين من العمل:

النوع الأول: إذا كان العمل متصل الأركان: فيبطل كله ما دخله الرياء وما لم يدخله، كما لو اعتاد المرء أن يصلي نافلة معينة بقصار السور، فلما دخل عليه جمع من الناس صلى بطوال السور ليظهر طول صلاة، ففي هذا الفرض لا يمكن الفصل بين صلاته التي اعتادها ولم يدخلها في حد ذاتها الرياء وإطالته للقراءة والتي شابها الرياء، فعند أصحاب هذا الرأي عمله لا يصح.

النوع الثاني: إذا كان العمل غير متصل الأركان: فيصح الجزء منه الذي لم يدخله الرياء، ويبطل الآخر الذي شابه الرياء، وكل جزء بحسبه وعلى قدر نية المرء فيه، ونحو ذلك لو اعتاد المرء أن يتصدق بدينار كل يوم، فلما كان أمام الناس تصدق بدينارين، فأما الدينار الذي اعتاد إخراجه بغير رياء فلا تثريب عليه، وأما الآخر والذي دفعه ليظهر كرمًا فلا اعتبار له.

ومن الذين فرقوا من المتقدمين العلامة ابن جرير رحمه الله فقال : (إن هذا الاختلاف إنها هو عمل يرتبط آخره بأوله كالصلاة والصيام والحج فأما ما

<sup>(</sup>٢٤٠) (٢٩ / جامع العلوم والحكم) بتصرف (٢٤١) سبق تخريجه .

لا ارتباط فيه كالقراءة والذكر وإنفاق المال ونشر العلم فإنه ينقطع بنية الرياء الطارئة عليه ويحتاج إلى تجديد نية) (٢٤٢).

ومن الذين فرقوا من المتأخرين الشيخ ابن العثيمين رحمه الله فقال: (الحالة الأولى: أن يكون آخر العبادة مبنيًّا على أولها، بحيث لا يصح أولها مع فساد آخرها: فهذه كلها فاسدة، وذلك مثل الصلاة، فالصلاة مثلاً لا يمكن أن يفسد آخرها ولا يفسد أولها، وحينئذ تبطل الصلاة كلها إذا طرأ الرياء في أثنائها ولم يدافعه.

الحالة الثانية: أن يكون أول العبادة منفصلاً عن آخرها بحيث يصح أولها دون آخرها، فها سبق الرياء فهو صحيح وما كان بعده فهو باطل) (٢٤٣).

(السابع) ما تم ش خالصًا، إلا أن صاحبه باهى به عقب تمامه قاصدًا الشهرة أو ما شابه:

وهذا لا يعد رياء بالمعنى الشرعي، وإن اندرج تحت أبواب أُخر، قد تلحق بالرياء كالسمعة، أو لا تلحق به كالعجب، فيُلم صاحب العمل بسيئات، قد تطيح بثواب العبادة، فيخرج من ذلك لا له ولا عليه، والله أعلم.

قال العلامة ابن الجوزي رحمه الله: (لأنه قد تم على نعت من الإخلاص، فلا ينعطف ما طرأ عليه بعده لا سيها إذا لم يتكلف هو إظهاره، والتحدث به فأما إذا تحدث بعد فراغه وأظهره، فهذا مخوف)(٢٤٤٠).

<sup>(</sup>٢٤٢) (٣٠/ جامع العلوم والحكم) (٤٧٠/ تيسير العزيز الحميد)

<sup>(</sup>٢٤٣) (٧٤ : ٧٥ / القول المفيد) بتصرف.

<sup>(</sup>٢٤٤) (١ / ١٠٧ الآداب الشرعية)

(الثامن) أن يبدأ العمل لغير الله تعالى، ثم يعرض له تغيير النية لله عز وجل:

وهو عكس الأخير، فالراجح أنه لا يحتسب له ما مضى من عمله، ويحتسب له من حين تغيير نيته لله عز وجل، كمن أحرم لغير الله تعالى ثم غير نيته عند الوقوف بعرفة، اللهم إلا إذا كانت العبادة لا يصح آخرها إلا بصحة أولها وجبت الإعادة كالصلاة (٢٤٠).

<sup>(</sup>٢٤٥) (٢/ ٤٣٣ إعلام الموقعين).

## فصل في : مظاهر الرياء

ولهذا الباب أهمية خاصة: ذلك أن الإنسان، إذ شعر بالمرض يهاجمه، استشار الطبيب أو ذوي الخبرة، الذين حتمًا يسألونه عن أعراض مرضه ومظاهره، فإذا أخبرهم، أخبروه عن الداء الذي أصابه، وأسبابه وطرق علاجه لزومًا، فإذا علم أسبابه وطرق علاجه، وخشي على نفسه الهلاك، قطع دابر هذه الأسباب، وتعاطى الدواء فبرئ بإذن الله من الداء:

ترجو النجاة ولم تَسلك مسالِكَها إن السفينة لا تجري على اليَبِس والمرائي إنسان معروف: وجهه وحركاته، مشيته وسكناته، كلها تخبر عنه وتنبئ الناس بصفاته.

وعن عثمان رضي الله عنه قال: (ما أسر أحد سريرة إلا أظهرها الله عز وجل على صفحات وجهه وفلتات لسانه)، وقال ابن عقيل رحمه الله: (للإيهان روائح ولوائح لا تخفى على اطلاع مكلف بالتلمح للمتفرس، وقل أن يضمر شيئا إلا وظهر مع الزمان على فلتات لسانه وصفحات وجهه)(٢٤٦).

ورغم ذلك في الغالب لا يعرف هو نفسه، ويظن أنه مخلص وهو في الرياء غارق:

لا تسأل المرء عن خلائقه في وجهه شاهد من الخبر وسبب ذلك كما قال سهل بن عبد الله رحمه الله (لا يعرف الرياء إلا مخلص ولا النفاق إلا مؤمن ولا الجهل إلا عالم ولا المعصية إلا مطيع) (٢٤٧).

<sup>(</sup>٢٤٦) (١ / ١١٠ الآداب الشرعية)

<sup>(</sup>٢٤٧) (٩٦/ مختصر شعب الإيمان)

لذا نذكر بأهم أعراض هذا المرض، ونلحقها بأهم أسبابه، ونرجئ سرد طرق العلاج إلى نهاية البحث، كي تحصل الفائدة المرجوة من الكتابة في الموضوع، وقد التزمنا في جمع هذه الأعراض والأسباب وطرق العلاج بها وجدناه مشارًا إليه في كتب السلف وكتب علمائنا، وعلقنا عليه بها نرجو أن تحصل به الفائدة، وبالله نستعين.

## أولاً: التكاسل في أداء العبادات ونقص الهمة في الطاعات:

أول مظاهر الرياء: التكاسل في أداء العبادات ونقص الهمة في الطاعات، فالمصابون بمرض الرياء إذا قاموا إلى الصلاة قاموا كسالى ولا يذكرون الله إلا قليلاً، وهذا هو شأن المنافقين، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ المنَافِقِينَ يُكَادِعُونَ الله وَهُو خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلا يَذْكُرُونَ الله إِلَّا قَلِيلاً ﴾ (١٠١٠)، وقال أيضًا في صفة صلاة المنافقين وإنفاقهم: ﴿وَلا يَذْكُرُونَ الله إِلَّا وَهُمْ كُسَالَى وَلا يُنْفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَارِهُونَ ﴾ (٢١٩).

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في صفة صلاة المنافق: «يَجْلِسُ يَرْقُبُ الشَّمْسَ حَتَّى إِذَا كَانَتْ بَيْنَ قَرْنَىِ الشَّيْطَانِ قَامَ فَنَقَرَهَا أَرْبَعا لاَ يَذْكُرُ الله فِيهَا إِلاَّ قَلِيلاً» (٢٠٠٠).

قال القرطبي رحمه الله: وصفهم بقلة الذكر لأنهم لا يذكرون الله بقراءة ولا تسبيح، وإنها يذكرونه بالتكبير، وقيل لأن الله تعالى لا يقبله، وقيل لعدم الإخلاص فيه (٢٠١٠).

<sup>(</sup>۲٤۸) (۲٤۸ / النساء).

<sup>(</sup>٢٤٩) (٥٤ / التوبة).

<sup>(</sup>٢٥٠) صحيح: (٦٢٢ / المساجد / مسلم) من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢٥١) (٥/ ٣٦٨ الجامع لأحكام القرآن).

وأكثر العبادات التي يقوم بها من أصابه الرياء: عبادات ظاهرة يراها الناس لأن مبتغاه دائرًا رؤية الناس ونيل ثنائهم وحمدهم، أما ما سواها من عبادات خفية لا تظهر للناس بالضرورة كقيام الليل، فإن المرائي نادرًا ما يقوم بها، وإذا قام بها فإنها لا تسلم من التسميع بها.

عن على رضي الله عنه قال: (للمرائي ثلاث علامات، يكسل إذا كان وحده، وينشط إذا كان في الناس، وينيد في العمل إذا أثني عليه، وينقص إذا ذم) (٢٥٢).

#### ثانيًا: الكذب:

الكذب أول دافع للرياء، وقرينه وصاحبه الودود، لذا كان أهم مظاهره بل هو قرين كل معصية .

عن ابن مسعود رضى الله عنه عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: «إِنَّ الصِّدْقَ يَهْدِى إِلَى البِرِّ، وَإِنَّ البِرِّ يَهْدِى إِلَى الجَنَّةِ، وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيَصْدُقُ حَتَّى يَكُونَ صِدِّيقا، وَإِنَّ الكَذِبَ يَهْدِى إِلَى الفُجُورِ، وَإِنَّ الفُجُورَ يَهْدِى إِلَى النَّارِ، وَإِنَّ الفُجُورَ يَهْدِى إِلَى النَّارِ، وَإِنَّ اللهُ جُلَ لَيَكْذِبُ، حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ الله كَذَّاباً» (٣٥٣).

قال العلامة ابن القيم رحمه الله: ولهذا كان أصل أعمال القلوب كلها: الصدق، وأضدادها: الرياء والعجب والكبر، والفخر والخيلاء، والبطر والأشر، والعجز والكسل، والجبن والمهانة وغيرها أصلها الكذب، فكل عمل صالح ظاهر أو باطن فمنشؤه: الصدق، وكل عمل فاسد ظاهر أو باطن

<sup>(</sup>٢٥٢) (٣/ ٢٩٦ الإحياء).

<sup>(</sup>٢٥٣) صحيح : (٢٠٩٤ / الأدب / البخاري) (٢٦٠٧ / البر والصلة والأدب / مسلم) كلاهما من حديث ابن مسعود رضي الله عنه .

فمنشؤه: الكذب (٢٥٤).

لهذا قال العلماء: (رأس كل خطيئة: الكذب)، وقالوا أيضا: (الكذب جماع كل شر، وأصل كل ذم) وقالوا: (الكذب أساس الفجور).

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله: (الكذب) هو الإخبار بالشيء على خلاف ما هو عليه سواء كان عمدا أم خطأ (٥٠٠٠)، وقال الجاحظ: هو الإخبار عن الشيء بخلاف ما هو به (٢٠٠٠)، وقال الجرجاني: إخبار لا على ما عليه المخبر عنه، وكذب الخبر عدم مطابقته للواقع (٢٠٠٠).

والكذب كما يكون في الأقوال يكون في الأفعال، قال الله عز وجل ﴿ وَجَاءُوا عَلَى قَمِيصِهِ بِدَمٍ كَذِبٍ قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ أَمْرا فَصَبْرٌ جَمِيلٌ وَالله المُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾ (٢٥٨).

قال العلامة ابن القيم رحمه الله: إن أول ما يسري الكذب من النفس إلى اللسان فيفسده، ثم يسري إلى الجوارح فيفسد عليها أعمالها، يعم الكذب أقواله وأعماله وأحواله، فيستحكم الفساد ويترامى داؤه إلى الهلكة (٢٥٩).

فأما بالنسبة للأول (الكذب بالقول): إذا كان في عمل الدين وقصد منه نيل ثناء الناس أو الفرار من ذمهم، فهذه هي السمعة، وفي البخاري: أرسل عُمَر رضي الله عنه رَجُلاً إِلَى الكُوفَةِ، يسأَل عَن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه

<sup>(</sup>٢٥٤) (٢٥٤ : ١٦٩ / الفوائد).

<sup>(</sup>٢٥٥) (٦ / ٢٤٢ فتح الباري).

<sup>(</sup>٢٥٦) (٣٢/ تهذيب الأخلاق).

<sup>(</sup>۲۵۷) (۱۸۳ / التعریفات) بتصرف.

<sup>(</sup>۲۵۸) (۱۸ / يوسف).

<sup>(</sup>٢٥٩) (٢٦٨ / الفوائد).

أَهْلَ الكُوفَةِ بعدما شكوه إلى أمير المؤمنين، فلَمْ يَدَعْ مَسْجِدا إِلاَّ سَأَلَ عَنْهُ، ويثني عليه، حَتَّى دَخَلَ مَسْجِدا، فَقَامَ رَجُلِّ مِنْهُمْ يُقَالُ لَهُ أُسَامَةُ بْنُ قَتَادَةَ فَقَالَ أَمَّا إِذْ نَشَدْتَنَا فَإِنَّ سَعْدا كَانَ لاَ يَسِيرُ بِالسَّرِيَّةِ، وَلاَ يَقْسِمُ بِالسَّوِيَّةِ، وَلاَ يَعْدِلُ فِي نَشَدْتَنَا فَإِنَّ سَعْدا كَانَ لاَ يَسِيرُ بِالسَّرِيَّةِ، وَلاَ يَقْسِمُ بِالسَّوِيَّةِ، وَلاَ يَعْدِلُ فِي القَضِيَّةِ، قَالَ سَعْدُ: (أَمَا وَالله لأَدْعُونَ بِثَلاَثٍ: اللهمَّ إِنْ كَانَ عَبْدُكَ هَذَا كَاذِباً، قَامَ رِيَاءً وَسُمْعَةً فَأَطِلْ عُمْرَهُ، وَأَطِلْ فَقْرَهُ، وَعَرِّضْهُ بِالفِتَنِ) وَكَانَ بَعْدُ إِذَا سُئِلَ قَامَ رِيَاءً وَسُمْعَةً فَأَطِلْ عُمْرَهُ، وَأَطِلْ فَقْرَهُ، وَعَرِّضْهُ بِالفِتَنِ) وَكَانَ بَعْدُ إِذَا سُئِلَ يَقُولُ: شَيْخُ كَبِيرٌ مَفْتُونُ، أَصَابَتْنِي دَعْوَةُ سَعْدٍ، في الطُّرُقِ يَغْمِزُهُنَّ (٢٠٢٠). وَيَتَعَرَّضُ لِلْجَوَارِي فِي الطُّرُقِ يَغْمِزُهُمْنَ (٢٠٢٠).

وأما بالنسبة للثاني (الكذب في الأفعال): فإذا كان بعمل الدين وقصد منه نيل ثناء الناس أو الفرار من ذمهم، فهذا هو الرياء.

وفي الحالين إذا قصد من الكذب: جلب مصلحة في عمل الدنيا، كالبيع والشراء، أو درء مفسدة كالفرار من الحد أو التعزير، فهذا لا يدخل في معنى الرياء، وإن كان مذمومًا تحت أبواب أُخر كالكذب والغش وشهادة الزور، أو لم يكن كذلك في أبواب أُخر كالخديعة في الحرب وإصلاح ذات البين.

وما شيءٌ إذا فكرتَ فيهِ بأذهبَ للمروءةِ والجمال من الكذب الذي لا خيرَ فيهِ وأبعدَ بالبهاء من الرجال

# وقد لخص الماوردي رحمه الله دواعي الكذب قائلاً:

اجتلابُ النفعِ واستدفاعُ الضر، فيرى أن الكذب أسلم وأغنم فيرخص لنفسه فيه اغترارًا بالخدع، واستشفافًا للطمع، وربها كان الكذب أبعد لما يُؤمل، وأقرب لما يخاف، لأن القبيح لا يكون حسنًا والشر لا يصير خيراً، قال بعض الحكهاء: الصدقُ منجيك وإن خفته، والكذبُ مُرديك وإن أمنته.

<sup>(</sup>٢٦٠) سبق تخريجه .

أن يؤثر أن يكون حديثه مستعذبًا وكلامه مستظرفًا، فلا يجد صدقًا يعذُب ولا حديثًا يستظرف، فيستحلي الكذب، وهذا النوع أسوأ حالا مما قبل، لأنه يصدر عن مهانة النفس ودناءة الهمة، قال الجاحظ: لم يكذب أحدٌ قط إلا لصغر قدر نفسه عنده (٢٦١).

أن يقصد بالكذب التشفي من عدوه، فيسميه بقبائح يخترعها عليه، ويصفه بفضائح ينسبها إليه، ولذلك ورد الشرع برد شهادة العدو على عدوه.

أن تكون دواعي الكذب قد ترادفت عليه حتى ألفها، فصار الكذب له عادة، ونفسه إليه منقادة، وقد قال الحكماء: من استحلى رضاع الكذب عَسِرَ

وهذا نشأ من قصر همته على ما يستهجن ذكره ، وعدم وجود قضية تشغله عن الخلق ، لذا تراه إذا عدل إلى الحق لم يقبل قوله ، وإذا غير من الهزل إلى الجد نفر الناس من حوله :

حَسبُ الكذوب من البَليةِ بعضُ ما يُحكى عَليهِ فإذا سمِعت بكِذبيةٍ من غَيرهِ نُسِبتْ إليهِ فإذا سمِعت بكِذبية

ولو علم صاحب (النكت) أنه جمع بين : الكذب والغيبة والبهتان وقول الزور ودناءة الهمة وبذاءة اللسان فضلا عن الجهل والسخف والخرق وخبث الطوية ، لعلم أن الصمت له فضيلة .

ولو تأمل قول الله عز وجل: ﴿وَوُوضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى الْمَجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَا وَيْلَتَنَا مَا لَمِنَا الْكِتَابِ لا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَاهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرا وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً﴾ (٤٩ / الكهف) لأحصى كل كلمة خرجت من فيه ، ولأقسم ألا يعود .

<sup>(</sup>٢٦١) قلت : وهذا حال الذي أخذ (النكت) مطية ليجمع الناس حوله ، ليس عنده من الصدق مخبوء ، وكل ما يملكه هذه الألفاظ الرثة والمعاني الغثة التي لا طائل من ورائها ، لذا لا يتورع عن أن يسوق الكلام الذي تنبو عن قبوله الطباع وتتجافى عن استهاعه الأسهاع ، إذا اقتضى الحال ذلك ، فالناس على قدر هممهم مختلفون فيها يضحكهم ويبكيهم .

فِطامُهُ (۲۶۲)

واختر صديقًا واصطفيه تفاخرًا إن القرين إلى المقارن يُنسبُ ودع الكذوب ولا يكن لك صاحبًا إن الكذوب لبئس خلاً يُصحبُ (٢٦٣)

#### ثالثا: امتطاء الأماني ومعاقرة التسويف:

فالمرائي يركب أضاليل الهوى وأباطيل المنى ويرعى مراتع الظنون، يوهم وفاقًا ويضمر نفاقًا، ينشر صدق طاعة وولاء، مُظهرًا المعاضدة مُبطنًا المعاندة، دائم القول نادر الفعل، لأنه يجب ثناء الناس، أما الإخلاص فهو ثقيل على قلبه، لذا دائما ما يقول سأفعل، سأعمل، سأفعل حتى يأتيه الموت بغتة ولم يفعل ولم يعمل:

تُروعُنا الجنائائِ مُقبلات فَنلهو حين تَذهَبُ مُدبراتِ كروعةِ ثُلةٍ (٢٦٤) لُغارِ سَبعٍ فلما غابَ عادت راتِعاتِ

رابعًا: المن في الصدقات:

المن: تذكير المُنعِم المنعمَ عليه بإنعامه (٢٦٠)، ومننت عليه منًا: عددت له ما فعلت له من الصنائع (٢٦٠)، وهو قد يكون بالفعل أو القول، والأول لا يكون إلا لله تعالى ومنه قوله عز وجل ﴿ بَلِ الله يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُمْ لِلْإِيمَانِ

<sup>(</sup>٢٦٢) (٣٢٢/ أدب الدنيا والدين) بتصرف.

<sup>(</sup>٢٦٣) لصالح بن عبد القدوس.

<sup>(</sup>٢٦٤) الروع: الحرب.

والثلة : جماعة من الناس.

<sup>(</sup>٢٦٥) (٢٩ / ٢٩٨ التحرير والتنوير).

<sup>(</sup>٢٦٦) (٥٨١ / المصباح المنير).

إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ (٢٦٧)، وقوله: ﴿ كَذَلِكَ كُنتُمْ مِنْ قَبْلُ فَمَنَ الله عَلَيْكُمْ ﴾ (٢٦٨)، ومنة الله عليهم بالفعل هدايتهم، لذلك كان المنان اسمًا من أسهاء الله تعالى، قال عز وجل: ﴿ لَقَدْ مَنَ الله عَلَى المؤْمِنِينَ ﴾ (٢٦٩)، وقال أيضًا: ﴿ قَالَتْ هَالَى مُنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ لَمُمْ رُسُلُهُمْ إِنْ نَحْنُ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ وَلَكِنَ الله يَمُنُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ (٢٧٠)

والثاني يكون بين الناس ومنه قوله عز وجل ﴿ يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا﴾ (٢٧١)، والمنُّ بالقول مستقبح لأن فيه تكسيرًا للقلوب وتكديرًا للتمتع بالعطية، فلهذا نهينا عنه بقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالمَنِّ وَالأَذَى ﴾ (٢٧١)، وقوله عز وجل ﴿ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ الله ثُمَّ لا يُنْبِعُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنّا وَلا أَذَى لَمُ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَخْزَنُونَ ﴾ (٢٧١)، والمنُّ من الكبائر لما ثبت في صحيح مسلم عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَخْزَنُونَ ﴾ (٢٧١)، والمنُّ من الكبائر لما ثبت في صحيح مسلم وغيره أن المان أحد الثلاثة الذين لا ينظر الله إليهم ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم (٢٧١)، اللهم في كل ما سبق إلا عند كفران النعمة وفي أضيق الحدود، قالت العرب: إذا كفرت النعمة حسنت المنة .

والمنُّ من صفات النساء، قالت العرب: لا تتزوجن حنانة ولا منانة،

<sup>(</sup>۲۷۷) (۱۷ / الحجرات).

<sup>(</sup>۲۲۸) (۹٤ / النساء).

<sup>(</sup>٢٦٩) (٢٦٩ / آل عمران).

<sup>(</sup>۲۷۰) (۱۱ / إبراهيم).

<sup>(</sup>۲۷۱) (۱۷ / الحجرات).

<sup>(</sup>۲۷۲) (۲۷۲ / البقرة).

<sup>(</sup>۲۷۳) (۲۲۲ / البقرة).

<sup>(</sup>٢٧٤) صحيح : (١٠٦ / الإيهان / مسلم) من حديث أبي ذر رضي الله عنه .

والمنانة التي تتزوج لمالها، فهي دائمًا تمن بمالها (٢٧٥)، وهو من صفات البخلاء والمعجبين بأعمالهم، قال القرطبي رحمه الله: فالبخيل تعظم في نفسه العطية وإن كانت حقيرة في نفسها، والمعجب يحمله العجب على النظر لنفسه بعين العظمة وأنه منعم بماله على المعطى.

وهو أيضًا من صفات المرائين، قال الله عزَّ وجلَّ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالَمَنِ وَالأَذَى كَالَّذِي يُنْفقُ مَالَهُ رِثَاءَ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُ بِاللَّهُ وَاليَّوْمِ الآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثُلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ وَاليَّوْمِ الآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثُلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْدًا ﴾ والله وغبة في الشهرة وحب الثناء من الناس.

#### خامسًا: العجب:

العجب علامة على إصابة المرء بمرض الرياء، فالمرائي معجب بعمله الذي شابه الرياء وغيره، بل إن العجب في كثير من الأحياء يكون دافعًا على الرياء، ذلك أن المعجب يريد أن يظهر صنعه الذي بدا جميلاً في عينيه للناس، وذلك من دواعي إعجابه به، وذاك هو الرياء.

وقد كان السلف رحمهم الله يخافون العجب ويحذرونه دومًا، ويعلمونه إذا تسلل إلى نفوسهم، فعن مطرف بن عبد الله بن الشخير رحمه الله قال: «لأن أبيت نائمًا وأصبح نادمًا أحب إليّ من أن أبيت قائمًا فأصبح معجبًا» (٢٧٧)،

وفي الباب حديث لا أصل له فيما علمت:

<sup>(</sup>إياكم والامتنان بالمعروف فإنه يبطل الشكر ويمحق الأجر)، ذكره الإمام القرطبي رحمه الله في تفسيره (٣/ ٢٧١)، والذهبي في الكبائر (١٥٢) وكلاهما دون سند، ولم آجده في غيرهما ولا أعلم له سندًا.

<sup>(</sup>۲۷٦) (۲۲۸ البقرة).

<sup>(</sup>٢٧٧) (١٥١/ الزهد لابن المبارك) (٢٤١/ الزهد لابن أبي عاصم).

قديها : (ضاحك معترف بذنبه، خير من باك مدل على ربه)، وكان بعضهم يقول : (منْ منّ بمعروفه سقط شكره، ومن أعجب بعمله حبط أجره) .

وللعجب أسباب: فمن أقوى أسبابه كثرة مديح المتقربين وإطراء المتملقين، روي: رجل مدح رَجُلاً عَنْدَ النبي صلى الله عليه وسلم فَقَالَ: "وَيُحَكَ قَطَعْتَ مُحنُقَ صَاحِبِكَ قَطَعْتَ مُنُقَ صَاحِبِكَ قَطَعْتَ مُنُقَ صَاحِبِكَ» وما زال يكرر حتى قال: "إِذَا كَانَ أَحَدُكُمْ مَادِحا صَاحِبِهِ لاَ مَحَالَةً فَلْيَقُلْ أَحْسِبُ فُلاَنا وَالله حَسِيبُهُ وَلاَ أَزُكِي عَلَى الله أَحَدا أَحْسِبُهُ إِنْ كَانَ يَعْلَمُ ذَاكَ كَذَا وَكَذَا» (٢٧٨)، وقال عمر بن أَزكِي عَلَى الله أَحَدا أَحْسِبُهُ إِنْ كَانَ يَعْلَمُ ذَاكَ كَذَا وَكَذَا» (٢٨٨)، وقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: (المدح الذبح) (٢٧٩)، وليس المدح علامة حب الإخوان، وإنها علامة الحب ألا يذكر المؤمن أخاه بسوء وأن يلتمس له الأعذار بعد الأعذار، وأن يرى العيب فيه فيصلحه، فعن جَرِير بن عبد الله رضي الله عليه وسلم فَاشْتَرَطَ عَلَى وَالنَّصْح لِكُلِّ عنه قال (بَايَعْتُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم فَاشْتَرَطَ عَلَى وَالنَّصْح لِكُلِّ مَسُلِم) (٢٨٠)، وعن عمر رضي الله عنه قال: (رحم الله امرءًا أهدى إلينا مساوئنا) (٢٨٠)،

فهكذا لما قل ثناء أن يكون كله صدقًا وقل إطراء كان جُله حقًا، كره أهل الفضل أن يقبلوه، بل وأن يطلقوا لألسنهم العنان فيه تحرزًا من التجاوز وتنزيهًا عن التملق والنفاق، وخشية أن يؤول كثرته بصاحبه إلى مدح نفسه:

<sup>(</sup>۲۷۸) صحيح : (۲۰۱۱ / الأدب / البخاري) (۳۰۰۰ / الزهد والرقائق / مسلم) كلاهما من حديث أبي بكرة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢٧٩) (٢٩٢ : ٢٩٣ / أدب الدنيا والدين).

<sup>(</sup>٢٨٠) صحيح : (٢٧١٤ / الشروط / البخاري) (٥٦ / الإيهان / مسلم) كلاهما من حديث جرير رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢٨١) (٢٩٥ / أدب الدنيا والدين).

ولما كان حب الثناء طبيعة الإنسان، كان وازع العجب، ومن قبله الرياء، وهو أقوى داعيًا لهما:

يهوى الثناء مبرز ومقصر حب الثناء طبيعة الإنسان

ومن الطرائف التي يذكرونها في باب : العجب والرياء : قصة فخ الإسرائيلي والعصفورة : ساقها ابن عبد ربه رحمه الله بسنده إلى وهب بن منبه رحمه الله قال : نصب رجل من بني إسرائيل فخّا، فجاءت عصفورة، فوقعت عليه فقالت : ما لي أراك منحنيًا ؟ قال : لكثرة صلاتي انحنيت، قالت : فما لي أراك بادية عظامُك ؟ قال : لكثرة صيامي بدت عظامي، قالت : فما لي أرى هذا الصوف عليك ؟ قال : لزهادتي في الدنيا لبست الصوف، قالت : فما هذه الحبة في يدك ؟ العصا عنك ؟ قال : أتوكأ عليها وأقضي بها حوائجي، فما هذه الحبة في يدك ؟ قال : قربان إن مر بي مسكين ناولته إياه، قالت : فإني مسكينة ! قال : فخذيها، فقبضت على الحبة فإذا الفخ في عنقها، فجعلت تقول : قعي قعي ! قال الخُشني رحمه الله : أي لا غرني ناسك مراء بعدك أبدًا (٢٨٢) .

سادسًا : الحزن على نقص في الدنيا، وعدم المبالاة في نقص عمل الآخرة :

من أهم مظاهر الرياء أن المرائي لا يستشعر نقص العبادة عنده ولا يحزن على فواتها، بيد أنه شديد الحزن إذا أصابه نقص مال أو ولد أو سلطان، ذلك

<sup>(</sup>٢٨٢) (٣/ ١٧١ العقد الفريد).

أنه لا يعمل إلا لرؤية الناس بغية حمدهم وثنائهم :

ما لي أرى الناس والدنيا مولية لا يشعرون إذا ما دينهم نقصوا ورحم الله أبا العتاهية حين قال:

رضيت بذي الدنيا ككل مكاثر ألم ترها تسقيه حتى إذا صبا ولا تعدلُ الدنيا جناح بعوضةٍ فلم يرض بالدنيا ثوابًا لمؤمنٍ

وكل جمع عليها سوف ينتشر يومًا وإن نقصت دنياهم شعروا

ملح على الدنيا وكل مفاخر فرت حلقه منها بشفرة جازِر لدى الله أو معشار نغبة طائر ولم يرض بالدنيا عقابًا لكافرِ

## فصل في : أسباب الرياء

#### أولاً: الكذب:

قدمنا أن الكذب أهم مظاهر الرياء، ولعلنا أشرنا إلى أنه أول دافع له، ووجه ذلك أن الكذاب يعمد إلى الكذب إما لجلب مصلحة أو دفع شبهة أو ضرر، وهو يريد أن يتحصل على ذلك دومًا ولو بالكذب، وقد يئول به الأمر وحتيًا – إلى أن يسوق الأيهان ثم الأيهان ثم الأيهان المغلظة لنيل منفعة أو درء مفسدة، ثم يئول به الأمر إلى أن يتاجر بالدين ويتصنع بالعبادة، كالمنافقين، لينال احترام الناس وتقديرهم وثناءهم والمنزلة في قلوبهم – وهي أعلى المصالح – وهذا هو الرياء بعينه، وهذا النوع من المرائين هو أشرهم، فقد أشرب قلبه بالكذب حتى مثله بجسده.

وكقاعدة فإن كل مراء كذاب، وليس العكس بصحيح، والأول شرٌ من الثاني، فقد يصلي مع الناس على غير طهارة، وقد يرتكب الكبيرة ومن قبلها الصغيرة وهو مُحرم، وهذا سُوء عاقبته أليمة إن لم يبادر بالتوبة إلى الله عز وجل.

#### ثانيًا: الأمن من عذاب الله:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (والنوع الواحد من العمل قد يفعله الإنسان على وجه يكمل فيه إخلاصه وعبوديته لله، فيغفر الله به كبائر الذنوب كها في حديث البطاقة، فهذه حال من قالها بإخلاص وصدق، كها قالها هذا الشخص، وإلا فأهل الكبائر الذين دخلوا النار كلهم يقولون التوحيد، ولم يترجح قولم على سيئاتهم كها ترجح قول صاحب البطاقة، ثم ذكر رحمه الله حديث المرأة البغي التي سقت كلبا فغفر الله لها، والرجل الذي أماط الأذى

عن الطريق فغفر الله له، ثم قال: (هذه سقت الكلب بإيهان خالص كان في قلبها فغفر لها، فالأعمال تتفاضل بتفاضل ما في القلوب من الإيمان والإجلال).

وهكذا فالمرائي دومًا يضع حديث بغي بني إسرائيل نصب عينيه، متجاهلاً حديث المرأة التي حبست القطة لا هي أطلقتها ولا هي أطعمتها، تراه ترك الجهاعة ولا يحافظ على الصلاة، يتمتع ويأكل ويشرب وقد نصب العداء لأولياء الله، وفاتته السنن ثم السنن ثم هو يقول: من قال لا إله إلا الله دخل الجنة.

نعم: من قال لا إله إلا الله خالصًا من قلبه دخل الجنة، لكن من أشرك مع الله عز وجل في عبادته غيره، تركه الله تعالى وما أشرك، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «قَالَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرَكَ فِيهِ معي غيري تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ» (٢٨٣).

وقال الله عز وجل: ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدا﴾ (١٠٠٠)، قال الماوردي رحمه الله: المعنى (لا يرائي بعمله أحدًا)، وقال عبد الواحد لقيت الحسن فقلت: يا أبا سعيد، أخبرني عن الرياء أشرك هو؟ قال: نعم أما تقرأ ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ﴾ وتلا الآية (١٠٥٠).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «إنَّ اللهَ تباركَ وتعالى إذَا كانَ يومُ القيامةِ ينزلُ إلى العبادِ ليقضيَ بينهمْ وكلُّ أمة جاثيةٌ فأولُ مَن يدعو به رجلٌ جمعَ القرآنَ ورجلٌ يقتتلُ في سبيلِ الله ورجلٌ جاثيةٌ فأولُ مَن يدعو به رجلٌ جمعَ القرآنَ ورجلٌ يقتتلُ في سبيلِ الله ورجلٌ

<sup>(</sup>۲۸۳) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>۲۸٤) (۲۸۸ / الکهف)

<sup>(</sup>٢٨٥) (١١/ ٦٠ الجامع لأحكام القرآن)

كثيرُ المالِ فيقولُ الله للقارئ ألم أعلمكَ ما أنزلتُ على رسولي قالَ بلى يا ربِّ قالَ فهاذا عملتَ فيها علمتَ؟ قَال كنتُ أقومُ به آناءَ الليلِ وآناءَ النَّهار فيقولُ الله له كذبتَ ويقولُ الله بلْ أردتَ أن يقالَ إنَّ فلانًا قارئٌ فقد قيلَ ذلك ويؤتَى بصاحبِ المالِ فيقولُ الله له ألم أوسعُ عليكَ حتى لم أدعْكَ تعاجُ إلى أحدِ قالَ بلى يا ربِّ قالَ فهاذا عملتَ فيها آتيتك؟ قالَ كنتُ أصلُ الرَّحم وأتصدقُ فيقولُ الله له كذبتَ وتقول له الملائكةُ كذبتَ ويقولُ الله تعالى بل أردتَ أن يقالَ فلانٌ جوادٌ فقدْ قيلَ ذاكَ ويؤتى بالذَّي قتلَ في سبيلِ الله في مَاذا قتلتَ؟ فيقولُ أمرتُ بالجهادِ في سبيلكَ فقاتلتُ حتى قتلتُ فيقولُ الله تعالى له كذبتَ وتقولُ له الملائكةُ كذبت ويقولُ الله بلْ أردتَ أن يقالَ فلانٌ جوادٌ نقد قيلَ ذاكَ ويؤتى بالذَّي قتلَ في سبيلِ الله في مَاذا قتلتَ؟ فيقولُ أمرتُ بالجهادِ في سبيلكَ فقاتلتُ حتى قتلتُ فيقولُ الله تعالى له كذبتَ وتقولُ له الملائكةُ كذبت ويقولُ الله بلْ أردتَ أن يقالُ فلانٌ جريءٌ فقدْ قيلَ ذاكَ "ثم قال: "أولئِكَ النَّلاثةُ أولُ خلقِ الله تُسعرُ يقالُ ويومَ القيامةِ" (١٨٠٠).

فهذا الحال بمن نراه في الدنيا – والله أعلم بسريرته – جمع القرآن وقاتل في سبيل الله وتصدق ووصل الرحم، أول من تسعر بهم النار، فكيف الحال بك يا من أمنت مكر الله، قال الله تعالى: ﴿أَفَأُمِنُوا مَكْرَ الله فَلا يَأْمَنُ مَكْرَ الله إِلّا اللهَ وَاللهُ اللهُ الله

قال بلال بن سعد رحمه الله : (رب مسرور مغبون، يأكل ويشرب ويضحك وقد حق له في كتاب الله عز وجل أنه من وقود النار) (۲۸۸) .

ثالثًا: حب الذات:

قدمنا أن العجب في كثير من الأحيان يكون دافعًا على الرياء، وبينا في

<sup>(</sup>٢٨٦) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>۲۸۷) (۹۹/ الأعراف)

<sup>(</sup>۲۸۸) (٤ / ۲٥٠ صفة الصفوة)

مظاهر الرياء أن المرائي شديد الإعجاب بنفسه لذا فهو محب لها لا يعمل إلا لمنفعتها، حتى إنه إذا قضى حاجة من حوائج الناس فإنها لا تسلم من نية في نفسه دفينة يلتمس بها منزلة أو عرضًا من الدنيا.

يقول علماء النفس في هذا الباب: يتشابه المرائي مع النرجسي الذي يراه علماء النفس الحديث عابدًا لذاته لا يعمل إلا لمنفعته الشخصية أو لإشباع غروره وتعجبه بنفسه أو مداراة أمراضه الدفينة من نقص وعجز باستظهار العظمة والاستعلاء والغطرسة وطلب مدح الناس له (٢٨٩).

رابعًا: الطمع فيها بأيدي الناس من مال أو جاه وغيره.

خامسًا: حب لذة الحمد والثناء من الناس، والفرار من ذمهم:

فالمرائي أكثر العاصين بعدًا عن حقيقة أن الناس لا يملكون لبعضهم نفعًا ولا ضرَّا، ومن ثم فليس هناك دافع للعمل لأجلهم، ولو علم هذه الحقيقة ووعاها جيدًا، وعلم أنه يموت وحده، ويلج القبر وحده، ويبعث وحده، ويحاسب وحده، لما فرح لحمد الناس عمله في الدين، ولأخلص النية لله وما انتظر المكافأة من أحد.

قال العلامة ابن الجوزي رحمه الله: (وقد يدخل إبليس على هؤلاء - أي العلماء والزُّهاد والعُباد - بشبهة ظريفة فيقول: طلبكم للرفعة ليس بتكبر لأنكم نواب الشرع، فإنكم تطلبون إعزاز الدين ودحض أهل البدع، وإطلاقهم اللسان، وما تظنونه رياء فليس برياء لأن من تخاشع منكم تباكى، اقتدى به الناس، كما يقتدون بالطبيب إذا احتمى، أكثر من اقتدائهم بقوله إذا وصف) (۲۹۰).

<sup>(</sup>۲۸۹)(۲۰۸ / نحو علم نفس إسلامي) (۲۹۰)(۲۹۰ / تلبيس إبليس)

#### سادسًا: الكبر والغرور:

قدمنا أن العجب من أعراض الرياء، وفي كثير من الأحيان يكون دافعًا عليه، وأما الكبر والغرور فهما دومًا قرينا العجب، وسبب من أسبابه، لذا فالمرائي متكبر مغرور، كأن يوسف عليه السلام لا ينظر إلا بمقلته، ولقهان عليه السلام لم ينطق إلا بحكمته، وقد احترت في سبب هذا كثيرًا، ولم أجد إلا إجابة واحدة، ألا وهي أن المرائي لا يشعر بحجم البلية التي أصيب بها حيث يعتقد أنه على الحق دوما، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (الكِبْرُ بَطَرُ الحَقِّ وَغَمْطُ النَّاس) (۲۹۱).

ومن شدة غرور المرائي أنه أحيانا يرائي بمعصيته بل وارتكابه الكبائر، قال الله عز وجل في صناديد قريش يوم بدر: ﴿وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بَطَرا وَرِئَاءَ النَّاسِ وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ الله ﴾ (٢٩٢٠).

أي لا تكونوا كأولئك الذين خرجوا من ديارهم مغرورين بها لهم من قوة ونعمة ومفاخرين متظاهرين بها أمام الناس يريدون الثناء عليهم بالشجاعة والغلبة، وهم بذلك يصدون عن سبيل الله

يا مظهرَ الكبر إعجَابا بصورته أنظرْ خلاك فإن النتنَ تثريبُ لو فكّر الناس فيها في بُطونهم ما استشعر الكبرَ شبانٌ ولا شيبُ

وللكبر أسباب: من أقواها كها ذكر الماوردي رحمه الله: قلة مخالطة الأكفاء وعلو اليد، ونفوذ الأمر، قال بعض البلغاء: (الناس في الولاية رجلان، رجلٌ يُجِل العمل بفضله ومروءته، ورجُلٌ يجل بالعمل لنقصه

<sup>(</sup>٢٩١) صحيح: (٩١ / الإيهان / مسلم) من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه .

<sup>(</sup>۲۹۲) (٤٧ / الأنفال).

<sup>(</sup>۲۹۳) (۲۵۰/ المنتخب).

ودناءته، فمن جل عن عمله ازداد به تواضعا وبشرا، ومن جَل عنه عمله ازداد به تجبرا وتكبرا)، وكذا فإن للكبر مذامًّا أهمها: أنه يكسب المقت، ويلهي عن التآلف، ويوغر صدور الإخوان، ومنه الحكمة: (من دام تواضعه، كثر صديقه) (۲۹۰۰)، ومن مذامه أيضا أنه يمنع الآداب، ويحجب العلم.

سابعا: كثرة مخالطة الناس:

فمخالطة الناس باعثٌ على الرياء، قال إبراهيم بن الأشعث رحمه الله: سمعت الفضيل يقول في مرضه: (من استوحش من الوَحدة واستأنس بالناس لم يسلم من الرياء) (مه وقالوا قديما: (من عاشر الناس داراهم، ومن داراهم راءاهم) لأنه يريهم أنه متصف بالخير والصلاح على خلاف ما هو عليه.

قال أيوب السختياني رحمه الله: (ما أحب الله عبداً إلا أحب أن لا يُشعَر به)، وقال ابن مُحيريز رحمه الله: (إن استطعتَ أن تَعرف ولا تُعرف، وتَسأل ولا تُسأل، وتمشي ولا يُمشى إليك، فافعل) (٢٩٦٠).

قد بلوت الناس طُـرًّا لم أجد في الناس حُرًّا صار أحلى الناس في العين إذا ما ذيق مُرًّا

وليس المقصود ترك الخلطة مع الناس، ولكن المقصود الحذر أن تكون هذه الخلطة عذرا أو سببا للمراءاة، فإذا خاف المرء منها والرياء، وعلم من نفسه أنها تزيد هذا المرض الخبيث عنده كان من أهم طرق العلاج: (العزلة).

<sup>(</sup>٤٩٤) (٢٨٩) ، ٢٩١ ، ٥٩٥ / أدب الدنيا والدين).

<sup>(</sup>٢٩٥) (٨/ ٢٣٦ سير الأعلام).

<sup>(</sup>۲۹٦) (٣/ ١٦٦ العقد الفريد).

## فصل في : أقسام الرياء

ذكر الغزالي أن الرياء بحسب ما يراءى به خسة أقسام: الرياء بالبدن وبالهيئة والزي وبالقول وبالعمل وبالأصحاب والمعارف، قال الغزالي رحمه الله: (فهذه الخمسة هي مجامع ما يرائي به المراءون، وكلهم يطلبون بذلك الجاه والمنزلة في قلوب العباد).

والرياء كما يكون في الدين فإنه يكون في الدنيا والعمل لها والتنافس على متعها، فأما الأول: فهو المحرم شرعا وأما الثاني: فغير محرم، قاله الغزالي في (الإحياء)، والهيتمي في (الزواجر) (٢٩٤٠)، والشرط ألا يؤدي إلى مباشرة ما لا يجوز نحو إسراف أو مخيلة أو غيرهما، وسيأتي بيان ذلك بإذن الله.

ورأس الأمر فيها سبق النية فقد يرتكب المرء فعلا هو رياء محض لا إخلاص فيه، وقد يصنعه غيره أو هو ذاته بذات الهيئة في ذات الوقت خالصا لوجه الله لا رياء فيه، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنَّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِئٍ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى دُنْيَا يُصِيبُهَا أَوْ إِلَى الْمَرَأَةِ يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ» (٢٩٨٠)، وقال يحيى بن أبي كثير رحمه الله: (تعلموا النية، فإنها أبلغ من العمل) (٢٩٨٠).

أولاً: الرياء بالبدن:

كالمتخشع في جلسته ومشيته: الذي يمشي على الأرض هونا،

<sup>(</sup>٢٩٧) (٣/ ٢٩٧ الإحياء للغزالي) و (١ / ٤٥ الزواجر للهيتمي).

<sup>(</sup>۲۹۸) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>٢٩٩) (٢٢/ جامع العلوم والحكم).

ويجلس عليها هونا ليظهر تواضعا ويضمر تكبرا.

وقد رأى عمر بن الخطاب رضي الله عنه، رجلاً يطأطئ رقبته فقال: (يا صاحب الرقبة ارفع رقبتك، ليس الخشوع في الرقاب، إنها الخشوع في القلوب) (٣٠٠٠).

أما إن كان المرء مجبولا على تلك المشية أو الجلسة وكانت من طبيعته، فلا تثريب عليه فعمن قيلة بنت مخرمة قالت: رأيت النبي صلى الله عليه وسلم قاعدا القرفصاء فلما رأيت النبي صلى الله عليه وسلم المتخشع في الجلسة أرعدت من الفرق (٣٠١).

ومنه: تحسين السمت: وهو من أجزاء النبوة، والمرائي يعمد إلى تحسين سمته يريد بذلك المنزلة في قلوب الناس والثناء عليه.

ومن أبواب الرياء بالبدن: إظهار المرء النحول والاصفرار: ليوهم بذلك \_ كها قال الصنعاني رحمه الله \_ (شدة الاجتهاد والحزن على أمر الدين

<sup>(</sup>٣٠٠) (٣/ ٢٩٦ الإحياء).

<sup>(</sup>٣٠١) صححه الألباني وقال: (صحيح بشواهده) وقال: (إسناده حسن في الشواهد) (٢١٢٤/ الصحيحة): (٤٨٤٧ / أبو داود) (٢٨١٤ / الترمذي) (١١٧٨ / الأدب المفرد) (٣/ ٢٣٦ البيهقي في الكبرى) من حديث قيلة بنت مخرمة رضي الله عنها ، وفي سند الحديث عبد الله بن حسان العنبري وهو لين (١ / ٣٠٦ التقريب).

وله شواهد في المعجم الكبير للطبراني (٢٤ / ٤٤٥) من حديث هند بنت سعيد بن أبي سعيد ، مطولا ، وفي سنده إبراهيم بن حمزة عن عبد العزيز بن محمد عن محمد بن أبي حميد، والأول: صدوق (١ / ٨٩ التقريب) والثاني: صدوق كان يحدث من كتب غيره فيخطئ (١ / ٣٥٨ التقريب) والثالث: ضعيف (١ / ٤٧٥ التقريب).

وأيضا في المعجم (١ / ٢٧٣) من حديث أبي أمامة رضي الله عنه ، وفي سنده عبد الله بن المنيب ، قال الحافظ: لا بأس به (١ / ٣٢٥ التقريب) ، ولفظه: (كان النبي صلى الله عليه وسلم يجلس القرفصاء) وليس فيه محل الشاهد .

وخوف الآخرة وليدل بالنحول على قلة الأكل) (٣٠٢).

هذا في الدين أما رياء الدنيا، فيكون بإظهار القوة واعتدال القامة وحسن الوجه ونظافة البدن، لنيل الجوائز وتقلد الوظائف.

#### ثانيًا: الرياء بالقول:

الحق أن الرياء بالقول من قبيل السمعة التي تأخذ حكم الرياء وليس رياء محضا، وهو لا تنحصر أبوابه، ومنه:

إظهار التسخط على أهل الدنيا وإظهار الوعظ والتأسف على ما يفوت من الخير والطاعة: ويكون بذكر حكايات الصالحين للدلالة على العناية بأخبار السلف والتبحر في العلم والتأسف على مقارفة الناس للمعاصي والتأوه من ذلك (٣٠٣).

<sup>(</sup>۳۰۲) (٤ / ۱۸۵ سبل السلام)

<sup>(</sup>٣٠٣) (٤ / ١٨٥ سبل السلام)

<sup>(</sup>۳۰٤) (۱۱/ الفتح)

<sup>(</sup>۳۰۵) (۱٤ / البقرة)

(ولفظ الشيطنة الذي معناه البعد عن الإيمان والخير، يعم جميع من ذكر) (٢٠٠٠).

وتوصيف ادعاء الإيهان على النحو السالف بأنه درب من دروب الرياء، لا يحجب عنه وصف الكفر والشرك الأكبر أحيانا، ووصف النفاق أحيانا أخر.

الشاهد أن أسامة رضي الله عنه آثر أن يكون نصحه لأمير المؤمنين عثمان رضي الله عنه فيها بينهما، لخوفه على نفسه السمعة وخوفه على المسلمين الفتنة .

وفي باب تلاوة القرآن : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : «إن الله تبارك وتعالى إذا كان يومَ القيامة ينزلُ إلى العباد ليقْضي بينهم وكل أمة جاثية

<sup>(</sup>٣٠٦) (١ / ٢١١ الجامع لأحكام القرآن)

<sup>(</sup>۳۰۷) (۲:۲/ الصف)

<sup>(</sup>۳۰۸)سبق تخریجه.

وأقتابه : أمعاؤه ، والاندلاق : خروج الشئ من مكانه .

فأول من يدعو به رجلٌ جمع القرآنَ ورجل يقتتل في سبيل الله ورجلٌ كثيرُ المال فيقول الله للقارئ: ألم أعلِّمكَ ما أنزلتُ على رسولي؟ قال: بلى يا رب قال فهاذا عملت فيها علمت؟ قال: كنتُ أقومُ به آناء الليل وآناء النهارِ فيقول الله لهُ: كذبتَ ويقول الله: بل أردت أن يقال: إن فلانًا قارئ فقد قيل ذلك» ثم قال: «أولئك الثلاثةُ أول خلقِ الله تسعرُ بهم النارُ يومَ القيامة» (٢٠٩٠).

ورياء أهل الدنيا يكون بترديد الأمثال وحفظ الأشعار والأبيات، والتحدث باللغات، والتفاصح بالعبارات وذكر الغرابات.

ثالثًا: الرياء بالعمل:

كإسباغ الوضوء لأجل رؤية الناس، لا للسنة والثواب.

وتحسين الصلاة وتطويل القيام والركوع والسجود لأجل رؤية الناس، بل وربها صلى أحدهم على غير طهارة لأجل ذلك.

قال الله عز وجل: ﴿إِنَّ المنافِقِينَ يُخَادِعُونَ الله وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلا يَذْكُرُونَ الله إِلَّا قَلِيلاً ﴾ (''')، وقال أيضا: ﴿فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ، الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاتِهِمْ سَاهُونَ، الَّذِينَ هُمْ يُرَاءُونَ ﴾ ('''')، وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنها قال: خرج النبي يراءُونَ ﴾ ('''')، وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنها قال: خرج النبي صلى الله عليه وسلم فقال: ﴿أَيُهَا النَّاسُ إِيَاكُمْ وَشُرِكُ السَرَائِرِ ﴾ قالوا: يارسولَ الله ما شركُ السرائر؟ قال: «يقوم الرجل فيصلي فَيزيِّن صلاته جاهدا لما

<sup>(</sup>٣٠٩) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>۳۱۰) (۲۲۰) النساء)

<sup>(</sup>٣١١) (٤: ٦/ الماعون)

يرى من نَظَر الناس إليه فذاك شركُ السَّرائر» (٢١٦)، وقال صلى الله عليه وسلم: «الشركُ الخفي أن يقوم الرجلُ يصلي فيزيِّن صلاته لما يَرَى من نظر رجلِ» (٣١٣).

ومن الرياء بالعمل: الرياء ببر الوالدين: ويكون بإظهار الإحسان إليها أمام الناس، والحقيقة والواقع عقوق وإيذاء.

وفي باب الجهاد: حديث أول من تسعر بهم النار، وفيه قول النبي

<sup>(</sup>٣١٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣١٣) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣١٤) (٣٨/ النساء).

<sup>(</sup>٣١٥) (٢٦٤ / البقرة).

<sup>(</sup>٣١٦) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣١٧) (٢٦٧٩٤ / كنز العمال).

صلى الله عليه وسلم: «ويؤتى بالذي قتل في سبيل الله فيقولُ الله له: في ماذا قتلت؟ فيقول: أمرتُ بالجهادِ فِي سَبيلكَ فقاتلتُ حتَّى قُتلت فيقولُ الله تعالى له كذبتَ وتقولُ الله بل أردتَ أن يقال: فلانٌ جريءٌ فقد قيلَ ذاك» (١١٨).

وفي أبواب الإطعام والإيلام (٢١٩) والعقيقة والأضاحي قد يذبح المرء

(الوليمة أول يوم حق والثاني معروف والثالث رياء وسمعة): (١٠٩٧ / الترمذي) وقال (غريب) ، (٧ / ٢٦٠) (البيهقي في الكبرى) (١٠ / ١٦٤ الطبراني في الكبير) جميعهم من حديث ابن مسعود رضي الله عنه ، والحديث: المحفوظ أنه من طريق زياد بن عبد الله البكائي وهو مختلف فيه وشيخه عطاء بن السائب وقد اختلط وسهاعه منه بعد اختلاطه ، قال الإمام الترمذي: (وهو كثير الغرائب والمناكير) وقال وكيع: (مع شرفه يكذب في الحديث).

وفي سنن البيهقي الكبرى (٧ / ٢٦٠) من حديث أنس رضي الله عنه ، وفي سنده بكر بن خنيس وهو صدوق له أغلاط (١ / ٩٣ التقريب) ، وأيضا الأعمش وهو ثقة كان يدلس (١ / ٢٤٩ التقريب) ولم يصرح بالتحديث .

وعند ابن ماجة (١٩١٥ / النكاح) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، ضعفه البوصيرى في زوائد ابن ماجة ، وفي سنده عبد الملك بن حسين وهو ضعيف .

وفي سنن أبي داود (٣٧٤٥) ومسند أحمد (٥ / ٢٨ ، ٣٧١) و سنن النسائي الكبرى (٤ / ٣٧١) والمعجم الكبرى (٧ / ٢٦٠) وسنن البيهقي الكبرى (٧ / ٢٦٠) وسنن البيهقي الكبرى (٧ / ٢٦٠) وسنن الدارمي (٢ / ١٤٣) جميعهم مرسلا ، والمحفوظ أنه من طريق عبد الله بن عثمان الثقفي وهو مجهول (١ / ٣٣٤ التقريب).

وعلى هذا فكل طرق الحديث لا تسلم من الإعلال ، وقد ضعفه جملة من أهل العلم : قال الإمام الصنعاني: (ضعيف) (١٩٥٠ / إرواء الغليل) .

وفي الباب عن قتادة :

=

<sup>(</sup>٣١٨) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣١٩) وفي الباب حديث ضعيف:

ويوزع اللحم سرَّا، وقد يظهر الشعيرة ويباهي بها الناس ليُعلمهم أنه من أهل الخير وهذا رياء، وقد يقصد حث الناس عليها أو تعليمهم إياها، وهذا مستحب ولا يدخل في أبواب الرياء وسيأتي بيان ذلك تفصيلا إن شاء الله .

ويدخل في أبواب الرياء بالعمل غير ذلك من الأبواب التي تتطلب فعل من المكلف.

#### رابعًا: الرياء بالهيئة والزي:

ويكون بارتداء المرء ملابس حشوها المداراة والمداهنة: كارتداء ملابس العلماء لأخذ مكانتهم، وارتداء الملابس النفيسة مع عدم القدرة عليها لإظهار المكانة والسلطان، وارتداء الصوف والملابس الخشنة مع القدرة على ما يعلوها لإظهار الزهد في الدنيا.

عن مكحول \_ رحمه الله \_ عن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال : (لا

وحدثني رجل أن سعيد بن المسيب دعي أول يوم فأجاب ودعي اليوم الثاني فأجاب ودعي اليوم الثانث فلم يجب وقال: أهل سمعة ورياء (٣/ ٣٤٣ أبي داود) (٧/ ٢٠٠ البيهقي في الكبرى) (٢/ ١٤٣ الدارمي) جميعهم بسند فيه انقطاع إلى سعيد رحمه الله . وقد أورد الصنعاني رحمه الله كلام العلماء على الحديث المتقدم وأجاب عنه بها حاصله: (قال النووي : إذا أولم ثلاثًا فالإجابة في اليوم الثالث مكروهة وفي اليوم الثاني لا تجب مطلقًا ولا يكون استحبابها فيه كاستحبابها في اليوم الأول ، وذهب جماعة إلى أنه لا تكره في الثالث لغير المدعو في اليوم الأول والثاني لأنه إذا كان المدعوون كثيرين ويشق جمعهم في يوم واحد فدعا في كل يوم فريقًا لم يكن في ذلك رياء ولا سمعة وهذا قريب ، وجنح البخاري إلى أنه لا بأس بالضيافة ولو إلى سبعة أيام حيث قال: باب حق إجابة الوليمة والدعوة ومن أولم سبعة أيام ونحوه ولم يوقت النبي صلى الله عليه وسلم يومًا ولا يومين، وأشار بذلك إلى ما أخرجه ابن أبي شيبة من طريق حفصة بنت سيرين قالت : لما تزوج أبي دعا الصحابة سبعة أيام ، وفي رواية ثهانية أيام) (٣/ ١٥٧ سبل السلام).

تذهب الدنيا حتى يأتي أمراء كذبة ووزراء فجرة وعرفاء ظلمة وقراء فسقة أهواؤهم مختلفة ليست لهم زعة يلبسون ثياب الرهبان وقلوبهم أنتن من الجيف فيلبسهم الله فتنة ظلماء يتهوكون فيها تهوك اليهود) (۲۲۰۰).

ودخل فرقد السنجي على الحسن وعليه كساء صوف وعلى الحسن حلة فجعل يلمسها، فقال له الحسن: (مالك، ثيابي ثياب أهل الجنة وثيابك ثياب أهل النار بلغني أن أكثر أهل النار أصحاب الأكسية) ثم قال الحسن: (جعلوا الزهد في ثيابهم والكبر في صدورهم والذي يحلف به لأحدهم أعظم كبراً من صاحب الطرف بمطروفه) (٢٢١).

وقد أحسن الماوردي رحمه الله إذ قال: وأما جنس الملبوس وقيمته فمعتبر من وجهين أحدهما: بالمكنة من اليسار والإعسار فإن للموسر في الزي قدرًا وللمعسر دونه، والثاني: بالمنزلة والحال فإن لذي المنزلة الرفيعة في الزي قدرًا وللمنخفض عنه دونه، فإنْ عدل الموسر إلى زي المعسر كان شحًّا وبخلاً، وإنْ عدل الرفيع إلى زي المنخفض عنه كان مهانة وذلا، وإنْ عدل المعسر إلى زي الموسر كان تبذيرًا وسرفًا، وإنْ عدل المنخفض إلى زي الرفيع كان جهلاً وتخلفاً (٢٢٣).

ومن الرياء بالهيئة والزى: تقصير الثياب وإعفاء اللحية إذا لم يكن القصد العبادة كمن قصد بتقصير الثياب وإعفاء اللحية إظهار الإتباع والسنية للتوصل إلى احترام الناس أو نيل وظيفة بالمسجد، فمقصد المرء ليس العبادة وإنها المراءاة، وهذا بخلاف من قصد بالتقصير وإعفاء اللحية العبادة أو تعليم

<sup>(</sup>۳۲۰) (۹۶/ الورع).

<sup>(</sup>٣٢١) (٣٣٣٣/ فيض القدير شرح الجامع الصغير للمناوي).

<sup>(</sup>٣٢٢) (٣٢٢ / أدب الدنيا والدين).

الناس سنة النبي صلى الله عليه وسلم و حثهم عليها فهذا مأجور إن شاء الله .

ومنه: اختيار المساكن الضيقة والمبتذلة مع القدرة على أرفع منها، وترك المراكب مع القدرة عليها، إذا كان القصد نيل مراتب الزاهدين، وأن يُشار إلى المرء كأحد الناسكين.

قال سفيان الثوري رحمه الله: (الزهد زهدان زهد فريضة وزهد نافلة فالفرض أن تدع الفخر والكبر والعلو والرياء والسمعة والتزين للناس، وأما زهد النافلة فأن تدع ما أعطاك الله من الحلال فإذا تركت شيئا من ذلك صار فريضة عليك ألا تتركه إلا لله) (٣٢٣).

ورياء أهل الدنيا بالثياب النفيسة والمراكب الرفيعة والمساكن المبسوطة إذا تطلبتها طبيعة الوظيفة أو عادة القوم، بلا إسراف أو مخيلة، وإلا فقد ذم النبي صلى الله عليه وسلم من اتخذ الخيل ورَبَطَهَا فخرًا وتكبرًا ورياء فعن أبي هُريْرة - رضي الله عنه - عَنِ النبيِّ صلى الله عليه وسلم قال: «الخيْلُ لِثلاثَةٍ: لِمُرَيْرة - رضي الله عنه - عَنِ النبيِّ صلى الله عليه وسلم قال: «الخيْلُ لِثلاثَةٍ: لِرَجُلٍ أَجُلُ أَجُلُ رَبَطَها فِي مَرْجُ أَوْ رَوْضَةٍ، وَمَا أَصَابَتْ فِي طِيلِها مِن المَرْجِ أَو رَوْضَةٍ، وَمَا أَصَابَتْ فِي طِيلِها مِن المَرْجِ أَو الرَّوْضَةِ كَانَتْ لَهُ حَسَنَاتٍ، ولَوْ أَنَّهَا مَرَّتْ بِنَهْمٍ فَشَربَتْ، وَلَمْ يُرِدْ أَنْ يَسْقِيهَا، كَانَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ فِي رِقَامِها فَوْلَوْ أَنَّهَا مَرَّتْ بِنَهْمٍ فَشَربَتْ، وَلَمْ يُرِدْ أَنْ يَسْقِيهَا، كَانَ كَانَتْ أَرْوَاتُهَا حَسَنَاتٍ، وَلَوْ أَنَّهَا مَرَّتْ بِنَهْمٍ فَشَربَتْ، وَلَمْ يُودُ أَنْ يَسْقِيهَا، كَانَ كَانَتْ أَرْوَاتُها حَسَنَاتٍ، وَرَجُلٌ رَبَطَها فَخراً وَرِيَاءً، وَنِوَاءً لأَهْلِ وَظُهُورِهَا، فَهِي لَهُ كَذَلِكَ سِتْرٌ، وَرَجُلٌ رَبَطَها فَخراً وَرِيَاءً، وَنِوَاءً لأَهْلِ وَظُهُورِهَا، فَهِي لَهُ كَذَلِكَ سِتْرٌ، وَرَجُلٌ رَبَطَها فَخراً وَرِيَاءً، وَنِوَاءً لأَهْلِ وَظُهُورِهَا، فَهِي لَهُ كَذَلِكَ سِتْرٌ، وَرَجُلٌ رَبَطَها فَخراً وَرِيَاءً، وَنِوَاءً لأَهْلِ عَلَى فِيهَا إِلاَ هَذِهِ الآيَةُ الجَامِعَةُ الفَاذَةُ ﴿ فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرا يَرَهُ، وَمَنْ عَلَى فِيهَا إِلاَ هَذِهِ الآيَةُ الجَامِعَةُ الفَاذَةُ الْفَامَنُ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرا يَرَهُ، وَمَنْ

<sup>(</sup>٣٢٣) (٧/ ٣٤٣ سير الأعلام).

يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ﴾ (٢٢١) (٢٢٠).

قال الهيثمي رحمه الله: ومعناه أنه اتخذ الخيل تكبرًا وتعاظمًا واستعلاء على ضعفاء المسلمين وفقرائهم (٣٢٦).

قلت : وهذا المعنى يصدق فيمن اتخذوا - في عصرنا - السيارات والفلك والقصور تكبرًا وتعاظمًا واختيالاً على ضعفاء المسلمين وفقرائهم .

خامسًا: الرياء بالأصحاب والمعارف:

كملازمة العلماء والجادين في العبادة لأخذ مكانتهم بين الناس، ومن ذلك أيضا تبادل الزيارات معهم، ومنه: التسميع بمرافقتهم لنيل احترام الناس واهتمامهم - اللهم إلا إذا كانت ملازمتهم في باب التعلم، فهذا مستحب.

عن خالد بن معدان رحمه الله أنه كان إذا كثرت حلقته قام نخافة الشهرة (۲۲۷)، وعن ثابت البناني رحمه الله قال: قال لي محمد بن سيرين - رحمه الله (كنت أمتنع من مجالستكم مخافة الشهرة) (۲۱۸)، وعن عبد الرحمن بن يزيد رحمه الله قال: قلنا لعلقمة بن قيس بن عبد الله: لو صليت في المسجد وجلسنا معك فتسأل، قال: (أكره أن يقال: هذا علقمة) (۲۲۹).

<sup>(377)(</sup>ソ: ٨ / 1ははは).

<sup>(</sup>٣٢٥)سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣٢٦) (٢ / ٣٧٧ الزواجر).

<sup>(</sup>٣٢٧) (٧١/ التواضع والخمول) (٣/ ١٠٢ تهذيب التهذيب).

<sup>(</sup>۳۲۸) (۹/ ۱۹۱ تهذیب التهذیب).

<sup>(</sup>٣٢٩)(١/ ٣٣١ نزهة الفضلاء).

### فصل في : صور الرياء المذموم وما يلحق به

وقد انتهج علماء السلف رحمهم الله في كتبهم إلحاق ما ليس برياء كالسمعة والعمل لغرض من الدنيا كأجمر أو منفعة ـ والتصنع للخلق ـ بالرياء والسبب في ذلك أمور منها:

(الأول) وحدة الأسباب التي تولد الرياء أو السمعة أو غيرهما مما ألحق بهما وكذا المظاهر التي يعرف من خلالها المرء أنه يعاني من مرض من هذه الأمراض.

(الثاني) وحدة الأثر والنتيجة المترتبة على هذه الأمراض.

(الثالث) وحدة الهدف والغاية من البحث في هذا الموضوع وهو علاج هذه الأمراض وبيان مدى خطورتها وتحذير الناس منها .

(الرابع) متابعة لما انتهجه علماء السلف في كتبهم، حيث ربطوا بين هذه الأمراض وأدرجوها تحت مسمى الرياء .

(الخامس) التعبير بالرياء من باب التعبير بالأغلب.

أولاً: الرياء المحض:

وهو الرياء الصراح المقصود به العمل لأجل رؤية الناس.

وفيه قول النبي صلى الله عليه وسلم: «يقالُ لمن يَفعلُ ذلك إذا جاء الناسُ بأعمالهم اذهبوا إلى الذين كنتم تراءون فاطلبوا ذلك عندهم» (٣٠٠٠) وقوله: «قَالَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلاً

<sup>(</sup>۳۳۰) سبق تخریجه .

أَشْرَكَ فِيهِ مَعِى غَيْرِى تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ » (((""))، وقوله صلى الله عليه وسلم: «الشِركُ الخفيُّ أَنْ يقومَ الرَّجل يصلِّي فيزيِّن صلاته لما يَرَى من نظرِ رجلٍ » (("").

وهو على ثلاثة أقسام:

(الأول) ما كان مجرداً عن قصد الثواب بأن يعمل لرؤية الناس، فإذا انفرد ترك العمل: كمن يصلي ليراه غيره خوفًا من المذمة، قال الغزالي رحمه الله: (وربيا دفعه الرياء إلى الصلاة بغير طهر) (٣٣٣)، وهذا إذا انفرد بخلوة لم يصل، ومثله من أخرج الصدقة لئلا يقال إنه بخيل، وهو كيا قال الإمام الصنعاني رحمه الله: (أغلظ أنواع الرياء وأخبثها وهو عبادة للعباد) (٣٣٤).

(الثاني) ما كان مصحوبًا بإرادة الثواب، إلا أن إرادة الثواب أضعف بحيث لا يحمله على العمل إلا مراءاة الناس، وهو رياء كالأول وصاحبه آثم مثله، هكذا قال الصنعاني رحمه الله في «سبل السلام» والغزالي رحمه الله في (الإحياء) وجملة من أهل العلم.

(الثالث) ما تساوى فيه القصدان: قصد الثواب وقصد الرياء، قال الغزالي رحمه الله (بحيث أن أحدهما وحده لا يبعثه على العمل، ولكن لما اجتمع القصدان انبعثت فيه الرغبة في العمل، وهذا قد أفسد بمقدار ما أصلح، وظواهر الأخبار تدل على أنه لا يسلم) (مما أي من العقاب.

<sup>(</sup>٣٣١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣٣٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣٣٣) (٣/ ٢٠١ الإحياء).

<sup>(</sup>٣٣٤) (٤ / ١٨٦ سبل السلام).

<sup>(</sup>٣٣٥) (٣/ ٢٠١ الإحياء).

### ثانيًا: اليسير من الرياء:

العمل المصحوب باليسير من الرياء ما كان مصحوبًا بإرادة الثواب التي هي أرجح من قصد الرياء بحيث يكون اطلاع الناس مقويًّا لنشاطه ولو لم يكن اطلاعهم لما ترك العبادة، وحكمه حكم ما يحرم كثيره، يحرم قليله (٢٣٦).

وهذا النوع لا يحبط أصل الثواب ولكنه يهبط به أو يعاقب صاحبه على مقدار قصد الرياء، ويثاب على مقدار قصد الثواب، قاله الإمامان الغزالي والصنعاني رحمها الله .

# ثالثًا: المُتزين بها ليس فيه:

قال الله عز وجل: ﴿لا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِهَا أَتُوْا وَيُحِبُّونَ أَنْ يُحْمَدُوا بِهَا لَمْ يَفْعَلُوا فَلا تَحْسَبَنَّهُمْ بِمَفَازَةٍ مِنَ العَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (٢٣٧)، وعَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنها أَنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم قَالَ: «مِنْ أَفْرَى الفِرَى أَنْ يُرِي عَيْنَيْهِ مَا لَمْ تَرَ» (٢٣٨، وقال أيضا: «المَتَشَبِّعُ بِهَا لَمْ يُعْطَ كَلاَبِسِ ثَوْبَيْ زُورٍ» (٢٣٩، ولا شك أن من تزين بها ليس فيه من عمل الدين ـ مراء.

قال الفضيل بن عياض رحمه الله : (كانوا يراءون بها يعملون، وصاروا

<sup>(</sup>٣٣٦) وفي الباب من الضعيف:

<sup>(</sup>إن اليسير من الرياء شرك) وفي رواية (إن أدنى الرياء شرك) (سبق تخريجه) .

وفي مراسيل القاسم بن مخيمر عن النبي صلى الله عليه وسلم (لا يقبل الله عملا فيه مثقال حبة من خردل من رياء) ، ضعفه الألباني (٢٢ / ضعيف الترغيب) .

<sup>(</sup>٣٣٧) (١٨٨ / آل عمران).

<sup>(</sup>٣٣٨) صحيح : (٧٠٤٣ / التعبير / البخاري) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما .

<sup>(</sup>٣٣٩) صحيح : (٢١٩ / النكاح / البخاري) (٢٩٣٠ / اللباس والزّينة / مسلم) وكلاهما من حديث أسهاء رضي الله عنها .

اليوم يراءون بها لا يعملون) (٣٤٠).

### ومن ناحية أخرى :

فإن من تزين بها ليس فيه لنيل احترام الناس وحبهم شانه الله عز وجل بينهم، معاملة له بنقيض قصده، قال العلامة ابن القيم رحمه الله: (فإن المعاقبة بنقيض القصد ثابتة شرعًا وقدرًا، وهذا موجب أسهاء الرب الحسنى وصفاته العليا وحكمته في قضائه وشرعه، ولما كان من تزين للناس بها ليس فيه من الخشوع والدين والنسك والعلم وغير ذلك قد نصب نفسه للوازم هذه الأشياء ومقتضياتها فلا بد أن تطلب منه، فإذا لم توجد عنده افتضح فيشينه ذلك من حيث ظن أنه يزينه) (٢٤١).

وتزين المرء بها ليس فيه من قبيل السمعة التي أفردنا لها فيها بعد .

## رابعًا: إرادة الإنسان بعمل الآخرة عرضًا من الدنيا:

شرط قبول العمل أن يكون خالصًا لوجه الله عز وجل موافقًا لسنة نبيه صلى الله عليه وسلم، كما قال الفضيل بن عياض في قوله تعالى: ﴿الَّذِي خَلَقَ المَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ (٢٤٦)، قال (أيكم أخلصه وأصوبه) قيل : يا أبا علي ما أخلصه وأصوبه، قال (إن العمل إذا كان خالصًا ولم يكن صوابًا لم يقبل، وإذا كان صوابًا ولم يكن خالصًا لم يقبل حتى يكون خالصًا صوابًا، فالخالص ما كان لله تعالى والصواب ما كان على السنة) (٢٤٣).

<sup>(</sup>٣٤٠) (٣/ ٢٩٦ الإحياء).

<sup>(</sup>٣٤١) (٢ / ٤٣٢ إعلام الموقعين).

<sup>(754)(7/1</sup>世).

<sup>(</sup>٣٤٣) (٣٠٥/ فتح المجيد).

ومن ظن أن هذا الباب داخل في الرياء وأن هذا مجرد تكرير فقد أخطأ بل المراد بهذا أن يعمل الإنسان عملاً صالحًا يريد به الدنيا كالذي يجاهد للقطيفة والخميلة ونحو ذلك، ولهذا سهاه النبي صلى الله عليه وسلم عبدًا لذلك، بخلاف المرائي فإنه إنها يعمل ليراه الناس ويعظموه والذي يعمل لأجل الدراهم والقطيفة ونحو ذلك أعقل من المرائي لأن ذلك عمل لدنيا يصيبها والمرائي عمل لأجل المدح والجلالة في أعين الناس وكلاهما خاسر (١٤٤٠).

والعمل لأجل الدنيا شرك ينافي كمال التوحيد الواجب ويحبط الأعمال (°<sup>17</sup>)، وبينه وبين الرياء علاقة عموم وخصوص، فالأول أعم من الأخير وأعظم منه ذلك أن الرياء بمعناه الحقيقي إظهار العبادة لقصد رؤية الناس لها فيحمدون صاحبها.

أما كونه أعظم منه لأن مريد الدنيا قد تغلب إرادته تلك على كثير من عمله، وأما الرياء فقد يعرض له في عمل دون عمل ولا يسترسل معه، والمؤمن يكون حذرًا من هذا (٢٤٦).

\* وابتغاء المرء بعمله عرضًا من الدنيا له عدة صور:

الأولى: أن يزين عمله يبتغي بذلك الثناء من الناس وتقديرهم، وهذا رياء محض، والعمل باطل لا شك .

الثانية : أن يعمل العمل لينال من وراءه أجرًا أو مغنيًا، كمن يجاهد

<sup>(</sup>٣٤٤) (٤٧٢) (٤٧٢) تيسير العزيز الحميد).

<sup>(</sup>٣٤٥) (٣٠٦/ فتح المجيد).

<sup>(</sup>٣٤٦) (٣٤٦/ فتح المجيد).

ليأخذ أجرًا، ومن يتعلم القرآن ويواظب على صلاة الجماعة لأجل وظيفة المسجد، فإن كان عمل المرء لأجل الأجرة أو المنفعة خالصًا فقد قال الله عز وجل: ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ الحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوفَ إِلَيْهِمْ أَعْمَاهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لا وجل: ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ الحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوفَ إِلَّا النَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (٢٠٠٦)، وقال أيضا: ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ العَاجِلَةَ عَجَلْنَا لَهُ وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (٢٠٠٦)، وقال أيضا: ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ العَاجِلَةَ عَجَلْنَا لَهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عليه وسلم : «تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ وَعَبْدُ الدِّرْهَمِ وَعَبْدُ رسول الله صلى الله عليه وسلم : «تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ وَعَبْدُ الدِّرْهَمِ وَعَبْدُ الخَمِيصَةِ، إِنْ أَعْطِيَ رضي، وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخِطَ، تَعِسَ وَانْتَكَسَ، وَإِذَا شِيكَ فَلاَ النَّعَيْسَةِ، إِنْ أَعْطِيَ رضي، وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخِطَ، تَعِسَ وَانْتَكَسَ، وَإِذَا شِيكَ فَلاَ النَّعَيْسَةِ، إِنْ أَعْطِيَ رضي، وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخِطَ، تَعِسَ وَانْتَكَسَ، وَإِذَا شِيكَ فَلاَ النَّعَيْسَةِ، إِنْ أَعْطِيَ رضي، وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخِطَ، تَعِسَ وَانْتَكَسَ، وَإِذَا شِيكَ فَلاَ النَّيَاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلُّ امْرِئَ مَا نَوَى، فَمَنْ النَّيَاتِ، هِجْرَتُهُ إِلَى دُنْيَا يُصِيبُهَا أَوْ إِلَى الْمَرَأَةِ يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ الْكِيهِ، (١٠٠٠).

قال قتادة رحمه الله: من كانت الدنيا همه وطلبه ونيته جازاه الله بحسناته في الدنيا ثم يفضي إلى الآخرة وليس له حسنة يعطى بها جزاء، وأما المؤمن فيجازى بحسناته في الدنيا ويثاب عليها في الآخرة (٢٠١١).

<sup>(</sup>۲٤٧) (۲۵: ۱۵ / هود).

<sup>(</sup>٣٤٨) (١٨ / الإسراء).

<sup>(</sup>٣٤٩) سبق تخريجه.

وقوله صلى الله عليه وسلم: (تعس) بكسر العين: أي سقط، قال الحافظ رحمه الله: (هلك) وفي موضع آخر (شقي)، وقال أبو السعادات رحمه الله: (عثر وانكب على وجهه، وهو دعاء عليه بالهلاك)، قال الإمام البخاري رحمه الله: (كأنه يقول فأتعسهم الله).

وقد سبق بيان معاني مفردات الحديث عند تخريجه .

<sup>(</sup>٣٥٠) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣٥١) (٣٠٦/ فتح المجيد).

وقال الشيخ ابن باز رحمه الله تعليقًا على هذا ("٥"): وليس الأمر هكذا فحسب، وإنها نيل الأول حسناته في الدنيا مقيد بمشيئة الله عز وجل إن شاء أعطاه مراده، وإن لم يشأ لم يحصل عليه، قال الله عز وجل (مَنْ كَانَ يُرِيدُ العَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لَمِنْ نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يَصْلاهَا مَذْمُوما مَدْحُوراً) ("٥").

أما إذا كان العمل لله تعالى وصاحب ذلك نية أخذ الأجرة أو نيل المنفعة، فالعلماء على ثلاثة أقوال:

(الأول) أن ثواب المرء على عمله ينقص ولا يبطل بالكلية، قال ابن رجب رحمه الله: (فإن خالط نية الجهاد مثلا نية غير الرياء مثل أخذ أجرة للخدمة أو أخذ شيء من الغنيمة أو التجارة نقص بذلك أجر جهاده، ولم يبطل بالكلية)، قال الإمام أحمد رحمه الله: (التاجر والمستأجر والمكاري أجرهم على قدر ما يخلص من نياتهم في غزواتهم ولا يكون مثل من جاهد بنفسه وماله لا يخلط به غيره) (٢٥٠١).

وأصحاب هذا القول استدلوا بحديث النبي صلى الله عليه وسلم: «مَا مِنْ غَازِيَةٍ تَغْزُو فِي سَبِيلِ الله فَيُصِيبُونَ الغَنِيمَةَ إِلاَّ تَعَجَّلُوا ثُلُثَى أَجْرهِمْ مِنَ الآخِرَةِ وَيَبْقَى هُمُ الثَّلُثُ وَإِنْ لَمْ يُصِيبُوا غَنِيمَةً تَمَّ لُهُمْ أَجْرُهُمْ» (""").

(الثاني) أن أجر المرء على عمله تام، لا ينقص منه شيء، قال الأوزاعي رحمه الله : (إذا كانت نية الغازي على الغزو فلا أرى بأسًا، وهكذا يقال فيمن

<sup>(</sup>٣٥٢) (٣٠٦/ فتح المجيد تعليقات العلامة ابن باز رحمه الله).

<sup>(</sup>٣٥٣) (١٨ / الاسراء).

<sup>(</sup>٣٥٤) (٣٠/ جامع العلوم والحكم) بتصرف.

<sup>(</sup>٣٥٥) سبق تخريجه .

أخذ شيئا في الحج، ليحج به إما عن نفسه أو غيره)، وعن مجاهد رحمه الله أنه قال في حج الجمّال وحج الأجير وحج التاجر: (هو تام لا ينقص من أجرهم شيء).

لكن الحافظ ابن رجب رحمه الله عقّب على ذلك بقوله: (وهذا محمول على أن قصدهم الأصلي كان الحج دون التكسب) (٢٥٦٠).

(الثالث) لا يقبل منه العمل ويجب عليه الإعادة؛ لأن حقيقة الإخلاص التي هي شرط في صحة العمل والثواب عليه لم توجد، والحكم المعلق بالشرط عدم عند عدمه (٢٥٧).

الثالثة: أن يعمل العمل يبتغي به وجه الله تعالى، لكنه يصيبه من جرائه أجرًا أو منفعة أو ثناء من الناس، على نحو عارض غير مقصود: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «تلك عاجل بشرى المؤمن» (٢٥٨).

وهذا إن شاء الله أجره كاملاً، قال الإمام أحمد رحمه الله: (فمن يأخذ جعلاً على الجهاد إذا لم يخرج لأجل الدراهم فلا بأس أن يأخذ، لأنه لدنه، فإن أعطي شيئا أخذه)، وكذا روي عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنها قوله: (إذا أجمع أحدكم على الغزو فعوضه الله رزقا فلا بأس بذلك، وأما إن أعطي درهما غزا، وإن منع مكث، فلا خير في ذلك)، وكذا قال الأوزاعي رحمه الله: (إذا كانت نية الغازي على الغزو فلا أرى بأسًا، وهكذا يقال فيمن أخذ شيئا في الحج، ليحج به إما عن نفسه أو غيره)، وروي عن مجاهد رحمه الله أنه قال في حج الجال وحج الأجير وحج التاجر: (هو تام لا ينقص من أجرهم شيء)،

<sup>(</sup>٣٥٦) (٣٠١ جامع العلوم والحكم)

<sup>(</sup>٣٥٧) (٢/ ٤٣٣ إعلام الموقعين)

<sup>(</sup>٣٥٨) سبق تخريجه .

قال الحافظ ابن رجب رحمه الله: (وهذا محمول على أن قصدهم الأصلي كان الحج دون التكسب) (٢٠٩٠).

قال الطيبي رحمه الله، تعليقًا على حديث: (من تعلم علمًا مما يبتغى به وجه الله لا يتعلمه إلا ليصيب به عرضًا من الدنيا: لم يجد عرف الجنة يوم القيامة)، قال: (بين بهذا الحصر أن من تعلمه لرضاه تعالى مع إصابة عرضها لا يدخل تحت هذا الوعيد، لأن ابتغاء وجهه تعالى يأبى أن لا يكون متبوعا غالبا، فعرضها تابع) (٢١٠٠).

وقال الإمام النووي رحمه الله: (معناه هذه البشرى المعجلة له بالخير، وهي دليل على رضاء الله تعالى عنه، ومحبته له، فيحببه إلى الخلق، ثم يوضع له القبول في الأرض، هذا كله إذا حمده الناس من غير تعرض منه لحمدهم، وإلا فالتعرض مذموم) (٢٦٠٠).

وبعد أن بينا الفرق بين الرياء والعمل لغرض من الدنيا، وصوره وحكم كل صورة، بقي أمر ننبه عليه

ألا وهو: أن الله تعالى لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصا لوجهه، قسال النبي صلى الله عليه وسلم: «قَالَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشُّرُكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ » (٢٦٠٠).

ويروى عن علي رضي الله عنه قوله: (مثل الدنيا كمثل الحية لين مسها، والسم الناقع في جوفها يهوى إليها الغر الجاهل ويحذرها ذو اللب

<sup>(</sup>٣٥٩) (٣٠٠/ جامع العلوم والحكم).

<sup>(</sup>٣٦٠) (١ / ١٣٧ تعليق محمد فؤاد عبد الباقي على سنن ابن ماجة) ، والحديث سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣٦١) (٨/ ٤٣٩ صحيح مسلم بشرح النووي) بتصرف.

<sup>(</sup>٣٦٢) سبق تخريجه .

العاقل)(<sup>(٣٦٣)</sup>، وعن الربيع بن خثيم رحمه الله : (كل ما لا يبتغي به وجه الله يضمحل) (٣٦٤) :

يريدُ المرءُ أن يُعطى مُناه ويَابى الله إلا مَا أرادا يقولُ المرءُ فائدتي ومالي وتقوى الله أفضلُ ما استفادا ورحم الله أبو العتاهية حين قال:

هي الدنيا : إذا كمُلت وتمَّ سرورُها خذَلتْ وتفعلُ في الذين بقوا كما فيمن مضى فعلت

خامسًا: السمعة:

الفرق بين الرياء والسمعة أن الرياء لما يرى من العمل كالصلاة، والسمعة لما يسمع كالقراءة والوعظ والذكر، ويدخل في ذلك أن يخفي العبد عمله لله ثم يحدث به الناس (٢٦٠٠)، فالرياء يتعلق بحاسة البصر، والسمعة تتعلق بحاسة السمع.

قال التهانوى رحمه الله: (الفرق بين الرياء والسمعة أن الرياء يكون في الفعل، والسمعة تكون في الفعل، والسمعة تكون في القول) (٢٦٦)، وقال ابن عبد السلام رحمه الله: (الرياء أن يعمل لغير الله، والسمعة أن يخفي عمله ثم يحدث به الناس) (٢٦٧).

وأدلة تحريم السمعة خاصة:

قول الله عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ كَبُرَ مَقْتاً

<sup>(</sup>٣٦٣) (٤٢) نهج البلاغة).

<sup>(</sup>٣٦٤) (٩٦ / مختصر شعب الإيهان).

<sup>(</sup>٣٦٥) (٤٦٤ / تيسير العزيز الحميد) (٣٠٢ / فتح المجيد) (١٤٥ / الجامع الفريد).

<sup>(</sup>٣٦٦) (٣/ ٢٠٧ اصطلاحات الفنون) (١١/ ٣٤٤ فتح الباري).

<sup>(</sup>٣٦٧) (١١ / ٣٤٤ فتح الباري).

عِنْدَ الله أَنْ تَقُولُوا مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ (٢٦٨) .

حدیث ابْن عَبَّاسِ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله علیه وسلم: «مَنْ سَمَّعَ سَمَّعَ الله بِهِ وَمَنْ رَاءَى رَاءَى الله بِهِ» (٢٦٩)

وحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «قَالَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشَّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرَكَا فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ» (٢٧٠).

وحديث أسامة بن زيد رضي الله عنهما قال : قال رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم : «يُؤْتَى بِالرَّجُلِ يَوْمَ القِيَامَةِ فَيُلْقَى فِي النَّارِ فَتَنْدَلِقُ أَقْتَابُ بَطْنِهِ فَيَدُورُ بِهَا كَمَا يَدُورُ الجِمَارُ بِالرَّحَى فَيَجْتَمِعُ إِلَيْهِ أَهْلُ النَّارِ فَيَقُولُونَ : يَا فُلاَنُ مَا لَكَ أَلَا تَكُنْ تَأْمُرُ بِالمَعْرُوفِ وَتَنْهَى عَنِ المنْكَرِ فَيَقُولُ : بَلَى قَدْ كُنْتُ آمُرُ بِالمَعْرُوفِ وَلَا آتِيهِ وَأَنْهَى عَنِ المنْكَرِ فَيَقُولُ : بَلَى قَدْ كُنْتُ آمُرُ بِالمَعْرُوفِ وَلا آتِيهِ وَأَنْهَى عَنِ المنْكَرِ وَآتِيهِ » (۱۳۳) .

هذا فضلاً عن أدلةِ تحريم الرياء بكافة صوره والتي تمتد لتشمل السمعة، والحقيقة أن الرياء والسمعة شرك أصغر، لذا فإن الأثر المترتب عليهما واحد هو رد العمل الذي شابه على صاحبه وخذلانه في الآخرة.

<sup>(</sup>٣٦٨) (٢: ٣/ الصف).

<sup>(</sup>٣٦٩) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>۳۷۰) سبق تخریجه .

وفي الباب حديث ضعيف:

<sup>(</sup>من صام يرائي فقد أشرك ومن صلى يرائي فقد أشرك ومن تصدق يرائي فقد أشرك إن الله تعالى يقول أنا خير قسيم لمن أشرك بي من أشرك بي شيئا فإن عمله قليله وكثيره لشريكه الذي أشرك بي أنا عنه غني) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>۳۷۱) سبق تخریجه .

وأقتابه : أمعاؤه ، والاندلاق : خروج الشئ من مكانه .

وقد ألحقت السمعة وغيرها مما ألحقه العلماء بالرياء في أحكامه في سائر فصول الكتاب تمشيًا مع ما انتهجه علماء السلف رحمهم الله في كتبهم للأسباب التي سبق وأن بينتها في مقدمة الكتاب.

### سادسًا: المن والأذى:

المن لغة : القطع والانقطاع (۲۷۳)، ومنه قول الله عز وجل : ﴿فلهم أجر غير ممنون﴾ (۲۷۳)، وشرعا : تذكير المُنعِم المنعمَ عليه بإنعامه (۲۷۴)، ومننت عليه منًا عددت له ما فعلت له من الصنائع (۲۷۰)، وهو قد يكون بالفعل أو القول، والأول لا يكون إلا لله تعالى ومنه قوك عز وجل : ﴿بَلِ الله يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُمْ لِلْإِيمَانِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ﴾ (۲۷۳)، وقوله : ﴿كَذَلْكَ كُنتُم مِّنْ قبْلُ فمَنَ الله عَلَيْكُمْ الله عَلَيْكُمْ الله عَلَيْكُمْ أَنْ الله عَلَيْكُمْ أَنْ الله عَلَيْكُمْ الله عَلَيْكُمْ الله عَلَيْكُمْ الله عَلَيْكُمْ ومنه الله تعالى الله عَلَيْكُمْ (۱۸۷۱)، وقال أي عظيم الإحسان المعطي ابتداء، قال عز وجل : ﴿لقَدْ مَنَّ الله على المؤمنِينِ ﴿ (۲۷۳)، وقال أيضا : ﴿قَالَتْ لَمُمْ رُسُلُهُمْ إِنْ نَحْنُ إِلّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ وَلَكِنَّ الله يَمُنُّ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴿ (۲۷۹) .

والثاني: يكون بين الناس ومنه قوله عز وجل : ﴿يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنْ

<sup>(</sup>٣٧٢) (٥ / ٢٦٧ مقاييس اللغة).

<sup>(</sup>٣٧٣) (٦ / التين).

<sup>(</sup>۲۷٤) (۲۹ / ۲۹۸ التحرير والتنوير).

<sup>(</sup>٣٧٥) (٥٨١) المصباح المنير).

<sup>(</sup>۲۷٦) (۱۷ / الحجرات).

<sup>(</sup>٣٧٧) (٩٤/ النساء).

<sup>(</sup>۳۷۸) (۱٦٤ / آل عمران).

<sup>(</sup>٣٧٩) (١١ / إبراهيم).

أَسْلَمُوا﴾ (٢٨٠٠)، والمن بالقول مستقبح لأن فيه تكسيرًا للقلوب وتكديرًا للتمتع بالعطية، فلهذا نهينا عنه بقوله تعالى : ﴿لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُم بِالمنِّ وَالأَذَى ﴾ (٢٨١)، وقوله عز وجل : ﴿الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمَوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ الله ثُمَّ لا يُتْبِعُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنَّا وَلَا أَذَى لَهُم أَجْرُهُمْ عِند رَبِّهِم وَلَا خَوفٌ عَلَيْهِم وَلَا هُمْ يَتْبِعُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنَّا وَلا أَذَى لَهُم أَجْرُهُمْ عِند رَبِّهِم وَلا خَوفٌ عَلَيْهِم وَلا هُمْ يَخْزُنُونَ ﴾ (٢٨٢)، والمن من الكبائر لما ثبت في صحيح مسلم وغيره أن المان أحد الثلاثة الذين لا ينظر الله إليهم ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم (٢٨٣)، اللهم في كل ما سبق إلا عند كفران النعمة وفي أضيق الحدود، قالت العرب : إذا كفرت النعمة حسنت المنة .

أما قول الله عز وجل: ﴿وَلا تَمَنُنْ تَسْتَكْثِرُ ﴾ (٢٨١)، فالاستكثار عد الشيء كثيرًا وهو مكروه، وفيه قول ابن سيرين رحمه الله: ﴿لا خير في معروف إذا أحصي ﴾ (٣٨٠)، والمراد بالآية على أحد الأوجه: لا تستعظم ما تعطيه (٣٨٦):

أفسَدُّتَ بالمنِّ ما أَسْدَيتَ من حَسَنِ ليس الكريمُ إذا أسدَى بمناًن والمن من صفات النساء، قالت العرب: (لا تتزوجن حنانة ولا منانة) (۳۸۷) وهو من صفات البخلاء والمعجبون بأعمالهم، قال القرطبي رحمه الله: فالبخيل

<sup>(</sup>۳۸۰)(۱۷ / الحجرات).

<sup>(</sup>٣٨١) (٣٦٤ / البقرة).

<sup>(</sup>٣٨٢) (٢٦٢ / البقرة).

<sup>(</sup>٣٨٣)سبق تخريجه.

<sup>(</sup>۲۸٤)(٦ / المدثر).

<sup>(</sup>٣٨٥) (٣/ ٢٧١ الجامع لأحكام القرآن) (١٥٢ / الذهبي في الكبائر).

<sup>(</sup>٣٨٦)(٢٩ / ٢٩٨ التحرير والتنوير).

<sup>(</sup>٣٨٧) (٦/ ٢٧٩ لسان العرب).

وفي الباب حديث لا أصل له فيها علمت:

<sup>(</sup>إياكم والامتنان بالمعروف فإنه يبطل الشكر ويمحق الأجر).

تعظم في نفسه العطية وإن كانت حقيرة في نفسها، والمعجب يحمله العجب على النظر لنفسه بعين العظمة وأنه منعم بها له على المعطى .

وهو من صفات المرائين، قال الله عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِاللَّ وَالأَذَى كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِئَاءَ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُ بِالله وَاليَوْمِ الآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْدا ﴾ (٢٨٨)، فالمرائي يدفع أمواله رغبة في الشهرة وحب الثناء من الناس.

وقد أُلحق المان والمؤذي بالمرائي: لاشتراكهما في أنهما ينفقان أموالهما لعلة عند الناس، إما ثناء أو محمدة أو قضاء حاجة أو عرض من الدنيا.

والفرق بينهما: أن المان قد يقصد عند أداء الصدقة وجه الله تعالى، فيكتب له الثواب، إلا أنه عقب أدائها يمن على آخذها بها، فتكتب له سيئة تمحو ما حصله من ثواب بصدقته.

أما المرائي فإنه لم يقصد بعمله في الأصل وجه الله تعالى، لذلك فإن عمله حابط مردود عليه .

وقد كره الإمام مالك رحمه الله أن يعطي الرجل صدقته الواجبة أقاربه لئلا يعتاض منهم الحمد والثناء ويظهر منته عليهم ويكافئوه عليها فلا تخلص لوجه الله تعالى، واستحب أن يعطيها غيرهم، واستحب أن يولي غيره تفريقها إذا لم يكن الإمام عدلا لئلا تحبط بالمن والأذى والشكر والثناء والمكافأة بالخدمة من المعطي، وهذا بخلاف صدقة التطوع السر لأن ثوابها إذا حبط سلم من الوعيد في الآية الكريمة (لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالمَنِّ وَالأَذَى) وصار في حكم من لم يفعل، والواجب إذا حبط ثوابه توجه الوعيد عليه لكونه في حكم

<sup>(</sup>٣٨٨) (٢٦٤ / البقرة).

من لم يفعل (٣٨٩).

وفي الباب حكم يجب بيانه: هو أن المن في صدقة يحبطها، لكنه لا يمتد إلى غيرها من الصدقة التي لم يصاحبها من ولا أذى (٣٩٠).

# مبحث: هل يَبْطل العمل الذي شابه المنّ والأذى

للعلماء في ذلك أقوال:

(أولها) أن المن والأذى يبطل ثواب صدقة المان من وقت منّه وإيذائه، وما قبل ذلك يكتب له ويضاعف، فإذا منّ وآذى انقطع التضعيف لأن الصدقة تربى لصاحبها حتى تكون أعظم من الجبل، ففي (البخاري) من حديث أبي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «مَنْ تَصَدَّقَ بِعَدْلِ تَمْرَةٍ مِنْ كَسْبٍ طَيِّب، وَلاَ يَصْعَدُ إِلَى الله إِلاَّ الطَّيِّب، فَإِنَّ الله يَتَقَبَّلُهَا بِيَمِينِهِ، ثُمَّ يُرَبِّيهَا لِصَاحِبِهِا كَمَا يُرَبِّي أَحَدُكُمْ فَلُوَّهُ، حَتَّى تَكُونَ مِثْلَ الجَبَلِ» (١٩٠٠).

(ثانيها) إنها يبطل الفضل دون الثواب، فالقاصد بنفقته الرياء غير مثاب كالمشرك لأنه لم يقصد بعمله وجه الله تعالى، وخالف صاحب المن والأذى لأنه قصد وجه الله تعالى فاستحق ثوابه ولم يستحق فضله، وقد رجح القول الأخير الإمام القرطبي رحمه الله (٢٩٢).

 $<sup>( ^{\</sup>gamma}) ( ^{\gamma}) ( ^{\gamma}) ( ^{\gamma})$  الجامع لأحكام القرآن).

<sup>(</sup>٣٩٠) (٣/ ٢٧١ الجامع لأحكام القرآن).

<sup>(</sup>٣٩١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣٩٢) (٣/ ٢٧٢ الجامع لأحكام القرآن).

### سابعًا: التصنع للخلق:

وأحد تأويلات قول الله عز وجل: ﴿ولا تمنن تستكثر﴾ كما ذكر القرطبي رحمه الله : (لا تعط مالك مصانعة) (٢٩٠٠).

<sup>(</sup>٣٩٣) سبق تخريجه .

وفي الباب أحاديث ضعيفة:

<sup>(</sup>لا ترضين أحدا بسخط الله ولا تحمدن أحدا على فضل الله ولا تذمن أحدا على ما لم يؤتك الله فإن رزق الله لا يسوقه إليك حرص حريص ولا يرده عنك كراهية كاره وإن الله بقسطه وعدله جعل الروح والفرج في الرضا واليقين وجعل الهم والحزن في السخط) (سبق تخريجه).

<sup>(</sup>من أرضى سلطانا بسخط ربه عز وجل خرج من دين الله تبارك وتعالى) (سبق تخريجه).

<sup>(</sup>اتقوا أبواب السلطان وحواشيها فإن أقرب الناس من السلطان وحواشيه أبعدهم من الله ومن آثر سلطانا على الله جعل الله الفتنة في قلبه ظاهرة وباطنة) (سبق تخريجه).

<sup>(</sup>٣٩٤) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣٩٥) (١٩ / ٥٢ الجامع لأحكام القرآن).

### فصل في : هل يدخل الرياء الفرض والنفل

والعلماء في ذلك على مذاهب ثلاثة:

(أولها) الرياء يدخل الفرض والنفل، قال بذلك الإمام القرطبي رحمه الله، وقسم الهيثمي أنواع الرياء إلى ما تعلق بأصل الإيهان ثم أصول العبادات الواجبة ثم النوافل ثم أوصاف العبادات (٢٩٦٠).

وقال العلامة ابن القيم رحمه الله: (وهذا الشرك - يقصد الرياء - في العبادة يبطل ثواب العمل، وقد يعاقب عليه إذا كان العمل واجبًا، فإنه ينزله منزلة من لم يعمله، فيعاقب على ترك الأمر) (٢٩٠٠)، دل هذا على أنه رحمه الله أيضا يقول بدخول الرياء الفرض والنفل.

وقد قال بدخول الرياء المذموم الفرض والنفل جمهور العلماء، ومستندهم في ذلك عموم أدلة تحريم الرياء وذمه حيث لم تفرق النصوص سواء القرآنية أو النبوية بين الفرض والنفل.

(ثانيها) إنها يدخل النفل خاصة، لأن الفرض واجب على جميع الناس والنفل عرضة لذلك .

(ثالثها) يدخل الفرض خاصة لأن المرء لو لم يأت بالنوافل لم يؤاخذ عليها .

<sup>(</sup>٣٩٦) (٥ / ٣٧٠: ٣٧١ الجامع لأحكام القرآن) (١ / ٤٣ الزواجر للهيثمي). (٣٩٦) (١٨٤) (١٨٤) الداء والدواء).

# فصل في : هل يترك العمل خوفًا من الرياء

ونفرق بين فرضين :

(الأول) من ترك فرضا:

لا يجوز بأي حال من الأحوال تركُ الفرضِ خوفا من الرياء، وتاركُ الفرض خوفًا من الرياء آثم بتركه، قال العلامة ابن القيم رحمه الله: (فتارك حقوق الله التي تجب عليه أسوأ حالاً عند الله ورسوله من مرتكب المعاصي، فإن ترك الأمر أعظم من ارتكاب النهي) (١٩٠٩)، وقال الفضيل بن عياض رحمه الله: (ترك العمل لأجل الناس رياء والعمل لأجل الناس شرك والإخلاص أن يعافيك الله منهما) (٢٩٩٩).

\* وفي هذا الباب أسوق مثلاً يُسأل عنه كثيرًا:

رجل يحجم عن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر خوفًا من الرياء، هل يُقبل ولا يمنعه خوفه من الرياء من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، أم يترك خوفًا من أن يتمكن الرياء من قلبه فيصدق فيه قول النبي صلى الله عليه وسلم: "يُؤْتَى بِالرَّجُل يَوْمَ القِيَامَةِ فَيُلْقَى في النَّارِ فَتَنْدَلِقُ أَقْتَابُ بَطْنِهِ فَيَدُورُ بَهَا كَمَا يَدُورُ

<sup>(</sup>٣٩٨) (٢/ ٢١٩ إعلام الموقعين).

وفي باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر حديث ضعيف:

<sup>(</sup>أوحى الله عز وجل إلى جبريل عليه السلام أن اقلب مدينة كذا وكذا على أهلها قال: فقال يارب إن فيها عبدا لم يعصك طرفة عين قال اقلبها عليه وعليهم فإن وجهه لم يتمعر في ساعة قط): (٧/ ٣٣٦ الطبراني في الأوسط) من حديث جابر رضي الله عنه ، قال الألباني (ضعيف جدًّا) (١٩٠٤/ الضعيفة).

<sup>(</sup>٣٩٩) ( ١٤٥ / الكبائر).

الحِمَارُ بِالرَّحَى فَيَجْتَمِعُ إِلَيْهِ أَهْلُ النَّارِ فَيَقُولُونَ يَا فُلاَنُ مَا لَكَ أَلَمْ تَكُنْ تَأْمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَلاَ آتِيهِ وَأَنْهَى عَنِ المُنْكَرِ فَيَقُولُ بَلَى قَدْ كُنْتُ آمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَلاَ آتِيهِ وَأَنْهَى عَنِ المُنْكَرِ وَآتِيهِ» (۱۰۰۰).

والجواب: القاعدة الأصولية تقرر أنه (لا يزال الضرر بأشد منه)، ولا شك أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرض: قال الله وَكَالًا: ﴿وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ المَفْلِحُونَ ﴾ (''') وقال أيضا: ﴿وَالمَوْمِنُونَ وَالمَوْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ المَفْلِحُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المنْكَرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَيُطِيعُونَ يَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ المنْكَرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَيُطِيعُونَ الله وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ سَيَرْحَمُّهُمُ الله ﴿ (''')، وقال صلى الله عليه وسلم: «إنَّه مفتوحٌ لكم وأنتُم منصُورون مصيبُون فَمَن أدركَ ذلكَ منكُم فليتَق الله وليأمُر بالمعرُوف ولينة عنِ المنكرِ وليصِلْ رحمهُ ومثلُ الذي يُعينُ قومَه على عَير الحقِّ بالمعرُوف ولينة عن المنكر بلا خلاف من أحد ذلك جمع من أهل العلم منهم الإمام ابن حزم رحمه الله حيث قال: (اتفقت ذلك جمع من أهل العلم منهم الإمام ابن حزم رحمه الله حيث قال: (اتفقت الأمة كلها على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بلا خلاف من أحد المن منهم الأم والنهي عن المنكر بلا خلاف من أحد

<sup>(</sup>٤٠٠) سبق تخريجه .

وأقتابه أمعاؤه والاندلاق: خروج الشيء من مكانه .

<sup>(</sup>٤٠١) (٤٠١ / آل عمران).

<sup>(</sup>۲۰۲) (۷۱/ التوبة).

<sup>(</sup>٤٠٣) حسنه الألباني وقال (حسن صحيح) (١٣٨٣ / الصحيحة)، وحسنه الإمام الترمذي وقال (حسن صحيح) (٤ / ٤٢٥ السنن)، وصححه الحاكم وقال (صحيح الإسناد ولم يخرجاه) (٤ / ١٧٦ المستدرك): (٢٢٥٧ / الترمذي) (١ / ٤٠١ أحمد في المسند) (٥ / ١٥٠ النسائي في الكبرى) (١ / ٥٥ الطيالسي) (١ / ٣٢٩ الشهاب) (١٠ / ٩٤ البيهقي في الكبرى) جميعهم من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه.

منهم) (''')، وقال الإمام النووي رحمه الله : (تطابق على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الكتاب والسنة وإجماع الأمة) (''').

ويكفي أن نذكر طرفًا من أهميته:

ألا كونه سبيلاً للنجاة من سوء العاقبة الذي يصيب القوم الظالمين قال وَجُلَّل : ﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ أَنْجَيْنَا الَّذِينَ يَنْهَوْنَ عَنِ السُّوءِ وَأَخَذْنَا الَّذِينَ طَلَمُوا بِعَذَابِ بَئِيسٍ بِهَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾ (٢٠١٠).

وهو من علامات الحب في الله:

فحبيبك من يغار إذا زللت ويغلظ في الكلام متى أســـأت يسر إذا اتصفت بكل فضل ويحزن إن نقصت أو انتقصت

من جماع ما تقدم، فلا شك في أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، أولى وأوجب من تركهما خوفا من الرياء.

وأما إذا عقُب على ما قلت، بقول الله عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ (٧٠٠)، وقول تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ (٧٠٠)، وقول النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿ يُؤْتَى بِالرَّجُلِ يَوْمَ القِيَامَةِ فَيُلْقَى فِي النَّارِ فَتَنْدَلِقُ النَّابِ بَطْنِهِ فَيَدُورُ بِهَا كَمَا يَدُورُ الجَمَارُ بِالرَّحَى فَيَجْتَمِعُ إِلَيْهِ أَهْلُ النَّارِ فَيَقُولُونَ يَا فُلاَنُ مَا لَكَ أَلَمْ تَكُنْ تَأْمُرُ بِالمَعْرُوفِ وَتَنْهَى عَنِ المُنْكِرِ فَيَقُولُ بَلَى قَدْ كُنْتُ آمُرُ يَا فُلاَنُ مَا لَكَ أَلَمْ تَكُنْ تَأْمُرُ بِالمَعْرُوفِ وَتَنْهَى عَنِ المُنْكِرِ فَيَقُولُ بَلَى قَدْ كُنْتُ آمُرُ

<sup>(</sup>٤٠٤) (٤ / ١٧١ الفصل في الملل والأهواء والنحل).

<sup>(</sup>٤٠٥) (١ / ٥١ شرح صحيح مسلم).

<sup>(</sup>٤٠٦)(١٦٥ / الأعراف).

<sup>(</sup>٤٠٧) (٢: ٣/ الصف).

بِالْمَعْرُوفِ وَلاَ آتِيهِ وَأَنْهَى عَنِ المَنْكَرِ وَآتِيهِ» (۲۰۸۰).

فأقول إن الجمع بين ما يظن أنهما متناقضان يقتضي ألا يترك المسلم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وإن خشي الرياء، وفي نفس الوقت يجاهد الأخير إن شعر به تسلل إلى قلبه ولا ييأس ولا يترك وليستعن بالله تعالى .

(الثاني) من ترك نفلا:

فهو إما أن يتعدى نفعه للآخرين فلا يترك لذلك، وتمثيلاً: رجل في جمع من الناس وجاءه فقير، فحار بين خيارين، إما إعطاء الفقير الصدقة وإظهارها أمام الناس، أو حرمان الفقير منها، فلا ريب أن إعطاء الفقير الصدقة أخف الضررين، وإن فهمها الناس على غير وجهها، وهذا الأمر يتأكد في النفقات والصدقات خاصة.

قال العلامة ابن الجوزي رحمه الله: (وقد يلبس إبليس على الواعظ المحقق، فيقول له: مثلك لا يعظ، فيحمله على السكوت والانقطاع، وذلك من دسائس إبليس، لأنه يمنع فعل الخير، ويقول: إنك تلتذ بها تورده وتجد لذلك راحة، فربها دخل في قولك وطريق الوحدة أسلم، ومقصوده بذلك سد باب الخير، عن ثابت قال: كان الحسن في مجلس، فقيل للعلاء: تكلم، فقال، ثم ذكر الكلام ومؤنته وتبعته، قال ثابت: فأعجبني، قال: ثم تكلم الحسن فقال: يود الشيطان أنكم أخذتموها عنه فلم يأمر أحدًا بخير، ولم ينهه عن شر) (١٠٠٠).

<sup>(</sup>٤٠٨) سىق تخرىجە .

<sup>(</sup>٤٠٩) (٤٠٩ / تلبيس إبليس) بتصرف.

وإما أن يكون النفل ليس له كبير فائدة إلا على صاحبه، نحو إسباغ وضوء أو صلاة تطوع أو أداء عمرة أو غير ذلك، فهذا أيضا لا يترك، لئلا يفتح بذلك بابًا للشيطان، يضيع به على المرء خير كثير، والأولى دفع الرياء ومجاهدته مرارًا وتكرارًا حتى يزول، قال الغزالي رحمه الله: (لا يستطيع أحد أن يقمع الرياء إلا بمجاهدة شديدة ومكابدة لقوة الشهوات) ((۱)).

وقد سئل شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله عمن كان له ورد مشروع من صلاة الضحى، أو قيام الليل، أو غير ذلك يصليه أو يدعه خشية الرياء:

#### فأجاب بها حاصله:

(من كان له ورد مشروع من صلاة الضحى، أو قيام الليل، أو غير ذلك، فإنه يصليه حيث كان، ولا ينبغي له أن يدع ورده المشروع لأجل كونه بين الناس، إذا علم الله من قلبه أنه يفعله سرَّا لله مع اجتهاده في سلامته من الرياء، ومفسدات الإخلاص: ولهذا قال الفضيل بن عياض (ترك العمل لأجل الناس رياء، والعمل لأجل الناس شرك)، وفعله في مكانه الذي يكون فيه معيشته التي يستعين بها على عبادة الله خير له من أن يفعله حيث تتعطل فيه معيشته التي يستعين بها على عبادة الله خير له من أن يفعله حيث تتعطل

أما الأثر الوارد عن الحسن رحمه الله ، أنه قال : (لقد صحبت أقوامًا إن كان أحدهم لتعرض له الحكمة لو نطق بها نفعته ونفعت أصحابه فها يمنعه منها إلا مخافة الشهرة وإن كان أحدهم ليمر فيرى الأذى على الطريق فها يمنعه أن ينحيه إلا مخافة الشهرة) ، فهو ضعيف لا يثبت إليه : (80 / الزهد لابن المبارك) (٣/ ٢٩٦ الإحياء) : الأثر إلى الحسن رحمه الله من هذا الوجه منقطع : فيه رجل مبهم .

<sup>(</sup>٤١٠) (٣/ ٣١٠ الإحياء).

معيشته، ويشتغل قلبه بسبب ذلك، فإن الصلاة كلما كانت أجمع للقلب، وأبعد من الوسواس، كانت أكمل.

\* ومن نهى عن أمر مشروع بمجرد زعمه أن ذلك رياء، فنهيه مردود عليه من وجوه:

أحدها: أن الأعمال المشروعة لا ينتهي عنها خوفاً من الرياء، بل يؤمر بها، وبالإخلاص فيها، ونحن إذا رأينا من يفعلها أقررناه، وإن جزمنا أنه يفعلها رياء، فالمنافقون الذين قال الله فيهم: ﴿إِنَّ المُنَافِقِينَ يُحَادِعُونَ اللهَ وَهُو يَفعلها رياء، فالمنافقون الذين قال الله فيهم: ﴿إِنَّ المُنَافِقِينَ يُحَادِعُونَ اللهَ إِلا يَعْدِعُهمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلا يَذْكُرُونَ الله إِلا قليلاً ﴿(١٤) نَهُ وَلاء كان النبي صلى الله عليه وسلم والمسلمون يقرونهم على ما يظهرونه من الدين، وإن كانوا مرائين، ولا ينهونهم عن الظاهر: لأن الفساد في ترك إظهار المشروع أعظم من الفساد في إظهاره رياء، كما أن فساد ترك إظهار الإيمان والصلوات أعظم من الفساد في إظهار ذلك رياءً: ولأن الإنكار إنها يقع على الفساد في إظهار ذلك رئاء الناس .

الثاني: لأن الإنكار إنها يقع على ما أنكرته الشريعة، وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إنّي لم أومَر أنْ أنقّب عن قُلُوب النّاس، ولا أنْ أشُقّ بطُونهم» (٢١٠٠)، وقد قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: (من أظهر لنا شرًّا

<sup>(</sup>٤١١) (٢٤٢/ النساء).

<sup>(</sup>٤١٢) صحيح: (٣٥١) المغازي / البخاري) (١٠٦٤ / الزكاة / مسلم) كلاهما من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه يَقُولُ: بَعَثَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ إِلَى رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم مِنَ اليَمَنِ بِذُهَيْبَةٍ فِي أَدِيمٍ مَقْرُوظٍ لَمْ مُحصَّلْ مِنْ تُرَابِهَا ، قَالَ فَقَسَمَهَا بَيْنَ أَرْبَعَةِ عَلَيه وسلم مِنَ اليَمَنِ بِذُهَيْبَةٍ فِي أَدِيمٍ مَقْرُوظٍ لَمْ مُحصَّلْ مِنْ تُرَابِهَا ، قَالَ فَقَسَمَهَا بَيْنَ أَرْبَعَةِ نَقَرَ بَيْنَ عُيَيْنَةَ بْنِ بَدْرٍ ، وَأَقْرَعَ بْنِ حَابِسٍ وَزَيْدِ الخَيْلِ ، وَالرَّابِعُ إِمَّا عَلْقَمَةُ وَإِمَّا عَامِرُ بْنُ الطَّفَيْلِ ، فَقَالَ رَجُلٌ مِنْ أَصْحَابِهِ كُنَّا نَحْنُ أَحَقَّ بِهَذَا مِنْ هَوُلاَءِ ، قَالَ فَبَلَغَ ذَلِكَ النَّبِيَّ = الطَّفَيْلِ ، فَقَالَ رَجُلٌ مِنْ أَصْحَابِهِ كُنَّا نَحْنُ أَحَقَّ بِهَذَا مِنْ هَوُلاَءِ ، قَالَ فَبَلَغَ ذَلِكَ النَّبِيَّ =

أبغضناه عليه، وإن زعم أن سريرته صالحة).

الثالث: أن تسويغ مثل هذا يفضي إلى أن أهل الشرك والفساد ينكرون على أهل الخير والدين إذا رأوا من يظهر أمرا مشروعاً مسنونا، قالوا: هذا مراء، فيترك أهل الصدق والإخلاص إظهار الأمور المشروعة، حذراً من لمزهم وذمهم، فيتعطل الخير، ويبقى لأهل الشرك شوكة يظهرون الشر، ولا أحد ينكر عليهم، وهذا من أعظم المفاسد.

الرابع: أن مثل هذا من شعائر المنافقين، وهو يطعن على من يظهر الأعمال المشروعة، قال تعالى: ﴿الذينَ يَلْمِزُونَ المُطَّوَّعِينَ مِنَ المُؤْمِنِينَ فِي الشَّمِدَقَاتِ وَالَّذِينَ لا يَجِدُونَ إلا جُهْدَهُمْ فَيَسْخَرُونَ مِنْهُمْ سَخِرَ اللهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَدَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (١٣٠٤)، فإن النبي صلى الله عليه وسلم لما حض على الإنفاق عام تبوك جاء بعض الصحابة بصرة كادت يده تعجز من حملها، فقالوا: هذا

صلى الله عليه وسلم فَقَالَ (أَلاَ تَأْمَنُونِي وَأَنَا أَمِينُ مَنْ فِي السَّمَاءِ ، يَأْتِينِي خَبَرُ السَّمَاءِ صَبَاحا وَمَسَاءً) قَالَ : فَقَامَ رَجُلٌ غَايْرُ العَيْنَيْنِ ، مُشْرِفُ الوَجْنَتَيْنِ ، نَاشِزُ الجَبْهَةِ ، كَثُّ اللَّحْيَةِ ، كَثُلُوقُ الرَّأْسِ ، مُشَمَّرُ الإِزَارِ ، فَقَالَ يَا رَسُولَ الله ، اتَّقِ الله ، قَالَ (وَيْلَكَ أُولَسْتُ أَحَقَّ الله ، أَلا مُللَّرْضِ أَنْ يَتَقِيَ الله ) قَالَ ثُمَّ وَلَى الرَّجُلُ ، قَالَ خَالِدُ بْنُ الولِيدِ يَا رَسُولَ الله ، أَلا أَشْرِبُ عُنُقَهُ قَال : (لا ، لَعَلَّهُ أَنْ يَكُونَ يُصَلِّى) فَقَالَ خَالِدٌ : وَكَمْ مِنْ مُصَلِّ يَقُولُ بِلِسَانِهِ أَضْرِبُ عُنُقَهُ قَال : (لا ، لَعَلَّهُ أَنْ يَكُونَ يُصَلِّى) فَقَالَ خَالِدٌ : وَكَمْ مِنْ مُصَلِّ يَقُولُ بِلِسَانِهِ مَا لَيْسَ فِي قَلْبِهِ ، قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم : (إِنِّى لَمْ أُومَرْ أَنْ أَنْقُبَ قُلُوبَ مَلْ لَيْسَ فِي قَلْبِهِ ، قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم : (إِنِّى لَمْ أُومَرْ أَنْ أَنْقُبَ قُلُوبَ مَالَيْسِ وَلاَ أَشُقَ بُطُوبَهُمْ ) قَالَ ثُمَّ نَظَرَ إِلَيْهِ وَهُو مُقَفِّ فَقَالَ (إِنَّهُ يَخُرُجُ مِنْ ضِغْضِئِ هَذَا النَّاسِ، وَلاَ أَشُقَ بُطُوبَهُمْ ) قَالَ ثُمَّ نَظَرَ إِلَيْهِ وَهُو مُقَفِّ فَقَالَ (إِنَّهُ يَخُرُجُ مِنْ ضِغْضِئِ هَذَا اللهُ مِنَ اللهُ مِنَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مُ مَنَ اللَّهِ مَا اللهُ مِنَ اللَّهِ مَا اللهُ مِنَ اللَّهُ مَا اللهُ مِنَ اللَّهُ مَا مَنْ اللهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللهُ مُنَا اللهُ مِنَ الللهِ عَلَى (إِنَّهُ عَلَى اللهُ مُن اللَّهُ مُ اللهُ عَلَى اللهُ مُن اللهُ مِنْ اللهُ مُن اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ عَلَى الْمُنْ قُولُ الْمُنْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ مُن اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٤١٣) (٧٩/ التوبة).

مراء، وجاء بعضهم بصاع، فقالوا: لقد كان غنيًّا عن صاع فلان، فلمزوا هذا وهذا، فأنزل الله ذلك (۱۱۰۰)، وصار عبرة فيمن يلمز المؤمنين المطيعين لله ورسوله، والله أعلم) (۱۱۰۰). انتهى.

<sup>(</sup>٤١٤) صحيح : (٤٦٦٨ / البخاري) من حديث أبي مسعود رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٤١٥) (٢٣ / ٢٣) : ١٧٥ مجموع الفتاوى).

## فصل في : الغلو والرياء

الخوف من الرياء، قد يكون بابًا من أبواب الغلو على نحو ما قدمنا : من ترك فرض أو نفل، وهو أمر زلت فيه أقدام العباد والزهاد، والغلو شرعًا مكروه مذموم لذا وجب التنبيه عليه في بابه، وكذا معرفة أسبابه .

وقد يظن البعض أن الغلو فيها يظن أنه من الرياء غير متصور، وهذا غير صحيح، فقد ورد في كفاية الأخبار: (وقال القاضي حسين يكره الاستياك في الفرض دون النفل خوفًا من الرياء) (٢١١٠)، وقد ذهب أكثر أهل العلم وجمهورهم إلى أن الاستياك لا يكره مطلقًا.

وقرأت في مقال بعنوان (الاعتكاف فضائل وأحكام) ما حاصله (إذا نوى الاعتكاف لم يجب عليه إتمامه، وجاز له قطعه، ولا سيما إذا خشي على عمله الرياء)، قلت هذا صحيح إذا نوى المرء الاعتكاف لم يجب عليه إتمامه لسبب ما، لكن ترك الاعتكاف خوفًا من الرياء فحسب، لا شك أنه يفوت على المرء خيرًا عظيمًا، وهو غلو بيِّن لم يؤثر عن الصحابة رضي الله عنهم أو سلفنا الصالح رحمهم الله .

وقد ترك أناس الجمعة والجماعات بعدما بلغوا في العبادة مبلغهم، وما ذلك منهم إلا خوفًا من الرياء:

سئل شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله عن رجل منقطع في بيته لا يخرج ولا يدخل، ويصلي في بيته ولا يشهد الجماعة، وإذا خرج إلى الجمعة يخرج مغطى الوجه، ثم إنه يخترع البكاء من غير سبب، وتجتمع عنده الرجال

<sup>(</sup>٤١٦) (٢١/ كفاية الأخيار).

والنساء، فهل يسلم له حاله، أو يجب الإنكار عليه ؟

فأجاب بها حاصله:

«هذه الطريقة طريقة بدعية، مخالفة للكتاب والسنة، ولما أجمع عليه المسلمون، والله تعالى إنها يُعبد بها شرع، لا يعبد بالبدع، قال الله تعالى : ﴿أَمْ هُم شُرَكَاءُ شَرَعُوا هُم مِّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَن بِهِ الله ﴾ (١٠٠٠)، فإن التعبد بترك الجمعة والجهاعة، بحيث يرى أن تركهها أفضل من شهودهما مطلقا كفر، يجب أن يستتاب صاحبه منه، فإن تاب وإلا قتل، فإنه قد علم بالاضطرار من دين الإسلام أن الله عز وجل لا يعبد بترك الجمعة والجهاعة، بل يعبد بفعلهها، ومن جعل الانقطاع من ذلك دينًا لم يكن على دين المسلمين، بل يكون من جنس الرهبان الذين يتخلون بالصوامع والديارات، وذلك لا يفيده، بل هو كافرٌ بالله ورسوله محمد صلى الله عليه وسلم، والله تعالى أمر الخلق أن يعبدوه وحده بالله ورسوله محمد صلى الله عليه وسلم، والله تعالى أمر الخلق أن يعبدوه وحده تعلى: ﴿فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَاحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ تَعلى: ﴿فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَاحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ تَعلى أَحْسَنُ عَمَلاً صَاحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ قَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَاحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ الله عَمَلاً مَمَلاً عَمَلاً وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ الله عَمَلاً عَمَلاً عَمَلاً عَمَلاً وَلَا يُشْرِكُ .

فالسالك طريق الزهادة والعبادة إذا كان متبعا للشريعة في الظاهر، وقصد الرياء والسمعة، وتعظيم الناس له كان عمله باطلا لا يقبله الله، كما ثبت في الصحيح أن الله يقول: «أنا أغنى الشُّركاءِ عن الشركِ، مَن عَملَ عَملاً أشرَكَ فيهِ غَيْري فَأنا منهُ برِيء، وهُو كلُّه للذِي أشرَكَ الشركَ وفي الصحيح عن

<sup>(</sup>٤١٧) (٢١/ الشوري).

<sup>(</sup>٤١٨) (١١٠ / الكهف).

<sup>(</sup>۲۱۹)(۲/ الملك).

<sup>(</sup>٤٢٠) سبق تخريجه .

النبي صلى الله عليه وسلم قال: «مَن سمَّع سمَّع الله بِه، ومَن راءَى راءَى الله بِه» ومَن راءَى راءَى الله به» (۲۲۱).

وإن كان خالصا في نيته لكنه يتعبد بغير العبادات المشروعة: مثل الذي يصمت دائهًا، أو يقوم في الشمس، أو يتعرى من الثياب دائهًا، ويلازم لبس الصوف، ونحوه أو يغطي وجهه، أو يمتنع من أكل الخبز، أو اللحم، أو شرب الماء ونحو ذلك، كانت هذه العبادات باطلة، ومردودة، كها ثبت في الصحيح عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «مَن أحدَثَ في أَمْرِنا هَذَا مَا لَيسَ مِنه فَهُو ردُّ» (٢٢٤، وفي رواية: «مَن عَملَ عَملاً لَيس عَلَيه أَمْرُنا فَهُو ردُّ» (٢٢٠) وفي صحيح البخاري عن ابن عباس رضي الله عنها: أن النبي صلى الله عليه وسلم رأى رجلاً قائها في الشمس فقال: «ما هذا؟» قالوا: هذا أبو إسرائيل، نذر الصمت والقيام والبروز للشمس مع الصوم، فأمره النبي صلى الله عليه وسلم بالصوم وحده (٢٠٤١) لأنه عبادة الصوم، فأمره النبي صلى الله عليه وسلم بالصوم وحده (٢٠٤١) لأنه عبادة وثبت عنه صلى الله عليه وسلم أنه كان يقول في خطبته: «إنَّ خيرَ الكلام وثبر الهدي محمدٌ صلى الله عليه وسلم، وشَرَّ الأمورِ محدثَاتُها، وكُلَّ كلامُ الله، وخير الهدي محمدٌ صلى الله عليه وسلم، وشَرَّ الأمورِ محدثَاتُها، وكُلَّ

<sup>(</sup>٤٢١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٤٢٢) صحيح: (٢٦٩٧ / الصلح / البخاري) (١٧١٨ / الأقضية / مسلم) كلاهما من حديث عائشة رضي الله عنها .

<sup>(</sup>٤٢٣) صحيح: (١٧١٨ / الأقضية / مسلم) من حديث عائشة رضي الله عنها .

<sup>(</sup>٤٢٤) (٤٧٠ / الأيهان والنذور / البخاري) من حديث ابن عباس رضي الله عنهها ، ونص الحديث : بَيْنَا النبي صلى الله عليه وسلم يَخْطُبُ إِذَا هُوَ بِرَجُلٍ قَائِم فَسَأَلَ عَنْهُ فَقَالُوا أَبُو إِسْرَائِيلَ نَذَرَ أَنْ يَقُومَ وَلاَ يَقْعُدَ وَلاَ يَسْتَظِلَّ وَلاَ يَتَكَلَّمَ وَيَصُومَ ، فَقَالُ النبي صلى الله عليه وسلم (مُرْهُ فَلْيَتَكَلَّمْ وَلْيَسْتَظِلَّ وَلْيَتْعُدُ وَلْيُتِمَّ صَوْمَهُ) .

بدعة ضلالة "("'")، وثبت عنه في الصحيح: أن قوماً من أصحابه قال أحدهم: أما أنا فأصوم ولا أفطر، وقال الآخر: أما أنا فأقوم ولا أنام، وقال الآخر: أما أنا فلا أتزوج النساء، وقال الأخر: وأنا لا آكل اللحم، فقال النبي صلى الله أنا فلا أتزوج النساء، وقال الأخر: وأنا لا آكل اللحم، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «مَا بالُ رجالِ يقولُ أحدهُم: كَيْتَ وكَيْتَ، لكني أصُوم وأفطر، وأنام، وأتزوجُ النِّساء، وآكُلُ اللَّحم، فمن رغِبَ عَن سُنتي فليسَ مني "("") وقال: «لا رهبانيَّة في الإسلام» فكي بمن يرغب عاهو من أعظم شعائر الإسلام، وهو الصلاة في الجمعة والجاعات.

وقد روي عن ابن عباس رضي الله عنها أنهم سألوه غير مرة عمن يصوم النهار، ويقوم الليل، ولا يشهد جمعة ولا جماعة، فقال: (هو في النار)، وفي الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «لَيَنْتَهِيَنَّ أَقْوَامٌ عَنْ

<sup>(</sup>٤٢٥) صحيح: (٨٦٧/ الجمعة / مسلم) من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما.

حديث أنس بن مالك رضي الله عنه ، وزيادة (لا آكل اللحم) في حديث مسلم ، ونص حديث أنس بن مالك رضي الله عنه ، وزيادة (لا آكل اللحم) في حديث مسلم ، ونص الحديث : أَنَّ نَفَرا مِنْ أَصْحَابِ النبي صلى الله عليه وسلم سَأَلُوا أَزْوَاجَ النبي صلى الله عليه وسلم مَأْلُوا أَزْوَاجَ النبي صلى الله عليه وسلم عَنْ عَمَلِهِ في السِّرِ فَقَالَ بَعْضُهُمْ لاَ أَتَزَقَّجُ النِّسَاءَ . وَقَالَ بَعْضُهُمْ لاَ آكُلُ اللَّحْمَ . وَقَالَ بَعْضُهُمْ لاَ أَنَامُ عَلَى فِرَاشِ ، فَحَمِدَ الله وَأَثْنَى عَلَيْهِ ، فَقَالَ (مَا بَالُ أَقْوَامِ قَالُوا كَذَا لَكِنِّى أُصلًى وَأَنَامُ وَأَصُومُ وَأَفْطِرُ وَأَنْزَوَّجُ النِّسَاءَ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سنتي فَلَيْسَ مِنِّي) .

<sup>(</sup>٢٧) صححه الألباني (٣٩٤/ الصحيحة): (٦/ ٢٢٦ أحمد في المسند) (٩/ ابن حبان) (٩/ المرد) صححه الألباني في الكبير) جميعهم من حديث عائشة رضي الله عنها، ونص الحديث: دخلت امرأة عثمان بن مظعون أحسب اسمها خولة بنت حكيم على عائشة وهي باذة الهيئة، فسألتها ما شأنك؟ فقالت زوجي يقوم الليل ويصوم النهار، فدخل النبي صلى الله عليه وسلم فذكرت عائشة ذلك له، فلقي رسول الله صلى الله عليه وسلم عثمان فقال (يا عثمان الرهبانية لم تكتب علينا أفها لك في أسوة فوالله إني أخشاكم لله وأحفظكم لحدوده).

وَدْعِهِمُ الجُمُعَاتِ أَوْ لَيَخْتِمَنَّ الله عَلَى قُلُوبِهِمْ ثُمَّ لَيَكُونُنَّ مِنَ الغَافِلِينَ» (٢٠٠٠) وقال : «مَن ترَكَ ثَلاثَ مُجمع تَهاونا مِن غَير عُذر طَبعَ الله عَلى قَلْبه» (٢٠٠٠)، وفي

(۲۹) حسنه الألباني (۷۲۷ / صحيح الترغيب) وحسنه الإمام الترمذي (۲ / ۳۷۵ السنن) وصححه الحاكم وقال (صحيح على شرط مسلم ولم يخرجه) (۱ / ۲۰۱ المستدرك) وصححه الحافظ (۷ / ۳۱ الإصابة): (۱۰۰۲ / الصلاة / أبو داود) (۰۰۰ / الجمعة / النرمذي) (۱۲۹۸ / الجمعة / النسائي) (۱۲۵۸ / إقامة الصلاة والسنة فيها / ابن ماجه) (۳ / ۲۲۶ : ۲۵۵ أحمد) (۲۷۸۲ / ابن حبان) (۱۸۵۸ / ابن خزيمة في صحيحه) (۳ / ۲۷۱ البيهقي في الكبرى) (۱ / ۲۹۱ النسائي في الكبرى) (۲ / ۳۲۰ الطبراني في الكبرى) (۱ / ۲۵۱ البيهقي في الكبرى) (۱ / ۲۷۸ اللبيهقي في المسند) عبد الرزاق) (۲ / ۲۲۲ الآحاد والمثاني) (۱ / ۱۸ المنتقى) (۱ / ۲۰ الشافعي في المسند) جميعهم من حديث أبي الجعد الضمري رضي الله عنه ، وزاد الطبراني : (متواليات) وهي غير محفوظة من حديث أبي الجعد رضي الله عنه .

وفي رواية : (فهو منافق) عند ابن حبان في صحيحه (٢٥٨) وابن خزيمة في صحيحه (١٨٥٧) كلاهما من حديث أبي الجعد الضمري رضي الله عنه .

والحديث من طريق محمد بن عمرو بن علقمة الليثي ، وهو صدوق له أوهام (١ / ٤٩٩ التقريب) .

#### وله عدة شواهد تقويه:

في سنن ابن ماجه (١١٢٦ / إقامة الصلاة والسنة فيها) وصحيح ابن خزيمة (١٨٥٦) ومسند أحمد (٣ / ١٣٢) والمستدرك (١ / ٤٣٠) وسنن النسائي الكبرى (١ / ٢٥١) وسنن البيهقي الكبرى (٣ / ٢٤٧) والمعجم الأوسط للطبراني (١ / ٩١) جميعهم من حديث عبد الله بن أبي قتادة عن جابر رضي الله عنها ، وبزيادة : (من غير ضرورة) وهذه الزيادة محفوظة من هذا الطريق ، وفي رواية البيهقي : (متواليات من غير ضرورة) ، وفي رواية أحمد والطبراني : (من غير عذر) ، قال البوصيري في زوائد ابن ماجه (إسناده صحيح ، ورجاله ثقات) ، وفي سند الحديث أسيد بن أبي أسيد البراد وهو صدوق (١ / التقريب) .

<sup>(</sup>٤٢٨) صحيح : (٨٦٥ / الجمعة / مسلم) من حديث ابن عمر وأبي هريرة رضي الله عنهم ، ولم أقف عليه في (صحيح البخاري) .

وفي مسند أحمد (٥ / ٣٠٠) والمستدرك (٢ / ٥٣١) كلاهما من حديث أبي قتادة رضي الله عنه ، وهو غير محفوظ ، وإنها المحفوظ رواية الجهاعة المتقدمة من طريق أسيد عن عبد الله عن جابر ، وليس عن أبيه رضي الله عنهها ، ويحتمل أن يكون عبد الله سمعه مرة عن أبيه ومرة عن جابر رضي الله عنهها ، إلا أن القول الأول أصح ، لمخالفة الجهاعة .

وفي الموطأ (١ / ١١٢) مرسلاً من حديث مالك رحمه الله قال : (لا أدري أعن النبي صلى الله عليه وسلم أم لا) .

وفي سنن ابن ماجه (١١٢٧ / إقامة الصلاة والسنة فيها) وصحيح ابن خزيمة (١٨٥٩) والمستدرك (١ / ٤٣١) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : (ألا هل عسى أحدكم أن يتخذ الصبة من الغنم على رأس ميل أو ميلين فيتغذر عليه الكلأ على رأس ميل أو ميلين فيرتفع حتى تجيء الجمعة فلا يشهدها حتى يطبع على قلبه) ، قال البوصيري في زوائد ابن ماجة (إسناده ضعيف) ، وحسنه الألباني وقال : (حسن لغيره) وقال أيضا : (رواه أبو يعلى بإسناد لين ، وروى ابن ماجه عنه بإسناد جيد مرفوعًا) (٧٣٢ / صحيح الترغيب) ، وفي سنده معدي بن سليان ، وهو ضعيف (١ / ٥٤٠ التقريب) .

وفي المعجم الأوسط للطبراني (١ / ١٠٨) باللفظ السابق عن ابن عمر رضي الله عنها ، وفي سنده أحمد بن رشدين ، ضعيف اتهمه غير واحد بالكذب (١ / ٢٥٧ لسان الميزان) . وفي سنده وفي المعجم الكبير للطبراني (١ / ١٧٠) من حديث أسامة رضي الله عنه ، وفي سنده محمد بن مسلم الطائفي ، الذي يروي له الطبراني ، وهو صدوق (١ / ٥٠٦ التقريب) وقال الحافظ (فيه لين) (٤ / ٣٦٣ فتح الباري) .

وفي مصنف عبد الرزاق (١/ ٤٨٠) بذات اللفظ مرسلاً من حديث محمد بن عباد بن جعفر ، وقد اختلف في صحبته ، والراجح أنه تابعي (٤/ ٣٨٢ الإصابة) ، والحديث من طريق ابن جريج وهو ثقة فاضل كان يرسل ويدلس (١/ ٣٨٩ التقريب) ولم يصرح بالتحديث .

وفي مسند الطيالسي (١ / ٣١٩) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه بلفظ: (من ترك ثلاث جمع متواليات من غير عذر طبع الله على قلبه) ، وفي سنده سهيل بن أبي صالح وهو صدوق تغير حفظه بآخره ، روى له البخاري مقرونا وتعليقا (١ / ٢٥٩ التقريب). وفي مسند ابن راهويه (١ / ٤١٣) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، وفي سنده انقطاع من طريق الزهري رحمه الله عمن سمع أبا هريرة رضي الله عنه .

الصحيح والسنن: أن أعمى قال: يا رسول الله، إن لي قائدًا لا يلائمني، فهل تجد لي رخصة أن أصلى في بيتي؟ قال: «هَل تَسمعُ النِّداء؟» قال: «فَأْجِب» (٢٠٠٠).

والجمعة فريضة باتفاق الأئمة، والجماعة واجبة أيضا، عند كثير من العلماء، بل عند أكثر السلف، ولا نزاع بين العلماء أن صلاة الرجل في الجماعة تزيد على صلاته وحده خمسةً وعشرين ضعفًا ، كما ثبت ذلك عن النبي صلى الله عليه وسلم، ولا نزاع بينهم أن من جعل صلاته وحده أفضل من صلاته في جماعة فإنه ضال مبتدع، مخالف لدين المسلمين .

وهذه البدع يذم أصحابها، ويعرف أن الله لا يتقبلها، وإن كان قصدهم بها العبادة، كما أنه لا يقبل عبادة الرهبان، ونحوهم ممن يجتهدون في الزهد والعبادة لأنهم لم يعبدوه بها شرع، بل ببدعة ابتدعوها، كما قال: ﴿ورهبانية

وفي مسند أبي يعلى (٥ / ١٠٣) ومصنف ابن أبي شيبة (٣ / ١٦٦) موقوفا على ابن عباس رضي الله عنها بلفظ: (من ترك ثلاث جمع متواليات فقد نبذ الإسلام وراء ظهره) صححه الألباني وقال (صحيح) وقال أيضا (رواه أبو يعلى موقوفا بإسناد صحيح) (٧٣٣ / صحيح الترغيب) ، وذكر ابن أبي شيبة (أربع) بدلا من (ثلاث) وهي رواية شاذة منفردة عند ابن أبي شيبة من هذا الطريق.

وعند أبي يعلى أيضا (١٣ / ١١٠) من حديث محمد بن عبد الرحمن قال سمعت عمي يحدث عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (من سمع النداء يوم الجمعة فلم يأت أو لم يجب ثم سمع النداء فلم يأت أو لم يجب ثم سمع النداء فلم يأت أو لم يجب طبع الله عز وجل على قلبه فجعل قلب منافق)، وعم محمد بن عبد الرحمن هو يحيى بن أسعد أبو أمامة بن زرارة، مختلف في صحبته (١١ / ١٥٧ التهذيب) (٦٤٤ الإصابة).

وفي مسند الشافعي (١ / ٧٠) موقوفا على عمرو بن أمية رضي الله عنه بلفظ: (لا يترك رجل مسلم الجمعة ثلاثا تهاونا بها لا يشهدها إلا كتب من الغافلين).

<sup>(</sup>٤٣٠) صحيح : (٦٥٣ / المساجد/ مسلم) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

ابتدعوها (۱۳۰۰)، فإن المتعبد بهذه البدع قصده أن يعظم ويزار، وهذا عمله ليس خالصًا لله، ولا صوابا على السنة، بل هو كما يقال: زغل وناقص، بمنزلة لحم خنزير ميت حرام من وجهين.

والواجب على كل مسلم التزام عبادة الله وحده لا شريك له وطاعة رسوله، والأمر بذلك لكل أحد، والنهي عن ضد ذلك لكل أحد، والإنكار على من يخرج عن ذلك، ولو طار في الهواء، ومشى على الماء وليس تحت أديم السهاء أحد يقر على خلاف ما جاء به رسول الله صلى الله عليه وسلم، بل إن كان مقرًا بالإسلام ألزمه بطاعة الرسول، واتباع سنته الواجبة، وشريعته الهادية، وإن كان غير مقر بالإسلام كان كافراً، ولو كان له من الزهد والرهبان ماذا عسى أن يكون.

فالمقصود أن يكون الدين كله لله، ولا دين إلا ما شرعه الله تعالى على ألسن رسله، وفي الصحيحين: أن النبي صلى الله عليه و سلم قيل له: يا رسول الله، الرجل يقاتل شجاعة، ويقاتل حمية ويقاتل رياء، فأي ذلك في سبيل الله، فقال: «مَن قاتَل لتكونَ كلمةَ الله هي العُليا، فهو في سبيلِ الله» (٢٦٠٤، فيكون المقصود علو كلمة الله، وظهور دين الله، وأن يعلم المسلمون كلهم إن ما عليه المبتدعون المراءون ليس من الدين، ولا من فعل عباد الله الصالحين، بل من فعل أهل الجهل والضلال والإشراك بالله تعالى، الذين يخرجون عن توحيده، وإخلاص الدين له، وعن طاعة رسله، وأصل الإسلام: أشهد أن لا إله إلا الله، ومن خرج عها أمره به الرسول من الشريعة شهادة أن لا إله إلا الله، ومن خرج عها أمره به الرسول من الشريعة

<sup>(</sup>۲۲) (۲۷/ الحديد).

<sup>(</sup>٤٣٢) سبق تخريجه .

وتعبد بالبدعة فلم يحقق شهادة أن محمدا رسول الله .

وإنها يحقق هذين (الأصلين) من لم يعبد إلا الله، ولم يخرج عن شريعة رسول الله صلى الله عليه وسلم التي بلغها عن الله، فإنه قال: «تركتُكم على البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها إلا هالك» (٣٦٠٤) وقال: «ما تركت من شيء يقربكم إلى الجنة إلا قد حدَّتُكم به، ولا من شيء يبعدُكم عن النَّار إلا وقد حدَّتُكم به» (١٤٠٤) وقال ابن مسعود رضي الله عنه: خط لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم خطا، وخط خطوطا عن يمينه، وشهاله ثم قال: «هذا سبيلُ الله، وهذه سبلٌ على كل سبيل منها شيطانٌ يدعو إليه» (٣٦٠) ثم قرأ: ﴿وأن هذا صراطي مستقيها فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ﴾ (٢٦١).

<sup>(</sup>٤٣٣) صححه الألباني (٩٣٧ / الصحيحة)، والحاكم (١ / ١٨٦ المستدرك)، (٤٣ / المقدمة / ابن ماجه) (٤ / ١٢٦ أحمد) (١٨ / ٢٤٧ الطبراني في الكبير) (٣ / ١٧٢ الشاميين) جميعهم من حديث العرباض بن سارية رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٤٣٤) صححه الألباني (٢٨٦٦ / الصحيحة) ، والحاكم (٢ / ٥ المستدرك) ، (٧ / ٧٩ ابن أبي شيبة) كلاهما من حديث ابن مسعود رضي الله عنه ، وفي مسند الشافعي (١ / ٢٣٣) من حديث المطلب بن عبد الله بن المطلب بن حنطب مرسلا .

<sup>(</sup>٤٣٥) حسنه الألباني (١٦٦ / المشكاة) وصححه الحاكم وقال (صحيح الإسناد ولم يخرجاه) (٢ / ٢٦١ المستدرك) ، (٦ / ابن حبان في صحيحه) (١ / ٤٣٥ أحمد في المسند) (٦ / ٣٤٣ النسائي في الكبرى) (١ / ٣٧ الدارمي) (١ / ٣٣ الطيالسي) جميعهم من حديث ابن مسعود رضي الله عنه ، وفي سنده عاصم بن أبي النجود (ابن بهدلة) وهو صدوق له أوهام ، وحديثه في الصحيحين مقرون (١ / ٢٨٥ التقريب) .

وفي سنن ابن ماجة (۱۱ / المقدمة) ومسند أحمد (۳ / ۳۹۷) ومسند عبد بن حميد (۱ / ۳۶۲) جميعهم من حديث جابر رضي الله عنه ، وفي سنده أبو خالد الأحمر واسمه سليهان ابن حيان الأزدي وهو صدوق يخطئ (۱ / ۲۵۰ التقريب) ، وفيه أيضًا مجالد بن سعيد وهو ضعيف (۱ / ۳۲ التهذيب) .

<sup>(</sup>٢٣٦) (١٥٣ / الأنعام)

فالعبادات والزهادات والمقالات والتورعات الخارجة عن سبيل الله – وهو الصراط المستقيم الذي أمرنا الله أن نسأله هدايته هو ما دل عليه السنة – هي سبل الشيطان، ولو كان لأحدهم من الخوارق ما كان، فليس أحدهم بأعظم من مقدمهم الدجال الذي يقول للسماء: أمطري فتمطر، وللأرض انبتي فتنبت، وللخربة أظهري كنوزك فتخرج معه كنوز الذهب والفضة، وهو مع هذا عدو الله، كافر بالله.

وأولياء الله هم المذكورون في قوله تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَّ أَوْلِيَاءَ الله لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عنه، فمن ترك ما أمر الله، واتخذ عبادة نهى الله عنه، كيف يكون من هؤلاء؟ (١٣٠٤). انتهى

فرحم الله شيخ الإسلام، وطيب ثراه.

ولا ريب أن الغلو في هذا الباب باب الرياء، على نحو ما ذكر شيخ الإسلام يمنع الإنسان من خير كثير، ويُفوت عليه وعلى الناس نفع عظيم، فعليه تضيع شعائر وصلوات، وعلى غيره تفوت مواعظ وصدقات، وهو مدخل للشيطان ليلبس على المرء أمر دينه، ويجعله في شك في عبادته دومًا فيشعر بالمشقة والتعب في عبادة الله عز وجل، وقد يئول به الأمر إلى النكوص على عقبيه أو القنوط من رحمة الله تعالى.

<sup>(</sup>۲۲) (۲۲: ۳۲ / يونس)

<sup>(</sup>۲۸۸) (۱۱ / ۲۱۲ : ۲۱۹ مجموع الفتاوي) بتصرف.

وأما ما ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه حج على رحل رث وقطيفة تساوي أربعة دراهم ثم قال : «اللهمَّ حجةً لاَ رياءَ فيهَا ولاَ سُمعةَ» (٤٣٩)، فهو لا يصح عن النبي صلى الله عليه وسلم، هذا من ناحية .

(٤٣٩) ضعيف بهذا اللفظ ، وزيادة (لا رياء فيها ولا سمعة) ، (٢٨٩٠/ المناسك / ابن ماجة) (٤٣٩) ضعيف بهذا اللفظ ، وزيادة (لا رياء فيها ولا سمعة) ، (٢٨٩٠/ المناسك / البن ماجة) (٣/ ٢٧٧ ابن أبي شيبة) (٤١٩ / الزهد) (٢/ ٢٧٧ التقريب) .

وفي صحيح ابن خزيمة (٢٨٣٦) وسنن البيهقي الكبرى (٤ / ٣٣٢) من حديث بشر ابن قدامة الضبابي رضي الله عنه ، قال العقيلي (إسناده ليس بالقائم) ، وفي سنده سعيد بن بشير القرشي وشيخه عبد الله بن حكيم الكناني ، وهما مجهولان (٣ / ٢٤ لسان الميزان) ، وقد صححه الشيخ الألباني وقال (صحيح لغيره) (١١٢٢ / صحيح الترغيب) .

وفضلا عن ضعف حديث (اللهم حجة لا رياء فيها ولا سمعة) سندًا ، فإنه يتعارض مع ما ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه رضوان الله عليهم من أنهم لم يكونوا يتلفظون بالنية، والأخيرة محلها القلب باتفاق العلماء نقل ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في مجموع الفتاوى (١٨ / ٢٦٢ : ٢٦٤) وقال : (وقد تنازع الناس : هل يستحب التلفظ بالنية، فقالت طائفة من أصحاب أبي حنيفة والشافعي وأحمد : يستحب لكونه أبلغ ، وقالت طائفة من أصحاب مالك وأحمد : لا يستحب ذلك بل التلفظ بها بدعة فإن النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه لم يُنقل عن واحد منهم أنه تكلم بلفظ النية لا في صلاة ولا طهارة ولا صيام ؛ لأنها تحصل مع العلم بالفعل ضرورة ، فالتكلم بها لو ي صلاة ولا طهارة ولا صيام ؛ لأنها تحصل مع العلم بالفعل ضرورة ، فالتكلم بها نوع هوس وعبث وهذيان ، والنية تكون في قلب الإنسان ، فلذلك يقع كثير من الناس في أنواع الوسواس ، واتفق العلماء على أنه لا يسوغ الجهر بالنية لا لإمام ولا لمأموم ولا منفرد ولا يستحب تكريرها ، وإنها النزاع بينهم في التكلم بها سرًّا ، هل يُكره أو يستحب؟) انتهى .

وكلام شيخ الإسلام رحمه الله مطرد عند جُل أهل العلم ، ومن شاء فليراجع : (١ / ٢٠١ زاد المعاد في هدي خير العباد لابن القيم رحمه الله) (١٦١ ، ١٦٥ تلبيس إبليس لابن الجوزي رحمه الله) (٣٦ / الاتباع لابن أبي العز الحنفي رحمه الله) (٣٦ : ٣٧ / جامع العلوم والحكم لابن رجب رحمه الله) (٢٩٠ : ٢٩٦ / الأمر بالاتباع والنهي عن الابتداع للسيوطي رحمه الله) (٧٣ : ٧٤ / إصلاح المساجد للعلامة جمال الدين القاسمي رحمه الله) (١٣٠ / مناسك الحج والعمرة للشيخ الألباني رحمه الله) وغيرهم كثير جدًا.

ومن ناحية أخرى، فنستطيع أن نلخص أهم الأسباب الباعثة على الغلو في باب الرياء في ثلاثة أسباب:

أولاً: شغل النفس دومًا بالرياء:

وهذا أول الأسباب التي تولد الوسوسة في باب الرياء، كأن يقوم المرء إلى صلاته، فتحدثه نفسه بتقصير صلاته خوفًا من الرياء ثم إذا خرج إلى الناس في موعظة، تحدثه نفسه بالرجوع خوفًا من الرياء والسمعة، ثم إذا جاءه سائل ووضع يده في جيبه ليخرج صدقة، حدثته نفسه بالعدول خوفًا من الرياء، وهكذا إن استجاب لنفسه فوت عليها خيرًا كثيرًا، وضاع على الناس نفع عظيم.

فإشغال النفس بالرياء وأسبابه ووضعه نصب العينين دومًا يؤدي إلى الغلو في ما يظن أنه من الرياء وليس منه وقد أفردنا لهذا فصلاً مستقلاً فيها بعد.

ثانيًا: إكثار السؤال عنه، والخوض فيها يظن أنه من الرياء.

وأما قول النبي صلى الله عليه وسلم : (لَبَيْكَ عُمْرَةً وَحَجَّا) ، فهو ثابت عند مسلم في صحيحه (١٢٣٢ / الحج) من حديث أنس رضي الله عنه .

وقد أجاب عنه الحافظ أبن رجب رحمه الله في جامع العلوم والحكم (٣٧) بها حاصله : (وهذا ليس مما نحن فيه ، فإن النبي صلى الله عليه وسلم كان يذكر نسكه في تلبيته ، وإنها كلامنا في أنه يقول عند إرادة عقد الإحرام : اللهم إني أريد الحج أو العمرة) ثم قال رحمه الله (وصح عن ابن عمر رضي الله عنهها أنه سمع رجلا عند إحرامه يقول : اللهم إني أريد الحج أو العمرة ، فقال له : أتعلم؟ الناس أو ليس الله يعلم ما في نفسك؟) والله تعالى أعلم .

ثالثًا: الإصغاء للضالين ومن شطحت بهم الأهواء، لابتعادهم عن منهج النبي صلى الله عليه وسلم وسنته:

فالإصغاء للمقولات التي يرددها أمثال هؤلاء يجب التفطن لها، وإخضاعها لنصوص القرآن والسنة، إذ كيف يستقيم على سبيل المثال قول المتصوفة (إذا عبدت الله خوفًا من ناره فأنت مشرك) مع قول الله عز وجل ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبا وَرَهَبا وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ (١٤٠)؟ وكيف يستقيم الدعاء الذي ينسب إلى رابعة العدوية رحمها الله (اللهم إذا كنت أعبدك طمعًا في جنتك فاحرمني منها، وإذا كنت أعبدك خوفًا من نارك فأحرقني فيها، وإذا كنت أعبدك حبًّا في وجهك فلا تحرمني رؤيته) مع ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إِنَّ لله مَلاَئِكَةً يَطُوفُونَ فِي الطُّرُقِ، يَلْتَمِسُونَ أَهْلَ الذِّكْرِ، فَإِذَا وَجَدُوا قَوْماً يَذْكُرُونَ الله تَنَادَوْا هَلُمُّوا إِلَى حَاجَتِكُمْ، قَالَ فَيَحُفُّونَهُمْ بِأَجْنِحَتِهِمْ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، قَالَ فَيَسْأَلُهُمْ رَبُّهُمْ وَهُوَ أَعْلَمُ مِنْهُمْ مَا يَقُولُ عبادي؟ قَالُ يَقُولُونَ يُسَبِّحُونَكَ، وَيُكَبِّرُونَكَ، وَيَحْمَدُونَكَ وَيُمَجِّدُونَكَ، قَالَ فَيَقُولُ هَلْ رأوني؟ قَالَ فَيَقُولُونَ لاَ وَالله مَا رَأَوْكَ، قَالَ فَيَقُولُ وَكَيْفَ لَوْ رأوني؟ قَالَ يَقُولُونَ لَوْ رَأَوْكَ كَانُوا أَشَدَّ لَكَ عِبَادَةً، وَأَشَدَّ لَكَ تَمْجِيدا، وَأَكْثَرَ لَكَ تَسْبيحا، قَالَ يَقُولُ فَهَا يسألوني؟ قَالَ يَسْأَلُونَكَ الجَنَّةَ، قَالَ يَقُولُ وَهَلْ رَأَوْهَا؟ قَالَ يَقُولُونَ لاَ وَالله يَا رَبِّ مَا رَأَوْهَا، قَالَ يَقُولُ فَكَيْفَ لَوْ أَنَّهُمْ رَأَوْهَا؟ قَالَ يَقُولُونَ لَوْ أَنَّهُمْ رَأَوْهَا كَانُوا أَشَدَّ عَلَيْهَا حِرْصاً، وَأَشَدَّ لَهَا طَلَبا، وَأَعْظَمَ فِيهَا رَغْبَةً، قَالَ فَمِمَّ يَتَعَوَّذُونَ؟ قَالَ

<sup>(</sup>٤٤٠) (٩٠/ الأنبياء).

يَقُولُونَ مِنَ النَّارِ، قَالَ يَقُولُ وَهَلْ رَأَوْهَا؟ قَالَ يَقُولُونَ لاَ وَالله مَا رَأَوْهَا، قَالَ يَقُولُونَ لِاَ وَالله مَا رَأَوْهَا، قَالَ يَقُولُونَ لَوْ رَأَوْهَا كَانُوا أَشَدَّ مِنْهَا فِرَاراً، وَأَشَدَّ لَمَا خَافَةً، قَالَ فَيَقُولُ مَلَكٌ مِنَ اللَّائِكَةِ فِيهِمْ فَلاَنُ لَيْسَ مِنْهُمْ إِنَّمَا جَاءَ لَحِاجَةٍ، قَالَ هُمُ الجُلسَاءُ لاَ يَشْقَى مِمْ جَلِيسُهُمْ "(''').

فهذه المقولات تورث لدى المرء إحباطًا وفتورًا عن أداء العبادة على وجهها الأكمل، لأن النفس طواقة وقد جبلت على العمل والامتناع بحسب الجزاء، آية ذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه المشار إليه .

<sup>(</sup>٤٤١) صحيح : (٨٠٨ / الدعوات / البخاري) من حديث أبي هريرة رضى الله عنه .

# فصل في : مباحث ليست من الرياء

ما دمنا قد تطرقنا للغلو في الرياء، فإن لزامًا علينا أن نورد بعض المباحث التي قد يظن البعض أنها تدخل ضمن أبواب الرياء، ونذكر أقوال العلماء فيها، ونعقبها بفصل في بعض الأبواب مظنة الرياء وليست منه، والله المستعان:

(١) إظهار الشعيرة لحث الناس عليها وتعليمهم إياها:

الذين يظهرون صدقاتهم على قسمين:

(الأول) يظهر إنفاقه رغبة في الشهرة، وحب الثناء من الناس، أو إظهارًا لفضله عليهم لينال المنزلة في قلوبهم فيعظموه ويوقروه، فلا خلاف أنه مراء وإنفاقه هباء منثورا، قال الله عز وجل: ﴿كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِئَاءَ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُ بِاللهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْدا﴾ (آنان)، ﴿وَالَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَاهُمْ رِئَاءَ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُونَ بِالله وَلا بِاليَوْمِ الآخِرِ وَمَنْ يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِينا فَسَاءَ قَرِينا ﴾ (آنان .

(والثاني) يظهر صدقته لحث الناس على فعله، فهذا مأجور على فعله وفعل من امتثل بفعله، فعن جَرِيرِ بْنِ عَبْدِ الله رضي الله عنه قَالَ : جَاءَ نَاسٌ مِنَ الأَعْرَابِ إِلَى رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم عَلَيْهِمُ الصُّوفُ فَرأَى سُوءَ حَالِمِمْ قَدْ أَصَابَتْهُمْ حَاجَةٌ فَحَتَّ النَّاسَ عَلَى الصَّدَقَةِ فَأَبْطَئُوا عَنْهُ حَتَّى رُئِيَ ذَلِكَ فِي وَجْهِهِ، ثُمَّ إِنَّ رَجُلاً مِنَ الأَنْصَارِ جَاءَ بِصُرَّةٍ مِنْ وَرِقٍ ثُمَّ جَاءَ آخَرُ ثُمَّ تَتَابَعُوا عَنْه حَلَةً وَسلم : «مَنْ سَنَّ حَتَّى عُرِفَ الله عليه وسلم : «مَنْ سَنَّ حَتَّى عُرِفَ الله عليه وسلم : «مَنْ سَنَّ

<sup>(</sup>٤٤٢) (٢٦٤/ البقرة).

<sup>(</sup>٤٤٣) (٣٨/ النساء).

فِى الإسْلاَمِ سُنَّةً حَسَنَةً فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَهُ كُتِبَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا وَلاَ يَنْقُصُ مِنْ أُجُورِهِمْ شَىْءٌ وَمَنْ سَنَّ فِى الإِسْلاَمِ سُنَّةً سَيِّنَةً فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَهُ كُتِبَ عَلَيْهِ مِثْلُ وِزْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا وَلاَ يَنْقُصُ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَىْءٌ ('''').

وقال أبو حاتم رحمه الله - تعليقًا على حديث أجر السر وأجر العلانية: (إن الرجل يعمل العمل فإذا اطُّلع عليه سرَّه، معناه أنه يسره أن الله وفقه لذلك العمل، فعسى يستن به فيه فإذا كان كذلك كتب له أجران) (منه وقال ابن عبد السلام رحمه الله: (يستثنى من استحباب إخفاء العمل: من يظهره ليقتدى به، أو لينتفع به ككتابة العلم) (٢٠٤٠).

وأما ما سبق أن ذكرناه عن العلامة ابن الجوزي رحمه الله، من أنه قال في كتابه «تلبيس إبليس»: (وقد يدخل إبليس على هؤلاء – أي العلماء والزهاد والعُباد – بشبهة ظريفة فيقول: طلبكم للرفعة ليس بتكبر لأنكم نواب الشرع، فإنكم تطلبون إعزاز الدين ودحض أهل البدع، وإطلاقهم اللسان، وما تظنونه رياءً فليس برياء لأن من تخاشع منكم تباكى، اقتدى به الناس، كما يقتدون بالطبيب إذا احتمى، أكثر من اقتدائهم بقوله إذا وصف) وقد أعقبه

<sup>(</sup>٤٤٤) صحيح: (١٠١٧ / العلم / مسلم) من حديث جرير بن عبد الله رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٤٤٥) (٢ / ٩٩ صحيح ابن حبان) ، وقد وهم العلامة ابن مفلح رحمه الله ، وقال إن هذا من كلام ابن حبان رحمه الله ، وهو غير صحيح ، وإنها عزاه الأخير في صحيحه إلى أبي حاتم , حمه الله .

ونص الحديث المشار إليه: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قلت يا رسول الله بينا أنا في بيتي في مصلاي إذ دخل على رجل فأعجبني الحال التي رآني عليها فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (رحمك الله يا أبا هريرة لك أجران أجر السر وأجر العلانية)، والحديث ضعيف على الراجح، وسيأتي تخريجه والرد على معناه، في فصل: إذا سر 'لإنسان بطاعته هل يعد مرائيًا؟

<sup>(</sup>٤٤٦) (١١ / ٣٤٥ فتح الباري) .

رحمه الله بقوله: (وأما الرياء فلا عذر فيه لأحد، ولا يصلح أن يجعل طريقًا لدعاية الناس) (٢٠٠٠)، فإن هذا محله إذا قصد المرء بعمله حمد الناس والحصول على جميل ثنائهم، وزعم أن ذلك طريقٌ لحث الناس على أبواب الخير، فجعل النية الأولى أغلب على الثانية، وهذا يتضح من قوله: (وأما الرياء فلا عذر فيه لأحد).

وإلا فإن الأدلة كثيرة جدًّا على جواز إتيان الشعيرة على مسمع ومرأى من الناس لتعليمهم إياها، بل واستحباب ذلك، ومنها حديث جرير رضي الله عنه المتقدم، وقول النبي صلى الله عليه وسلم: «مَنْ دَلَّ عَلَى خَيْرِ فَلَهُ مِثْلُ أَجْرِ فَاعِلِهِ» (١٤٠٠)، ومنها أيضًا أثر أَبِي قِلاَبَةَ رحمه الله قَالَ: (جَاءَنَا مَالِكُ بُنُ الحُويْرِثِ فِي مَسْجِدِنَا هَذَا فَقَالَ إِنِّي لأصلِّل بِكُمْ، وَمَا أُرِيدُ الصَّلاَة، أُصلِّل بَيْ رُبُّهُ وَمَا أُرِيدُ الصَّلاَة، أُصلِّل كَيْفَ رَأَيْتُ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم يُصَلِّي) (٢٠١٠).

#### (٢) مجرد إظهار العبادة لا يعد رياءً:

مجرد إظهار العبادة لا يعد رياءً، فالصلاة في جماعة مثلاً عمل ظاهر، ومع ذلك فالغالب أن التزام المرء بها لا يعد رياءً، كذا الحج والصيام، وهذا الأمر يتأكد في الفروض خاصة: قال الإمام القرطبي رحمه الله (ولا يكون الرجل مرائيًا بإظهار العمل الصالح إن كان فريضة، فمن حق الفرائض الإعلان بها وإشهارها لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «ولا غمة في فرائض الله» ("ف")، لأنها أعلام الإسلام وشعائر الدين، ولأن تاركها يستحق الذم والمقت فوجب

<sup>(</sup>٤٤٧) (١٤٦ / تلبيس إبليس).

<sup>(</sup>٤٤٨) صحيح : (١٨٩٣ / الإمارة / مسلم) من حديث أبي مسعود الأنصاري رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٤٤٩) صحيح: (٧٧٧ / الأذان / البخاري).

<sup>(</sup>٤٥٠) لا أصل له فيها علمت.

إماطة التهمة بالإظهار)(١٥٠).

وكذا فإن الأمر يتأكد في العبادات التي يلزمها الظهور: كالصيام (٢٠٠٠)، والصلاة في جماعة، وتقصير الثياب وإعفاء اللحي.

أما إظهار النوافل التي لا يلزم ظهورها كالصدقات، فإن قصد بإظهارها تشجيع الآخرين عليها، فحينئذ لا بأس بإظهارها، بل صاحبها مأجور على إظهاره إياها بهذه النية أو غيرها من النوايا الصالحة، وقد أمر النبي صلى الله عليه وسلم الصحابة رضي الله عنهم بالرَّمَل (آث) بِالبَيْتِ الحرام ثَلاَثَةَ أَطُوافِ، وما قصد صلى الله عليه وسلم رياءً أو مخيلة، وإنها قصد أن يرى المشركون قوة المسلمين لما قالوا "إنَّ مُحَمَّدا وَأَصْحَابَهُ لاَ يَسْتَطِيعُونَ أَن يَطُوفُوا بِالبَيْتِ مِنَ المُرَاكِ» فَأَمَرَهُمْ صلى الله عليه وسلم أَنْ يَرْمُلُوا ثَلاَثا وَيَمْشُوا بِالبَيْتِ صلى الله عليه وسلم أَنْ يَرْمُلُوا ثَلاَثا وَيَمْشُوا النبي صلى الله عليه وسلم أَنْ يَرْمُلُوا يقتتلون على وضوء النبي صلى الله عليه وسلم أمام عروة بن مسعود لما جاء يفاوض النبي صلى الله عليه وسلم، وهم ما أرادوا بذلك إلا إظهار حبهم له صلى الله عليه وسلم وإظهار عزته ومكانته صلى الله عليه وسلم بينهم باقتفائهم لأثره.

والنوافل في الجملة، الأدلة على فضل إسرارها:

وفي الباب قول النبي صلى الله عليه وسلم: «إنَّ الله يجب العبدَ التقيَّ

<sup>(</sup>٤٥١) (٢٠/ ٢٦٦ الجامع لأحكام القرآن).

<sup>(</sup>٤٥٢) وفي الباب حديث ضعيف : (ليس في الصوم رياء) : (٣٥٢ / الزهد لابن المبارك) (٤٥٢ / الجامع الصغير) مرسلاً من حديث ابن شهاب عن النبي صلى الله عليه وسلم ، ضعفه الألباني (٤٣٨٥ / الضعيفة) .

<sup>(</sup>٤٥٣) المشي السريع المتتابع.

<sup>(</sup>٤٥٤) صحيح : (١٢٦٤ / الحج / مسلم) (١٦٠٢ / الحج / البخاري) كلاهما من حديث ابن عباس رضي الله عنهها .

الغنيَّ الخفيُّ» (°°٬٬ وقال أيضا صلى الله عليه وسلم: «الجاهرُّ بالقرآنِ كالجاهرِ بالصدقةِ والمسرُّ بالقرآن كالمسرِّ بالصدقةِ» (°°٬ قال الإمام الترمذي: ومعنى هذا الحديث أن الذي يسر بقراءة القرآن أفضل من الذي يجهر بقراءة القرآن

وفي الباب حديث ضعيف:

(إن الله يحب من عباده الأخفياء الأتقياء الذين إذا حضروا لم يعرفوا ، وإذا غابوا لم يفقدوا أولئك أئمة الهدى ومصابيح العلم) (٣٩٨٩ / الفتن / ابن ماجة) (٣ / ٣٠٤ المستدرك) (٧ / ١٤٥ الطبراني في الأوسط) (٢ / ٢٥٢ الشهاب) جميعهم من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، صححه الحاكم وقال (صحيح الإسناد ولم يخرجاه) ، وضعفه البوصيري في زوائد ابن ماجة ، وضعفه الألباني (١٨٥٠ / الضعيفة) وهو بسندين الأول من طريق عيسى بن عبد الرحمن وهو متروك ، والثاني من طريق أبي قلابة (عبد الله بن زيد الجرمي) وهو ثقة وكان كثير الإرسال (١ / ٣١٢ التقريب) ، وفيه أيضًا شاذ بن الفياض وهو صدوق له أوهام (١ / ٢٦٠ التقريب) .

(٤٥٦) صححه الألباني وقال (صحيح) (٣١٠٥/ صحيح الجامع)، وصححه الحاكم وقال (صحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه) ووافقه الذهبي (١ / ٧٤١ المستدرك)، وحسنه الترمذي وقال (حسن غريب) (٥ / ١٨١ السنن): (١٣٣٣ / الصلاة / أبو داود) (١٦٦٢ / قيام الليل وتطوع النهار / النسائي) (٢٩١٩ / فضائل القرآن / الترمذي) (٤ / ١٥١ أحمد في المسند) (٣ / ١٣ البيهقي في الكبرى) (٧٣٤ / ابن حبان في صحيحه) (١٧ / ٥٣٥ الطبراني في الكبير) (٣ / ١٦٠ الشاميين) (٣ / ٢٧٩ أبو يعلى) (١١١ / خلق أفعال العباد) جميعهم من حديث من عقبة بن عامر رضي الله عنه . وفي المستدرك (١ / ٧٤١) من حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه ، وهي رواية غير عفوظة من هذا الطريق .

وفي المعجم الكبير للطبراني (٨ / ١٧٩) ومسند الشاميين (٢ / ٤٣) من حديث أبي أمامة رضى الله عنه .

وفي الباب حديث ضعيف:

(فضل صلاة الليل على صلاة النهار كفضل صدقة السر على صدقة العلانية): (٩/ ٥٠١ الطبراني في الكبير) من حديث ابن مسعود رضي الله عنه ، ضعفه الألباني (١٠٠ ٤/ الضعفة).

<sup>(</sup>٤٥٥) سبق تخريجه .

لأن صدقة السر أفضل عند أهل العلم من صدقة العلانية والمعنى عند أهل العلم لكي يأمن الرجل من العجب لأن الذي يسر العمل لا يخاف عليه العجب ما يخاف عليه من علانيته (٧٥٠).

ومن السبعة الذين يظلهم الله بظله يوم القيامة يوم لا ظل إلا ظله: «رَجُلٌ تَصَدَّقَ أَخْفَى حَتَّى لاَ تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ، وَرَجُلٌ ذَكَرَ الله خَالِيا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ» (^^ ')، قال الإمام الصنعاني رحمه الله: (قوله حتى لا تعلم شاله مبالغة في الإخفاء وتبعيد الصدقة عن مظان الرياء) (^ ' ' ').

وعن علي رضي الله عنه قوله: (طوبى لعبد نومة (٢٠٠)، عرف الناس ولم يعرفه الناس وعرفه الله منه برضوان أولئك مصابيح الهدى تجلى عنهم كل فتنة مظلمة) (٢٠١)، وعن ابن مسعود رضي الله عنه أنه كان يقول: (كونوا جدد القلوب، خلقان الثياب، مصابيح الظلام، تخفون على الأرض، وتعرفون في أهل السماء) (٢٠١٠):

تواریت من دهری بظل جناحه فعینی تری دهری ولیس یرانی ولو تسأل الأیام ما اسمی وأین مکا نی لما درت وما عرفن مکانی

قال الإمام القرطبي رحمه الله : (وإن كان تطوعا فحقه أن يخفى، لأنه لا يلام بتركه ولا تهمة فيه، فإن أظهره قاصدًا الاقتداء به كان جميلاً، وإنها الرياء

<sup>(</sup>۷۵٤) (٥ / ۱۸۱ سنن الترمذي).

<sup>(</sup>٤٥٨) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٤٥٩) (٢/ ١٤٠ سبل السلام).

<sup>(</sup>٤٦٠) قيل : الخامل الذكر الذي لا يؤبه له ، وقيل : الغامض في الناس الذي لا يعرف الشر وأهله (٥/ ١٣١ النهاية).

<sup>(</sup>٤٦١) (١٦٢ / الزهد للإمام أحمد) (٨ / ١٥٥ ابن أبي شيبة) (٢٥٩ / الدارمي).

<sup>(</sup>٤٦٢) سبق تخريجه .

أن يقصد بالإظهار أن تراه الأعين فتثني عليه بالصلاح)(٢٦٠).

(٣) ترك العمل من أجل الناس هل يعد رياءً ؟

وهو على فرضين:

\_ ترك الأوامر:

قدمنا أنه لا يجوز بأي حال من الأحوال ترك الأوامر، وتارك الأمر من أجل الناس - خوفًا من الرياء - آثم بتركه، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ترك الجمعة والجهاعة في هذا الباب: (فإنه قد علم بالاضطرار من دين الإسلام أن الله عز وجل لا يعبد بترك الجمعة والجهاعة، بل يعبد بفعلها، ومن جعل الانقطاع من ذلك دينا لم يكن على دين المسلمين، بل يكون من جنس الرهبان الذين يتخلون بالصوامع والديارات، وذلك لا يفيده) (١٦٤).

وقال العلامة ابن القيم رحمه الله: (فتارك حقوق الله التي تجب عليه أسوأ حالاً عند الله ورسوله من مرتكب المعاصي، فإن ترك الأمر أعظم من ارتكاب النهى)(١٠٥٠).

أما ترك المرء الأوامر على وجه التعبد، فقد قال النبي صلى الله عليه

<sup>(</sup>٤٦٣) (٢٠/ ١٦٦ الجامع لأحكام القرآن).

<sup>(</sup>٤٦٤) (١١/ ٦١٣ مجموع الفتاوي).

<sup>(</sup>٤٦٥) (٢/ ٤٢٩ إعلام الموقعين).

وفي باب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر حديث ضعيف:

<sup>(</sup>أوحى الله عز وجل إلى جبريل عليه السلام أن اقلب مدينة كذا وكذا على أهلها قال : فقال يارب إن فيها عبدًا لم يعصك طرفة عين قال : اقلبها عليه وعليهم فإن وجهه لم يتمعر في ساعة قط) سبق تخريجه .

وسلم: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ردٌّ» (٢٦٦).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (وهذه البدع يذم أصحابها، ويعرف أن الله لا يتقبلها، وإن كان قصدهم بها العبادة، كها أنه لا يقبل عبادة الرهبان، ونحوهم ممن يجتهدون في الزهد والعبادة لأنهم لم يعبدوه بها شرع، بل ببدعة ابتدعوها) (۲۲۷).

## ـ وترك النواهي :

مثال ذلك: ترك العبث في الصلاة كهندمة الثوب أو التطلع إلى جدران المسجد وأثاثه، فهذه النواهي يجب تركها وإن فهمها الناس على غير وجهها، والذي يأتيها لئلا يقال عنه: إنه مراء بتركها - مع التحفظ على لفظ مرائي في هذا الفرض - آثم مستحق للعقوبة.

أما كون الترك سواء للأوامر أو النواهي: هل يعد رياء أم لا؟

قال الفضيل بن عياض رحمه الله : (ترك العمل لأجل الناس رياء، والعمل لأجل الناس شرك).

والظاهر والله أعلم، أنه ليس برياء، ذلك أن الرياء المذموم شرعا هو: العمل – في الدين – لأجل رؤية الناس، فلفظ الرياء مشتق من الرؤية، وترك العمل ليس فيه رؤية، وعلى ذلك فالقول بأن ترك العمل من أجل الناس رياء، غير صحيح.

وأما مسألة: ترك الرياء لأجل الرياء: فالظاهر أيضا والله أعلم، أنه لا يعد رياء، لأنه يفتقد ركن الرؤية التي هي لب الرياء وجوهره.

<sup>(</sup>٤٦٦) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٤٦٧) (١١/ ٦١٨ مجموع الفتاوي).

إلا أن ترك الرياء لأجل الرياء مذموم، شأنه شأن أي معصية يتركها الإنسان من أجل الناس، وليس وقوفًا على ما أمر الله تعالى به، ولا انتهاء عما حرمه عز وجل.

قال أبو بكر الرازي رحمه الله: سمعت أبا علي علي بن محمد الثقفي رحمه الله يقول: (ترك الرياء للرياء أقبح من الرياء)(١٦٨).

## (٤) الرياء في عمل الدنيا:

الرياء كما يكون في الدين فإنه يكون في الدنيا والعمل لها والتنافس على متعها، فأما الأول فهو المحرم شرعًا وأما الثاني فغير محرم، قاله الغزالي في الإحياء، والهيتمي في الزواجر (٢٠٩٠)، والشرط ألا يؤدي إلى مباشرة ما لا يجوز نحو إسراف أو مخيلة أو غيرهما.

ويكون بإظهار القوة واعتدال القامة وحسن الوجه والثياب ونظافة البدن وحفظ الأشعار والأبيات والتفاصح بالعبارات واللغات لنيل الوظائف وارتقاء المراتب، ومنه أيضا ارتداء الثياب النفيسة، وركوب المراكب الرفيعة والقصور والمساكن الفاخرة، بلا إسراف أو مخيلة.

و يجد ذلك سنده في الكتاب والسنة، فمن الكتاب قول الله تبارك و تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ الله الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ آمَنُوا فِي الحَيَاةِ الدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ القِيَامَةِ ﴾ (٢٠٠٠)، وقول رسول الله صلى الله عليه

<sup>(</sup> ۲۸۸ ) ( ۱۵ / ۲۸۳ سير الأعلام).

<sup>(</sup>٤٦٩) (٣/ ٢٩٧ الإحياء للغزالي) (١/ ٥٥ الزواجر للهيتمي).

<sup>(</sup>٤٧٠) (٢٢/ الأعراف).

وسلم: «كُلُوا وَاشْرَبُوا وَالبسُوا وَتَصَدَّقُوا، في غَيْرِ إِسْرَافٍ وَلاَ نَجِيلَةٍ» (۱۷٬۰) وقوله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ اللهَ إذَا أنعمَ على عبدٍ نعمة يحب أن يرى أثرَ نعمتهِ على عبده » (۲۷٬۰).

وَيجِب مراعاة قوله: «في غَيْرِ إِسْرَافٍ وَلاَ تَحِيلَةٍ»، قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما: (كُلْ مَا شِئْتَ وَالبَسْ مَا شِئْتَ، مَا أَخْطَأَتْكَ اثْنَتَانِ سَرَكٌ أَوْ نَجِيلَةٌ) (٣٧٠).

وأساس التفرقة بين عمل الدين وعمل الدنيا أن الرياء في عمل الدنيا ليس فيه ما في الرياء بعمل الدين، أو عمل الدنيا الذي يراد به الدين، من تلبيس بالدين واستهزاء برب العالمين.

على أنه إذا أطلق لفظ الرياء، فالمقصود به الرياء المذموم شرعًا، ألا وهو الرياء بعمل الدين .

<sup>(</sup>٤٧١)سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٤٧٢) صححه الألباني (١٢٩٠ / الصحيحة) ، والحاكم وقال (صحيح الإسناد ولم يخرجاه) (٤٧٢) صححه الألباني (١٢٩٠ / الصحيحة) ، وقال الإمام الترمذي (حسن) (٢٨١٩ / الأدب / السنن) : (٢/ ١٨٢ أحمد في المسند) جميعهم من حديث عمرو بن الشعيب عن أبيه عن جده.

وله شواهد: عند أحمد في المسند (٢ / ٣١١) والحاكم في المستدرك (٤ / ١٥٠) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعًا ، وفي مسند أبي يعلى (٢ / ٣٢٠) ومسند الشهاب (٢ / ٤٤) من حديث أبي سعيد رضي الله عنه ، وفي سنن البيهقي الكبرى (٣/ ٢٧١) ومعجم الطبراني الكبير (١٨ / ١٣٥) من حديث عمران بن حصين رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٤٧٣) (باب: قول الله تعالى ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ الله التي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ ﴾ / اللباس / البخاري معلقا).

#### (٥) إذا سر الإنسان بطاعته: هل يعد مرائيًا ؟

إذا كان قصد المرء إخفاء العمل، والإخلاص لله عز وجل ولكنه لما اطلع الناس على عمله سُرّ لإظهار الله عز وجل جميل عمله وحجبه عنهم قبيح فعله، فلا بأس فسروره للطف الله عز وجل به لا لثناء الناس عليه، قاله أبو عبيد ( $^{(**)}$ ) وابن جرير ( $^{(**)}$ ) رحمها الله، وأضاف أبو حاتم رحمه الله وجها آخر فقال: (إذا كان سروره لأن الله عز وجل وفقه لذلك العمل، فعسى أن يستن به فيه، فإذا كان كذلك كتب الله له أجرين) ( $^{(**)}$ ) وأضاف ابن الجوزي رحمه الله وجها آخر فقال: (إذا كان سروره استدلالا بأن الله تعالى يفعل به هكذا في الأخرة كما فعل في الدنيا) ( $^{(**)}$ ) وأضاف الإمام النووي رحمه الله: (وهي دليل على رضاء الله تعالى عنه، ومحبته له، فيحببه إلى الخلق، ثم يوضع له القبول في الأرض، هذا كله إذا حمده الناس من غير تعرض منه لحمدهم، وإلا فالتعرض مذموم) ( $^{(**)}$ ).

وجماع ما تقدم يشمله معنى قول النبي صلى الله عليه وسلم: «تلك عاجل بشرى المؤمن» (٢٠٩٠) عندما سئل صلى الله عليه وسلم: أرأيت الرجل يعمل العمل من الخير و يحمده الناس عليه.

<sup>(</sup>٤٧٤) (١ / ٣١٨ مسند الطيالسي) .

<sup>(</sup>٤٧٥) (٢٩٦/ تيسير العزيز الحميد).

<sup>(</sup>٤٧٦) (٢ / ٩٩ صحيح ابن حبان) ، وقد وهم العلامة ابن مفلح رحمه الله ، وقال إن هذا من كلام ابن حبان رحمه الله ، وهو غير صحيح ، وإنها عزاه الأخير في صحيحه إلى أبي حاتم رحمه الله .

<sup>(</sup>٤٧٧) (١ / ١٠٦ : ١٠٧ الآداب الشرعية).

<sup>(</sup>٤٧٨) (٨/ ٤٣٩ صحيح مسلم بشرح النووي) بتصرف.

<sup>(</sup>٤٧٩) سبق تخريجه.

ومن الأدلة على أن ثناء الناس على المرء وعمله لا يضره: حديث أنس بنن مالله رضى الله عنه قال: مُرَّ بجنازة، فَأَثْنُواْ عَلَيْهَا خَيْرا، فَقَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «وَجَبَتْ»، ثُمَّ مُرَّ بأخرى، فَأَثْنُواْ عَلَيْهَا شَرًّا فَقَالَ: «وَجَبَتْ»، فَقَالَ عُمُرُ بْنُ الخَطَّابِ رضى الله عنه: مَا وَجَبَتْ؟ قَالَ: «هَذَا أَثْنَيْتُمْ عَلَيْهِ خَيْرا فَوَجَبَتْ لَهُ النَّارُ، أَنْتُمْ شُهَدَاءُ الله فِي فَوَجَبَتْ لَهُ النَّارُ، أَنْتُمْ شُهدَاءُ الله فِي الأَرْضِ» (١٨٠٠).

أما إذا كان فرحه لاطلاع الناس على عمله وارتفاع شأنه بينهم أو تعظيمهم إياه أو مدحه والثناء عليه أو قضائهم حوائجه فهذا مكروه مذموم وهو ضرب من الرياء، قاله العلامة ابن الجوزي وأبو حاتم رحمها الله، وقال الإمام الترمذي رحمه الله: (هذا رياء) (١٨١٠).

أما حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قلت: يا رسول الله بينا أنا في بيتي في مصلاي إذ دخل علي رجل فأعجبني الحال التي رآني عليها، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «رَحِمك اللهُ يا أبا هُريرة لك أجرانِ أجرُ السرِّ وأجرُ العلانيةِ» (٢٨٤)، فمردود عليه من وجوه:

<sup>(</sup>٤٨٠) صحيح : (١٣٦٧ / الجنائز / البخاري) (٩٤٩ / الجنائز / مسلم) كلاهما من حديث أنس رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٤٨١) (٤ / ٣٢٠: ٣٢١ سنن الترمذي).

<sup>(</sup>٤٨٢) ضعفه الألباني (٤٣٤٤ / الضعيفة)، وقال الإمام الترمذي (هذا حديث غريب) (٤ / ٢٢٠ السنن)، وقال العلامة ابن مفلح (إسناده جيد) (١ / ١٠٩ الآداب الشرعية) (٢٣٨٤ / الترمذي) (٢٢٦٦ / الزهد/ ابن ماجة) (١ / ٣١٨ مسند الطيالسي) (٣٧٥/ ابن حبان في صحيحه) جميعهم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

وفي رواية: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قلت يًا رسول الله بينا أنا في بيتي في مصلاي إذ دخل علي رجل فأعجبني الحال التي رآني عليها، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم (رحمك الله يا أبا هريرة لك أجران أجر السر وأجر العلانية).

أولاً: ضعف الحديث (وقد بينا وجه الضعف عند تخريجه في الحاشية).

ثانيًا: فسره بعض العلماء بأن معناه بأن يعجبه ثناء الناس عليه بالخير لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «أنتم شهداء الله في الأرضِ» (٢٨٠٠)، فيعجبه ثناء الناس عليه لهذا لما يرجو بثناء الناس عليه، قال بذلك جملة من العلماء، منهم الإمام الصنعاني رحمه الله، فأما إذا أعجبه ليعلم الناس منه الخير ليكرم على ذلك ويعظم عليه فهذا رياء (٢٨٤).

ثالثاً: وفسره بعض أهل العلم إذا اطلع عليه فأعجبه رجاء أن يعمل بعمله فيكون له مثل أجورهم، قاله الإمام الترمذي، وأبو حاتم، وابن عبدالسلام، وغيرهم من أهل العلم، وقد سبق إيراد أقوالهم، رحمهم الله.

بقي أمر نشير إليه: ألا وهو الحد الفاصل بين هذا الباب: باب سرور المرء بعمله (المشروع)، وباب العجب (المذموم)، قال ابن عقيل رحمه الله: (الإعجاب ليس بالفرح، والفرح لا يقدح في الطاعات، لأنها مسرة النفس بطاعة الرب عز وجل، ومثل ذلك لا يقدح ومثل ذلك مما سر العقلاء، وأبهج الفضلاء، وإنها الإعجاب استكثار ما يأتي به من طاعة الله عز وجل، ورؤية النفس بعين الافتخار) (٥٨٠٠).

في سنده حبيب بن أبي ثابت وهو ثقة كثير الإرسال والتدليس ، ولم يصرح بالتحديث ، وقد روى الحديث عن أبي صالح مرة عن أبي هريرة (من طريق أبي سنان الشيباني) مرة مرسلاً (من طريق الأعمش عنه) ، والصواب فيه الإرسال ، وعلى هذا فالحديث ضعيف.

<sup>(</sup>٤٨٣) صحيح : (١٣٦٧ / الجنائز / البخاري) (٩٤٩ / الجنائز / مسلم) كلاهما من حديث أنس رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٤٨٤) (٤ / ٣٢١ سنن الترمذي) (٤ / ١٨٧ سبل السلام).

<sup>(</sup>٤٨٥) (١ / ١٠٧ : ١٠٨ الآداب الشرعية).

### (٦) نفى التهمة عن النفس هل يعد رياء ؟

دفع ظن السوء مأثور عن النبي ﷺ، فهو \_ وهو من هو \_ حين اعتكف فَاتَته أم المؤمنين صفية رضي الله عنها لَيْلاً تَزُورُهُ، فَمَرَّ رَجُلاَنِ مِنَ الأَنْصَارِ فَلَمَّا أَبُسَراه أَسْرَعَا، قَالَ ﷺ هما : «عَلَى رِسْلِكُمَا إِنَّهَا صَفِيَّةُ بِنْتُ حُمَىً » فَقَالاً: سُبْحَانَ الله يَا رَسُولَ الله، قَالَ: «إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنَ الإِنْسَانِ بَجْرَى الدَّمِ وإني خَشِيتُ أَنْ يَقْذِفَ فِي قُلُوبِكُمَا شَرًّا» (١٨٠٠).

ونفي المعصية عن النفس لا يعد رياء لأن من التصقت به تهمة المعصية استحق الذم والمقت من الناس، فكان من حقه إن لم يكن قد ارتكبها إماطة التهمة عن نفسه بالبوح بأنه لم يفعلها أو أنه لا يأتيها .

وقد قيل للأشعث بن قيس رحمه الله وقد صلى فخفف : إنك خففت، فقال: (إنه لم يخالطها رياء) (١٨٠٠)، فخلُص من تنقصهم بنفي الرياء عن نفسه .

## (٧) من نشط ببركة الجماعة:

ومثال ذلك: رجل أتى قيام رمضان، وهو كسلان وقد ثبط الشيطان من عزمه، فلم رأى قومًا صالحين جدوا في العبادة، ثارت همته، فنشط معهم في العبادة.

وهذا في الواقع كثير، ولقد سألت عنه أكثر من مرة أثناء كتابتي لهذا البحث: هل هذا مذموم ؟

وأقول والله أعلم: إن هذه الصورة لا تدخل ضمن أبواب الرياء، ذلك

<sup>(</sup>٤٨٦) صحيح : (٢١٧٥ / السلام / مسلم) (٣٢٨١ / بدء الخلق / البخاري) كلاهما من حديث صفية رضي الله عنها .

<sup>(</sup>٤٨٧) (٢٠/ ١٦٦ الجامع لأحكام القرآن).

أن الرياء المذموم هو العمل لأجل رؤية الناس، أي إن المرء لا يقصد بصلاته أو تحسينها أو صدقته وجه الله تعالى، إنها يقوم بهذا كي يحمده الناس على فعله ويقدروه ويثنوا عليه .

أما الفرض الذي نحن بصدده: فالمرء حين قدم على القوم الصالحين لم يكن عنده نية العبادة – على الوجه الذي قام به فيما بعد – لكنه لما رأى الناس حوله تصلي وتقرأ القرآن وتبكي وقد حفتهم الملائكة وتنزلت عليهم السكينة والرحمة، ثارت همته في العبادة، فدخلت النية ها هنا، فقام يصلي ويقرأ ويبكي.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من تشبه بقوم فهو منهم» (^^¹)، وقال أيضا: «ثلاثٌ هنَّ حقُّ : لاَ يجعلُ اللهُ مَن له سهمٌ في الإسلامِ كَمنْ لاَ سهمَ لهُ، ولاَ يتولَى اللهُ عبدًا فيولِّيهِ غيرَه، ولا يحبُّ رجلٌ قومًا إلا حُشر معهُم» (^^¹).

وفي الصحيحين من حديث أبي هُرَيْرَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «إِنَّ لله مَلاَئِكَةً يَطُوفُونَ فِي الطُّرُقِ، يَلْتَمِسُونَ أَهْلَ الذِّكْرِ، فَإِذَا وَجَدُوا وَسلم: «إِنَّ لله مَلاَئِكَةً يَطُوفُونَ فِي الطُّرُقِ، يَلْتَمِسُونَ أَهْلَ الذِّكْرُونَ الله تَنَادَوْا هَلُمُّوا إِلَى حَاجَتِكُمْ، قَالَ فَيَحُفُّونَهُمْ بِأَجْنِحَتِهِمْ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، قَالَ فَيَسْأَلُهُمْ رَبُّهُمْ وَهُو أَعْلَمُ مِنْهُمْ مَا يَقُولُ عِبَادِى؟ قَالُوا يَقُولُونَ لَسَبِّحُونَكَ، وَيُكَبِّرُونَكَ، وَيَحْمَدُونَكَ وَيُمَجِّدُونَكَ . قَالَ فَيَقُولُ هَلْ رَأَوْنِي؟ قَالَ يَقُولُونَ لَوْ قَالَ فَيَقُولُ وَكَيْفَ لَوْ رَأَوْنِي؟ قَالَ يَقُولُونَ لَوْ وَلَا فَيَقُولُ وَكَيْفَ لَوْ رَأَوْنِي؟ قَالَ يَقُولُونَ لَوْ رَأَوْنِي؟ قَالَ يَقُولُونَ لَوْ رَأُوكَ كَانُوا أَشَدَّ لَكَ عَبَادَةً، وَأَشَدَّ لَكَ مَجْدِدا، وَأَكْثَرَ لَكَ تَسْبِيحا، قَالَ يَقُولُ فَهَا كَانُوا أَشَدَّ لَكَ عَبَادَةً، وَأَشَدَّ لَكَ مَجْدِدا، وَأَكْثَرَ لَكَ تَسْبِيحا، قَالَ يَقُولُونَ لاَ وَالله يَا لَوْلَ لَا يَقُولُ وَهَلْ رَأَوْهَا؟ قَالَ يَقُولُونَ لاَ وَالله يَا لَيَقُولُ وَهَلْ رَأَوْهَا؟ قَالَ يَقُولُونَ لاَ وَالله يَا لَيْ يَقُولُ وَهَلْ رَأَوْهَا؟ قَالَ يَقُولُونَ لاَ وَالله يَا لَيَقُولُونَ لاَ وَاللهَ يَا لَيَقُولُ وَهَلْ رَأَوْهَا؟ قَالَ يَقُولُونَ لاَ وَالله يَا لاَ وَاللهُ يَا لَا يَقُولُ وَهَا يَقُولُ وَهَا يَقُولُونَ لاَ وَاللهُ يَا لَا يَشُولُونَ لاَ وَاللهُ يَا لَهُ وَلَا يَقُولُونَ لاَ وَاللهُ يَا لَا يَقُولُونَ لاَ وَاللهُ يَا لَيَولُونَ لاَ وَاللهُ يَا لَيَكُولُونَ لاَ وَاللهُ يَا لَكُ وَيُعْرِدُهُ وَلَا يَقُولُونَ لاَ وَاللهُ يَا لَيْ يَسْلَونَ فَيَا لَا يَقُولُونَ لاَ وَاللهُ يَا لَوْ لَا قَالَ يَقُولُونَ لاَ وَاللهُ يَا لَا يَعْولُونَ لاَ وَاللهُ يَا لَوْ لَا يَقُولُونَ لاَ وَاللهُ يَا لَا يَعْرَلُونَ لَا يَعْرَالْ وَاللهُ يَا لَقَالَ عَلَيْ مَا لَا يَقُولُونَ لَكُ مَا يَا يَعْرَفُونَ لَا وَاللهُ يَا اللْهُ يَعْرُلُونَ لاَ وَاللهُ يَا لَا يَعْرَا لَا عَلَيْ مَا لَا يَعْرَا لَا يَعْرَا وَاللّهَ يَسْلُونَ اللهُ عَلْمُ لَا اللهُ عَلْهُ مَا يَا يَعْرَا مَا لَا يَعْلَو الْهُ عَلَى مَا يَعْلَى مَا يَا يَعْ يَعْلَى مَا

<sup>(</sup>٤٨٨) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤٨٩) سبق تخريجه .

رَبِّ مَا رَأَوْهَا، قَالَ يَقُولُ فَكَيْفَ لَوْ أَنَّهُمْ رَأَوْهَا؟ قَالَ يَقُولُونَ لَوْ أَنَّهُمْ رَأَوْهَا كَانُوا أَشَدَّ عَلَيْهَا حِرْصا، وَأَشَدَّ لَهَا طَلَبا، وَأَعْظَمَ فِيهَا رَغْبَةً، قَالَ فَمِمَّ كَانُوا أَشَدَّ عَلَيْهَا حِرْصا، وَأَشَدَّ لَهَا طَلَبا، وَأَعْظَمَ فِيهَا رَغْبَةً، قَالَ فَمِمَّ يَتَعَوَّذُونَ؟ قَالَ يَقُولُونَ لِأَ وَالله مَا يَتَعَوَّذُونَ؟ قَالَ يَقُولُونَ لَوْ رَأَوْهَا قَالَ يَقُولُونَ لَا وَالله مَا رَأَوْهَا، قَالَ يَقُولُ فَكَيْفَ لَوْ رَأُوْهَا؟ قَالَ يَقُولُونَ لَوْ رَأَوْهَا كَانُوا أَشَدَّ مِنْهَا وَرَارا، وَأَشَدَ لَهَا خَافَةً، قَالَ فَيَقُولُ فَأَشْهِدُكُمْ أَنِّى قَدْ غَفَرْتُ لُمْم، قَالَ يَقُولُ مَلَكُ فِرَارا، وَأَشَدَ لَهَا خَافَدُ لَكُمْ أَنِّى قَدْ غَفَرْتُ لُمْم، قَالَ يَقُولُ مَلَكُ مِنَ المَلاَئِكَةِ فِيهِمْ فُلاَنُ لَيْسَ مِنْهُمْ إِنَّهَا جَاءَ لَجَاجَةٍ، قَالَ هُمُ الجُلَسَاءُ لاَ يَشْقَى بِهِمْ عَلَى اللهُمْ الْكَبُولُ فَلَانُ لَيْسَ مِنْهُمْ إِنَّهَا جَاءَ لَجَاجَةٍ، قَالَ هُمُ الجُلَسَاءُ لاَ يَشْقَى بِهِمْ عَلَى اللهَا مُ اللهَ اللهُ مُ الْمُلُونُ لَيْسَ مِنْهُمْ إِنَّهَا جَاءَ لَحِاجَةٍ، قَالَ هُمُ الجُلَسَاءُ لاَ يَشْقَى بِهِمْ عَلَى اللهُ مُ الْمَدَانُ لَيْسَ مِنْهُمْ إِنَّهَا جَاءَ لَهُ اللهُ اللهُ مُ الجُلَسَاءُ لاَ يَشْقَى بِهِمْ اللهُ اللهُ

وعن الحسن البصري رحمه الله قال : (إذا رأيت الرجل ينافسك في الآخرة فنافسه فيها، وإذا رأيته ينافسك في الدنيا، فألقها في نحره) .

لكننا ننبه إلى أنه: إذا كان المرء قد نشط في العبادة لأجل رؤية الناس له وحمدهم إياه وتعريفهم بأنه أكثر منهم عبادة أو أنه لا يقل عنهم، وليس لمقصود وجه الله تعالى، فهذا محض رياء، صاحبه ملوم مذموم.

### (٨) حكم من دخل عليه الرياء فدفعه:

الذي يدخل عليه الرياء فيدفعه: إما أن يلازم الرياء نيته قبل أن يبدأ في العمل ثم يطرده عقب شروعه في العمل، أو يعرض له الرياء بعد أن يشرع في العمل فيدفعه:

فالأول: من كانت نيته مراءاة الناس، ثم بعد أن شرع في أداء العمل من أجل رؤية الناس، يعرض له تغيير النية لله عز وجل، فالراجح أنه لا يحتسب له

<sup>(</sup>٩٠٠) صحيح : (٨٠٤ / الدعوات / البخاري) (٢٦٨٩ / الذكر والدعاء والتوبة / مسلم) كلاهما من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

ما مضى من عمله، ويحتسب له من حين تغيير نيته لله عز وجل، كمن أحرم لغير الله تعالى ثم غير نيته عند الوقوف بعرفة، اللهم إلا إذا كانت العبادة لا يصح آخرها إلا بصحة أولها وجبت الإعادة كالصلاة، قاله العلامة ابن القيم رحمه الله وآخرون (٤٩١).

والثاني: من عرض له الرياء بعد أن شرع في أداء عمل لله عز وجل فدفعه، فحكمه حكم من وسوس له الشيطان فاستعاذ بالله تعالى فدفع عنه الشيطان، وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه أنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: "إِنَّ الله تَجَاوَزَ لأمتي مَا حَدَّثَتْ بِهِ أَنْفُسَهَا مَا لَمْ يَتَكَلَّمُوا أَوْ يَعْمَلُوا بِهِ الله عليه وسلم: "إِنَّ الله تَجَاوَزَ لأمتي مَا حَدَّثَتْ بِهِ أَنْفُسَهَا مَا لَمْ يَتَكَلَّمُوا أَوْ يَعْمَلُوا بِهِ الله تَجَاوَزَ لأمتي مَا حَدَّثَتْ بِهِ أَنْفُسَهَا مَا لَمْ يَتَكَلَّمُوا أَوْ يَعْمَلُوا لا يعلم من مقال، إذ الرياء لا يعرج عن حديث النفس، وكها قال الصنعاني رحمه الله: (الكفر والرياء لا يخرج عن حديث النفس، وكها قال الصنعاني رحمه الله : (الكفر والرياء لا يخفى أنها من أعهال القلب، فهما مخصوصان من الحديث) (١٩٠٠)، بيدَ أن الأعهال القلب ها، فأما إن دفعت ولم تسلم النفس إليها ولم يسكن القلب لها، فلا شك أنه حديث للنفس غير مجزوم بعقد نية وأن الله تعالى متجاوز عنه ما لم يصاحب بإصرار أو عقد نية أو سكون وتسليم .

قال الحافظ ابن رجب رحمه الله: (وأما إن كان أصل العمل لله ثم طرأت عليه نية الرياء، فإن كان خاطرًا ودفعه فلا يضره بغير خلاف) (٢٩٤٠).

<sup>(</sup>٤٩١) (٢ / ٤٣٣ إعلام الموقعين).

<sup>(</sup>٤٩٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤٩٣) (٣/ ١٧٦ سبل السلام).

<sup>(</sup>٤٩٤) (٣٠/ جامع العلوم والحكم).

## (٩) ورود الرياء بعد الفراغ من العبادة:

المتصور في هذا الفرض أن صاحب العمل قد قام به لوجه الله تعالى، لا رياء فيه، إلا أنه لم يلبث أن تحدث بعمله، وباهى به أمام الناس، وهذا طرأ على العمل بعد تمامه : وحقيقةً إن فعله هذا لا يعد رياءً بالمعنى الشرعي، وإن اندرج تحت أبواب أُخر، قد تلحق بالرياء كالسمعة، أو لا تلحق به كالعجب .

وعلى هذا فورود الرياء بعد الفراغ من العمل لا يحبطه، وإن أصيب صاحبه بسيئات، قد تطيح بثواب العبادة، فيخرج من ذلك لا له ولا عليه، والله أعلم .

قال العلامة ابن الجوزي رحمه الله: (لأنه قد تم على نعت من الإخلاص، فلا ينعطف ما طرأ عليه بعده لا سيها إذا لم يتكلف هو إظهاره، والتحدث به فأما إذا تحدث بعد فراغه وأظهره، فهذا مخوف) (١٩٥٠).

#### (١٠) لباس الشهرة:

كارتداء الملابس الملونة بألوان تجذب الأنظار، والمزخرفة بأشكال تلفت الانتباه، قال ابن الأثير رحمه الله: الشهرة ظهور الشيء، والمراد أن ثوبه يشتهر بين الناس، لمخالفة لونه لألوان ثيابهم، فيرفع الناس إليه أبصارهم، ويختال عليهم بالعجب والتكبر.

ومن تعريف ثوب الشهرة، تظهر العلة من ذمه، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: «مَن لبس ثوبَ شهرةٍ ألبسهُ الله ثوبَ مذلةٍ يومَ القيامةِ» (٢٩١٠)،

<sup>(</sup>٤٩٥) (١ / ١٠٧ الآداب الشرعية)

<sup>(</sup>٤٩٦) حسنه الألباني وقال (حسن لغيره) وقال أيضا (رواه ابن ماجة بإسناد حسن) (٢٠٨٩) حسنه الألباني وقال (حسن لغيره) وقال أيضا (رواه ابن ماجة) (٢ / ٩٢ أحمد في المسند) (٥ / ٤٦٠ الباس / ابن ماجة) (١ / ٩٦ أجمد في المسند) (١ / ٣١٥ ابن الجعد) جميعهم من حديث=

وقال أيضًا: «مَن لبسَ ثوبَ شهرةٍ أعرضَ الله عنه حتَّى يضعهُ متَّى وَضَعُه» (۲۹۷).

والعلة والله أعلم: أنه ذريعة للعجب والتكبر، وقد قدمنا أنها من دوافع الرياء ومظاهره، لذا قرن البعض لباس الشهرة بالرياء، وسيأتي هذا.

وقد أورد الحافظ ابن حجر رحمه الله في (فتح الباري) عن ابن عباس

شريك عن عثمان بن المغيرة عن مهاجر الشامي عن ابن عمر رضي الله عنهما مرفوعًا ، وشريك صدوق يخطئ كثيرًا (١ / ٢٦٦ التقريب) .

وعند أبي داود (٤٠٢٩ / اللباس) بلفظ (ثوبًا مثله) ، ولم أجده عند غيره .

وزاد أبو عوانة (ثم تلهب فيه النار): عند ابن ماجة (٣٦٠٧/ اللباس).

وأبو عوانة أثبت من شريك (١ / ٢٦٦) (٢ / ٣٠٢) التقريب ، إلا أنه قد يكون أبو عوانة سمع الحديث بالزيادة ، وشريك سمعه دونها ، وهو الراجح حيث أورد ابن أبي شيبة في مصنفه (٥ / ٢٠٥) متابعة لعثمان بن المغيرة من طريق ليث عن مهاجر عن ابن عمر رضي الله عنهما موقوفًا ، وفيها عنه الوجهان .

وفي الباب حديث ضعيف:

(من لبس ذا شهرة أو ركب ذا شهرة أعرض الله عنه وان كان له وليًّا): (٢ / ٩٨٣ زوائد الهيشمي) من حديث أنس رضي الله عنه ولم أجده عند غيره ، وفي سنده عنبسة بن عبد الرحمن عن شبيب بن بشر ، والأول متروك رماه الحاكم بالوضع (١ / ٤٣٣ التقريب) ، والثاني صدوق يخطئ (١ / ٢٦١ التقريب) .

(٤٩٧) حسنه الألباني وقال (حسن لغيره) (١١٠ / جلباب المرأة المسلمة) ، وقال البوصيري في زوائد ابن ماجة (إسناده حسن) : (٣٦٠٨ / اللباس / ابن ماجة) من حديث أبي ذر رضى الله عنه .

وقد حكم الشيخ الألباني رحمه الله على الحديث في أول الأمر بالضعف (٢٦٥٠ / الضعيفة) (٧٢٧ / ضعيف الترغيب) (٨٢٨ / ضعيف الضعيفة) (١٢٧٠ / ضعيف التحسين فقال : (حسن لغيره) (١١٠ / جلباب المرأة المسلمة) (٤٦٥٠ / حاشية الضعيفة).

وفي سند الحديث محرز الناجي واسمه وكيع بن محرز بن وكيع الناجي قال الحافظ : صدوق له أوهام ، وقال البخاري : عنده عجائب (١١ / ١١٥ التهذيب) . رضي الله عنهما: أنه كان يكره لبس الأحمر مطلقًا لقصد الزينة والشهرة ويجوز في البيوت والمهنة، وكذا أورد قول ابن جرير رحمه الله: الذي أراه جواز لبس الثياب المصبغة بكل لون إلا أني لا أحب لبس ما كان مشبعًا بالحمرة ولا لبس الأحمر مطلقًا ظاهرًا فوق الثياب لكونه ليس من لباس أهل المروءة في زماننا فإن مراعاة زي الزمان من المروءة ما لم يكن إثمًا وفي مخالفة الزي ضرب من الشهرة (۱۹۰۰).

(٤٩٨) (١٠) (٤٩٨ : ٤٣٢ فتح الباري)

وفي الباب من الضعيف:

(إن الشيطان يحب الحمرة فإياكم والحمرة وكل ثوب ذي شهرة): (٧ / ٣٥٣ الطبراني في الأوسط) (١ / ٤٦٤ ابن الجعد) من حديث رافع بن يزيد الثقفي مرفوعًا ، ضعفه الألباني وقال (ضعيف جدًّا) (١٧١٨ / الضعيفة) ، وضعفه الحافظ ابن حجر وقال (بالغ الجوزقاني فقال إنه باطل) (١٠ / ٤٣٢ : ٣٣٣ فتح الباري) ، وفي سند الحديث أبو بكر الهذلي ومخلد بن يزيد ، والأول متروك (١ / ٢٢٥ التقريب) ، والثاني صدوق له أوهام (١ / ٢٥ التقريب) .

عن عبد الله بن عمرو: مر رجل وعليه ثوبان أحمران فسلم على النبي صلى الله عليه وسلم فلم يرد النبي صلى الله عليه وسلم عليه: ضعفه الألباني (٤٣٥٣ / المشكاة)، وأخرجه الحاكم وقال (صحيح الإسناد ولم يخرجاه) (٤ / ٢١١ المستدرك)، وأبو داود (٢٩٠٥ / السنن) والطبراني في الأوسط (٢ / ٩٢) جميعهم من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنها، وفي سنده أبو يحيى القتات مختلف فيه (١٠ / ٤٣٢ فتح الباري).

وأخرجه الترمذي وقال (حسن غريب) (٢٨٠٧ / السنن) من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنها ، وهو من طريق ابن أبي نجيح عن مجاهد ، وأهل العلم في روايته عنه بين القبول والرد ، والثاني أصوب والله أعلم قال الحافظ (أكثر عن مجاهد وكان يدلس عنه ، وصفه بذلك النسائي) (79 طبقات المدلسين) ، وقال يحيى بن سعيد (لم يسمع التفسير من مجاهد) وقال ابن حبان (نظير ابن جريج في كتاب القاسم بن أبي بزة عن مجاهد في التفسير ، رويا عن مجاهد من غير سماع) (7 / 3 / 3 التهذيب) وباستقراء روايات ابن أبي نجيح عن مجاهد ، يتبين أن ليس فيها تصريح بالتحديث واحدًا فيها علمت وقد سبق بيان هذا .

ويدخل في لباس الشهرة: ارتداء الصوف والملابس الخشنة مع القدرة على ما يعلوها، وارتداء ملابس العلماء والأمراء والقضاة والشرط، مع فقد صفتهم.

وقد رأى ابن عمر رضي الله عنهما على ابنه ثوبًا قبيحًا دونًا فقال: (لا تلبس هذا فإن هذا ثوب شهرة) (١٩٩٠)، وعن ابن بريدة رحمه الله عن أبيه رضي الله عنه قال: (شهدت خيبر وكنت فيمن صعد الثلمة فقاتلت حتى رئي مكاني وعلي ثوب أحمر فها أعلم أني ركبت في الإسلام ذنبًا أعظم علي منه) (٥٠٠٠)، وقال إبراهيم بن أدهم رحمه الله: (ما صدق الله مَن أراد أن يشتهر) (١٠٠٠).

وقال الماوردي رحمه الله: (وأما جنس الملبوس وقيمته فمعتبر من وجهين أحدهما: بالمكنة من اليسار والإعسار فإن للموسر في الزي قدرًا وللمعسر دونه، والثاني بالمنزلة والحال فإن لذي المنزلة الرفيعة في الزى قدرًا وللمنخفض عنه دونه، فإن عدل الموسر إلى زي المعسر كان شحًّا وبخلاً، وإن عدل الرفيع إلى زي المنخفض عنه كان مهانة وذلاً، وإن عدل المعسر إلى زي الموسر كان تبذيرًا وسرفًا، وإن عدل المنخفض إلى زي الرفيع كان جهلاً وتخلفًا) (۲۰۰۰).

ويثور التساؤل: هل هذا يدخل ضمن أبواب الرياء؟ والأمر في ذلك إلى النية: إن قصد المرء بلباسه حمد الناس وتقديرهم،

<sup>(</sup>٤٩٩) ضعيف : (٤٢٣ / التواضع والخمول) الأثر منقطع إلى ابن عمر رضي الله عنهما : فيه رجل مبهم .

<sup>(</sup>٥٠٠) (٢/ ٧٠٠ سير الأعلام).

<sup>(</sup>٥٠١) (٣/ ٢٩٧ الإحياء).

<sup>(</sup>٥٠٢) (٤٢٣ / أدب الدنيا والدين).

فهذا صريح الرياء .

وإن لم يقصد شيئًا، أو كان مقلدًا، أو كان زاهدًا لا يقدر على ما يعلو ملابسه، أو تطلبت وظيفته ما يلبسه، بلا إسراف أو مخيلة، فلا يدخل ذلك في الرياء المذموم شرعًا .

وبصفة عامة، فلباس الشهرة مذمومة:

لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «مَنْ لبسَ ثوبَ شهرة ألبسهُ اللهُ ثوبَ مذلةٍ يومَ القيامةِ» (٢٠٠٠).

وكان الإمام مالك رحمه الله يقول في لبس الصوف: (لا خير في لبسه إلا في سفر كما لبسه النبي صلى الله عليه وسلم، لأنه شهرة، وأنه لقبيح بالرجال أن يعرف دينه بلباسه) (١٠٠٠).

ودخل فرقد السنجي على الحسن وعليه كساء صوف وعلى الحسن حلة فجعل يلمسها، فقال له الحسن: (ما لك؟ ثيابي ثياب أهل الجنة وثيابك ثياب أهل النار بلغني أن أكثر أهل النار أصحاب الأكسية) ثم قال الحسن: (جعلوا الزهد في ثيابهم والكبر في صدورهم والذي يحلف به لأحدهم أعظم كبرا من صاحب الطرف بمطروفه) (°۰۰).

#### (١١) حكم من جهل الرياء:

عن عثمان بن عمارة رحمه الله قال: خرجنا مرة عشرة من أصحاب عبدالواحد بن زيد من البصرة حتى ركبنا البحر فسرنا في خدافه حتى انتهينا

<sup>(</sup>٥٠٣) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>۵۰٤) (۸۸ / تزيين المالك)

<sup>(</sup>٥٠٥) (٣٣٣٣/ فيض القدير شرح الجامع الصغير للمناوي)

إلى سراب فدخلنا مسجدها فتذاكرنا الرياء فيها بيننا فقلنا حدث عبد الواحد عن الحسن أن (أصل الرياء حب المحمدة) فإذا شيخ قائم يصلي طوال أبيض الرأس واللحية به جنا في جبهته سجاده قريب منه فلها سمع قولنا أن أصل الرياء حب المحمدة صاح صيحة ظننا أن نفسه قد خرجت ثم انحنى فأخذ من رمل المسجد فوضعه على رأسه ثم قال يا ويلي ويا عولي إني لأعبد الله في هذا المكان منذ أربعين سنة ما أقوى على ذلك إلا بحب محمدة الناس إياي قال عثمان فتاب إلى الله بعد أربعين عامًا (٢٠٠٠).

وهذا هو حال كثير من العوام الذين يجهلون معنى الرياء، ويقومون بالعبادات مقلدين غير مبالين باليسير من الرياء أو غير اليسير، لذا فالتساؤل عن صنيعهم.

وبالرجوع إلى القواعد العامة: نجد أن عمل المرء مراءاة للناس يحبط ثوابه، لكنه لجهله بمعنى الرياء لفظًا ومعنى وحكمًا ترفع عنه المؤاخذة، وهذا هو شأن سائر الأمور القلبية كالكبر والغرور وغيرهما.

أما إن جهل لفظه، وعلم حكمه، وأنه مذموم، تحت أي مسمى، فهذا مستحق للعقوبة وعمله مردود، ولا مشاحّة في الاصطلاح، والله أعلم.

(١٢) تعريف الناس أنفسهم:

والأمر على فرضين:

(الأول) إذا كان الغرض منه مجرد التعريف أو حفظ المعروف أو أي مصلحة أخرى نافعة ترجى من ورائه فلا بأس به، والله أعلم، نحو أن يخبر

<sup>(</sup>٢٥٥) (١٥/ الأولياء)

الرجل غيره بأنه طبيب أو قاضى، قاصدًا إعلامه بأن لديه علمًا بمسائل الطب أو القضاء، ويمكن أن يفتيه في إشكاله .

(الثاني) إذا كان التعرف للتباهي والتعالي فهو محرم لأن التواضع مطلوب، والتفاخر والتكبر مذموم، فضلاً عما قد يسببه ذلك من أذى لعامة الناس وفقرائهم، وقد حرص الشرع الحنيف على مراعاة شعور المسلمين، وتكفل بإزالة كل ما يؤذيهم، وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ الله أَوْحَى إِلَىٰ أَنْ تَوَاضَعُوا حَتَّى لاَ يَفْخَرَ أَحَدُ عَلَى أَحَدٍ وَلاَ يَبْغِي أَحَدُ عَلَى أَحَدٍ» (٧٠٠٠).

أما هل هو من الرياء، أم لا ؟

فنفرق بين ما إذا ارتبط التعرف بعمل الدنيا، أو عمل الدين:

والأول: سبق أن بينا أنه لا يدخل ضمن أبواب الرياء المذموم، وهو ما رجحه الإمامان الهيثمي والغزالي رحمهما الله، وإن كان مذمومًا تحت أبواب أخر.

والثاني: لزامًا أنه يدخل ضمن أبواب الرياء، وأخص من ذلك في باب السمعة، ونحو ذلك أن يتباهى الرجل بأنه مفتي بلدة كذا، أو إمام مسجد كذا، أو قاضى منطقة كذا.

<sup>(</sup>٥٠٧) صحيح : (٢٨٦٥ / الجنة وصفة نعيمها / مسلم) من حديث عياض رضي الله عنه .



# فصل في : ضروب يظن أنها من الرياء وليست منه

ورأس الأمر فيها: «النية» فقد يرتكب المرء فعلاً هو رياء محض لا إخلاص فيه، وقد يصنعه غيره أو هو ذاته بذات الهيئة في ذات الوقت خالصًا لوجه الله لا رياء فيه، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِئٍ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى دُنْيَا يُصِيبُهَا أَوْ إِلَى النِّيَاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِئٍ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى دُنْيَا يُصِيبُهَا أَوْ إِلَى الله الله الله الله الله على المؤمنين، ولا يسهل لشطحات الصوفية أن والقصد: ألا يلبس الشيطان على المؤمنين، ولا يسهل لشطحات الصوفية أن تتسلل إلى قلوب المخلصين.

# في هيئة القيام والجلوس:

كالذي يمشي رويدًا، ويجلس رويدًا مجبولاً على تلك المشية أو الجلسة، فلا تثريب عليه فعن قيلة بنت مخرمة قالت رأيت النبي صلى الله عليه وسلم قاعدا القرفصاء فلما رأيت النبي صلى الله عليه وسلم المتخشع في الجلسة أرعدت من الفرق (۴۰۰).

#### تحسين السمت:

والمقصود به تحسين الجلسة والمشية وهو من أجزاء النبوة، والمرائي يعمد إلى تحسين سمته يريد بذلك المنزلة في قلوب الناس والثناء عليه، أما من عمد إلى تحسين سمته تأسيًا بالأنبياء صلى الله عليهم وسلم، فهذا مأجور إن شاء الله.

<sup>(</sup>٥٠٨) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥٠٩)سبق تخريجه.

الزهد:

ومن أبواب الرياء إظهار المرء النحول والاصفرار ليوهم بذلك كما قال الصنعاني رحمه الله (شدة الاجتهاد والحزن على أمر الدين وخوف الآخرة وليدل بالنحول على قلة الأكل) (۱٬۰۰۰).

أما من ظهر عليه النحول والاصفرار لزهد، أو حزن على ما ضيع، أو لانشغاله بطلب العلم عن الأكل والعناية بمنظره ومظهره، فهذا لا يدخل في أبواب الرياء، وقد كان في السلف رحمهم الله من بدا عليه النحول من أثر البكاء على وجهه، وقد كان في وجه عمر بن الخطاب رضي الله عنه خطان أسودان من البكاء، وكان مجرى الدموع في وجه ابن عباس رضي الله عنها مثل الشراك البالي من الدموع، وبكى زياد بن مطر العدوي رحمه الله حتى عمي، وأفسد البكاء عين العلاء بن عبد الكريم وبكى ابنه زياد رحمه الله حتى عشي، وأفسد البكاء عين العلاء بن عبد الكريم رحمه الله، وبكى منصور بن المعتمر رحمه الله حتى جردت عيناه، وكانت عينا مالك بن المغول رحمه الله رطبة من طول بكائه، وبكى يزيد الرقاشي رحمه الله أربعين سنة حتى تساقطت أشفاره (۱۰۰۰)، وأظلمت عيناه (۱۰۰۰):

ألم يَرِثِ البكا أناسُ صدقٍ فقادهمُ البكاءُ خير المعاد ألم يقلِ الإله إلى عبدي فكلُّ الخيرِ عندي في المعاد

الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر:

فمن أظهر الوعظ أمرًا بالمعروف، وسخط على العاصين وتأوه من

<sup>(</sup>١٠٥)(٤/ ١٨٥ سبل السلام).

<sup>(</sup>٥١١) الأشفار: الحرف الذي ينبت عليه الهدب.

<sup>(</sup>٥١٢) ١٤٩: ١٥٩ / الرقة والبكاء).

مقارفتهم المعاصي نهيًا عن المنكر وبراءة إلى الله عز وجل، وأخذ يدعو إلى طاعة الله بالحكمة والموعظة الحسنة، ويذكر حكايات الصالحين ويتأسف على ما فات الناس من الخير، من كان هذا دأبه فهو مأجور حيث حمل الهم، ولم ينل من العاصين إلا الغم.

والقاعدة الأصولية أنه (لا يُزال الضرر بأشد منه)، ولا شك أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرض: قال الله وَ وَ وَ الله وَ وَ وَ الله وَ وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ وَ الله وَ وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ الله وَ الله وَ الله وَ وَ الله وَ وَ الله وَ وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ وَ الله وَ وَ الله وَ اله

<sup>(</sup>۱۱۵)(۱۱۶ / آل عمران)

<sup>(</sup>١٤٥) (٧١/ التوبة)

<sup>(</sup>٥١٥)سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٥١٦) (٤ / ١٧١ الفصل في الملل والأهواء والنحل)

<sup>(</sup>۱۷)(۱/ ۵۱ شرح صحیح مسلم)

ويكفي أن نذكر طرفًا من أهميته: ألا كونه سبيلاً للنجاة من سوء العاقبة الذي يصيب القوم الظالمين قال عَجَلَّا: ﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ أَنْجَيْنَا الَّذِينَ اللهُ وَيَعْلَى اللهُ اللهُ عَنِ السُّوءِ وَأَخَذْنَا الَّذِينَ ظَلَمُوا بِعَذَابٍ بَئِيسٍ بِهَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾ (١٥٠٥) وهو من علامات الحب في الله:

ف: حبيبك من يغار إذا زللت ويغلظ في الكلام متى أسأت يسر إذا اتصفت بكل فضل ويحزن إن نقصت أو انتقصت

من جماع ما تقدم، فلا شك في أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، أولى وأوجب من تركها خوفًا من الرياء، قال العلامة ابن القيم رحمه الله: (فتارك حقوق الله التي تجب عليه أسوأ حالاً عند الله ورسوله من مرتكب المعاصي، فإن ترك الأمر أعظم من ارتكاب النهي) (۱۹۰۰).

وأما إذا عقُب على ما قلت، بقول الله عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ ( `` مُقْتا عِنْدَ الله أَنْ تَقُولُوا مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ ( `` مُ وقول النبي صلى الله عليه وسلم: «يُؤْتَى بِالرَّجُلِ يَوْمَ القِيَامَةِ فَيُلْقَى فِي النَّارِ فَتَنْدَلِقُ النَّارِ فَتَنْدَلِقُ أَقْتَاكُ بَطْنِهِ فَيَدُورُ جَا كَمَا يَدُورُ الجَمَارُ بِالرَّحَى فَيَجْتَمِعُ إِلَيْهِ أَهْلُ النَّارِ فَيَقُولُونَ يَا فُلاَنُ مَا لَكَ أَلَمُ تَكُنْ تَأْمُرُ بِالمَعْرُوفِ وَتَنْهَى عَنِ المنْكَرِ فَيَقُولُ: بَلَى قَدْ كُنْتُ آمُرُ يَا فُلاَنُ مَا لَكَ أَلَمُ تَكُنْ تَأْمُرُ بِالمَعْرُوفِ وَتَنْهَى عَنِ المنْكَرِ فَيَقُولُ: بَلَى قَدْ كُنْتُ آمُرُ

<sup>(</sup>٥١٨) (١٦٥) (١٦٥).

<sup>(</sup>٥١٩) (٢/ ٢٩٤ إعلام الموقعين).

وفي باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر حديث ضعيف:

<sup>(</sup>أوحى الله عز وجل إلى جبريل عليه السلام أن اقلب مدينة كذا وكذا على أهلها قال : فقال يا رب إن فيها عبدا لم يعصك طرفة عين قال : اقلبها عليه وعليهم فإن وجهه لم يتمعر في ساعة قط ) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>۲۰) (۲: ۳/ الصف).

بِالمَعْرُوفِ وَلاَ آتِيهِ وَأَنْهَى عَنِ المنْكَرِ وَآتِيهِ»(٢٠٠٠).

فأقول: إن الجمع بين ما يظن أنها متناقضان يقتضي ألا يترك المسلم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وإن خشي الرياء، وفي نفس الوقت يجاهد الأخير إن شعر به تسلل إلى قلبه ولا ييأس ولا يترك، وليستعن بالله تعالى، وسبق أن بينت هذا بالتفصيل في باب: هل يترك العمل خوفا من الرياء؟

### وفي باب تلاوة القرآن:

كمن يجهر بالقرآن ليطرد الشيطان ويوقظ الوسنان، فهو مأجور على نيته، معان على قصده بإذن الله، وفي الباب عن أبي قتادة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لأبي بكر رضي الله عنه: «مررتُ بك وأنتَ تقرأُ وأنت تخفضُ من صوتِك» فقال: إني أسمعت من ناجيت، قال: «ارفع قليلاً»، وقال لعمر: «مررت بك وأنت تقرأ وأنت ترفع صوتك» قال: إني أوقظ الوسنان وأطرد الشيطان، قال: «اخفض قليلا» (۲۲۰).

<sup>(</sup>٥٢١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٥٢٢) صححه الألباني (١٢٠٤ / المشكاة)، وصححه الحاكم وقال (صحيح على شرط مسلم ولم يخرجه) ووافقه الذهبي (١ / ٤٥٤ المستدرك)، قال الإمام الترمذي (حديث غريب)، وصححه الشيخ أحمد شاكر (٢ / ٢٤٠ سنن الترمذي) ( ٤٤٧ / الصلاة / الترمذي) ( ١٣٢٩ / أبو داود) (٧٣٧ / ابن حبان في صحيحه) (٧٣٧ / ابن خزيمة في صحيحه) (٣ / ١١ البيهقي في الكبرى) جميعهم من حديث أبي قتادة رضي الله عنه، (١/ ١٠٩ أحمد في المسند) (١ / ١٣١ فضائل الصحابة) كلاهما من حديث علي رضي الله عنه.

وفي سنن البيهقي الكبرى (٣ / ١١) من حديث ثابت البناني رحمه الله مرسلا ، وفي مصنف ابن أبي شيبة (٢ / ٤٩٥) من حديث سعيد بن المسيب رحمه الله مرسلا .

#### وفي أبواب الصلاة :

كتحسين الصلاة وتطويل القيام والركوع والسجود لا لأجل رؤية الناس، وإنها تأسيا بفعل النبي صلى الله عليه وسلم، والصحابة رضي الله عنهم، وعملا بقول الله تعالى : ﴿ لَمَا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ (٢٠٥)، وقوله عز وجل: ﴿ إِنَّا لا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلاً ﴾ (٢٠٠)، وقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يَقْرَأُ فِي الصبح مَا بَيْنَ السِّتِينَ إِلَى المِائَةِ آيَة (٢٠٥)، وكَانَ يُطوِّلُ فِي الرَّعْعَةِ الأُولَى وَيُقَصِّرُ فِي التَّانِيةِ وهكذا في الظهر والعصر (٢٠٥)، ويوم قام النبي صلى الله عليه وسلم يُصلِّي عِنْدَ الكَعْبَةِ، وَجَمْعُ قُرَيْشٍ فِي جَالِسِهِمْ إِذْ قَام النبي صلى الله عليه وسلم يُصلِّي عِنْدَ الكَعْبَةِ، وَجَمْعُ قُرَيْشٍ فِي جَالِسِهِمْ إِذْ قَالَ قَائِلُ مِنْهُمْ : (أَلاَ تَنْظُرُونَ إِلَى هَذَا المرَائِي أَيُّكُمْ يَقُومُ إِلَى جَزُورِ آلِ فُلاَنٍ، فَيَعْمدُ إِلَى فَرْبُهَا وَدَمِها وَسَلاَها فَيَجِيءُ بِهِ، ثُمَّ يُمْهِلُهُ حَتَّى إِذَا سَجَدَ وَضَعَهُ بَيْنَ كَتَفَيْهِ، وَنَبَتَ صلى الله عليه وسلم سَاجِدًا (٢٥٠).

وقال النبي صلى الله عليه وسلم للمسيء صلاته: «ارْجِعْ فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ» فَرَجَعَ الرَّجُلُ فَصَلَّى كَمَا كَانَ صَلَّى ثُمَّ جَاءَ إِلَى النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>٧٢٥) (٧/ الكهف).

<sup>(</sup>۲٤) (۳۰) الكهف).

<sup>(</sup>٥٢٥) صحيح: (٥٤١) / مواقيت الصلاة / البخاري) (٤٦١ / الصلاة / مسلم) كلاهما من حديث أبي برزة الأسلمي رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٥٢٦) صحيح : (٧٥٩ / الأذان / البخاري) (٤٥١ / الصلاة / مسلم) كلاهما من حديث أبي قتادة رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٥٢٧) صحيح : (٥٢٠ / مواقيت الصلاة / البخاري) (١٧٩٤ / الجهاد والسير / مسلم) كلاهما من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه .

فَسَلَّمَ عَلَيْهِ فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «وَعَلَيْكَ السَّلاَمُ» ثُمَّ قَالَ: «ارْجِعْ فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ» حَتَّى فَعَلَ ذَلِكَ ثَلاَثَ مَرَّاتٍ فَقَالَ الرَّجُلُ وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالحَقِّ مَا أُحْسِنُ غَيْرَ هَذَا عَلِّمْنِي، فعلمه صلى الله عليه وسلم (٢٠٠٠).

وفي هذا الباب: السبق إلى المسجد لإحراز الصف الأول، فهذا عمل مطلوب ظاهر، لا يترك خوفا من الرياء، قال النبي صلى الله عليه وسلم: «لَوْ يَعْلَمُ النَّاسُ مَا فِي النِّدَاءِ وَالصَّفِّ الأَوَّلِ، ثُمَّ لَمْ يَجِدُوا إِلاَّ أَنْ يَسْتَهِمُوا عَلَيْهِ لَاسْتَهَمُوا، وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فِي التَّهْجِيرِ لاَسْتَبَقُوا إِلَيْهِ، وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فِي التَّهْجِيرِ لاَسْتَبَقُوا إِلَيْهِ، وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فِي العَتَمَةِ وَالصَّبْح لاَتُوْهُمَا وَلَوْ حَبُوا» (٢٩٠٠).

وقد لبس الشيطان على أقوام من هذا الباب، بعدما بلغوا في العبادة مبلغهم، فتركوا الجمعة والمساجد والجهاعات خوفًا من الرياء، وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لعثمان بن مظعون: «يا عثمانُ إنَّ الرَّهبانية لم تُكتب علينا» (٢٠٠٠)، وقال صلى الله عليه وسلم أيضًا: «مَن تركَ ثَلاثَ جمع تهاونا من غير عذر طبع الله على قلبه» (٢٠٠١)، وعن أبي هريرة رضي الله عنه: أن أعمى قال: يا رسول الله إن لي قائدا لا يلائمني، فهل تجد لي رخصة أن أصلي في بيتي؟ قال: «هل تسمعُ النداء؟» قال: نعم، قال: «فأجِبُ»(٢٠٠٠).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله : (والجمعة فريضة باتفاق الأئمة،

<sup>(</sup>٥٢٨) صحيح : (٧٩٣ / الأذان / البخاري) (٣٩٧ / الصلاة / مسلم) كلاهما من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٥٢٩) صَحيح : (٦١٥ / الأذان / البخاري) (٤٣٧ / الصلاة / مسلم) كلاهما من حديث أبي هريرة رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٥٣٠) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٥٣١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٥٣٢) سبق تخريجه.

والجماعة واجبة أيضا، عند كثير من العلماء، بل عند أكثر السلف، ولا نزاع بين العلماء أن صلاة الرجل في الجماعة تزيد على صلاته وحده خمسة وعشرين ضعفًا، كما ثبت ذلك عن النبي صلى الله عليه وسلم، ولا نزاع بينهم أن من جعل صلاته وحده أفضل من صلاته في جماعة فإنه ضال مبتدع، مخالف لدين المسلمين، وهذه البدع يذم أصحابها، ويعرف أن الله لا يتقبلها، وإن كان قصدهم بها العبادة، كما أنه لا يقبل عبادة الرهبان، ونحوهم ممن يجتهدون في الزهد والعبادة لأنهم لم يعبدوه بها شرع، بل ببدعة ابتدعوها) (٣٣٥).

## وفي أبواب الصدقات والنفقات والهبات :

كأن يقصد المرء إظهار صدقته لحث الناس على الصدقة، قال الله عز وجل: ﴿ ضَرَبَ الله مَثَلاً عَبْداً مَمْلُوكاً لا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَمَنْ رَزَقْنَاهُ مِنّا رِزْقاً حَسَناً فَهُو يُنْفِقُ مِنْهُ سِرّاً وَجَهْراً هَلْ يَسْتَوُونَ الحَمْدُ لله بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (٢٥) ، وعن جَرِير بْنِ عَبْدِ الله رضي الله عنه قال: جَاءَ نَاسٌ مِن الأَعْرابِ إِلَى رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم عَلَيْهِمُ الصُّوفُ فَراًى سُوءَ حَالِمِ مُنَا النَّاسَ عَلَى الصَّدَقَةِ فَأَبْطَنُوا عَنْهُ حَتَى رُئِي كَاهُمُ وَ وَجِهِهِ فَقَالَ رَسُولُ الله عليه وسلم عَلَيْهِمُ الصُّوفُ فَرأَى سُوءَ خَلِكَ فِي وَجْهِهِ فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم : ذَلِكَ فِي وَجْهِهِ فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: وَلَا يَنْ مَا الله عليه وسلم: تَتَابَعُوا حَتَّى عُرِفَ السُّرُورُ فِي وَجْهِهِ فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «مَنْ عَرِفَ اللهُ عليه وسلم: هَنْ فِي الإِسْلامِ سُنَةً سَيِّمَةً فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَهُ كُتِبَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا بَعْدَهُ كُتِبَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا وَلْ يَنْفُصُ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْءٌ وَمَنْ سَنَّ فِي الإِسْلامِ شُنَةً سَيِّئَةً فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَهُ فَا الْإِسْلامَ مُسَنَّةً سَيِّئَةً فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَهُ وَلَا يَنْفُصُ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْءٌ وَمَنْ سَنَّ فِي الإِسْلامَ مُسَنَّةً سَيِّئَةً فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَهُ وَلَا يَنْفُصُ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْءٌ وَمَنْ سَنَّ فِي الإِسْلامَ مُسَنَّةً سَيِّئَةً فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَهُ وَلَا يَنْفُصُ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْءٌ وَمَنْ سَنَّ فِي الإِسْلامَ مُسَنَّةً سَيِّنَةً فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَهُ وَلَا يَنْفُونَ مِنْ أَنْ وَقُولَ بَهُ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ الْمَا عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلْكُ أَلَو اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى المِنْ اللهُ عَلَيْ الْمُؤْلُ الْمَا عَلَى الْمَالِهُ اللهُ عَلَوهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى المَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُولِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المَا اللهُ اللهُ المُولُ المِنْ المُولِ المُولِ المَنْ اللهُ المَا الل

<sup>(</sup>٥٣٣) (١١ / ٦١٨ : ٦١٩ مجموع الفتاوي).

وسبق أن فصلنا في هذا الشأن ، في باب : الغلو والرياء .

<sup>(</sup>۷۴) (۷۵/ النحل).

كُتِبَ عَلَيْهِ مِثْلُ وِزْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا وَلاَ يَنْقُصُ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْءٌ (°°°)، وقد خَطَبَ رَسُول الله صلى الله عليه وسلم العيد، فَرَأَى أَنَّهُ لَمْ يُسْمِعِ النِّسَاءَ فَأَتَاهُنَّ ومعه بلال، فَذَكَّرَهُنَّ وَوَعَظَهُنَّ وَأَمَرَهُنَّ بِالصَّدَقَةِ، فَجَعَلَتِ المَرْأَةُ لُلْقِي الحَاتَمَ وَالخَّرْصَ وَالشَّيْءَ، وبلال يأخذ في طرف ثوبه (°°°).

وعَنْ أَبِى مَسْعُودٍ - رضي الله عنه ـ قَالَ: لَمَّا نَزَلَتْ آيَةُ الصَّدَقَةِ كُنَّا نُحَامِلُ، فَجَاءَ رَجُلُ فَتَصَدَّقَ بِشَيْءٍ كَثِيرٍ فَقَالُوا مُرَاءٍ، وَجَاءَ رَجُلُ فَتَصَدَّقَ بِصَاعٍ فَقَالُوا مُرَاءٍ، فَنَزَلَت ﴿ الَّذِينَ يَلْمِزُونَ بِصَاعٍ فَقَالُوا إِنَّ الله لَغَنِيُّ عَنْ صَاعٍ هَذَا (٢٠٥)، فَنَزَلَت ﴿ الَّذِينَ يَلْمِزُونَ اللهَ اللهَ مَنْهُمْ فَيَسْخَرُونَ اللهَ مِنْهُمْ فَيَسْخَرُونَ اللهِ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (٢٥٠).

### وفي هذا الباب:

أن يسمي المرء مسجدًا بناه باسم عائلته، أو يضع اسمه على بئر أو كتاب، نحو قولهم «بئر بني فلان» أو «طبع على نفقة فلان»، قاصدًا من ذلك أن يدعو الناس له، أو يحذوا حذوه، فالأمر في ذلك واسع ولا تثريب عليه وهو مأجور على نيته إن شاء الله، وقد وقع في الصحيحين «مسجد بني زريق» (٣٩٠).

<sup>(</sup>٥٣٥) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥٣٦) صحيح : (٩٨ / العلم / البخاري) (٨٤٤ / صلاة العيدين / مسلم) كلاهما من حديث ابن عباس رضي الله عنهما .

<sup>(</sup>٥٣٧) صحيح : (١٤١٥ / الَّزكاة / البخاري) (١٠١٨ / الزكاة / مسلم) كلاهما من حديث أبي مسعود رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٣٨٥) (٩٧٨ التوبة).

<sup>(</sup>٥٣٩) صحيح: (٢٨٦٩ / الجهاد / البخاري) (١٨٧٠ / الإمارة / مسلم) كلاهما من حديث عبدالله بن عمر رضي الله عنهما ، ونص الحديث: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ سَابَقَ بَيْنَ الخَيْلِ الَّتِي لَمُ تُضَمَّرْ ، وَكَانَ أَمَدُهَا مِنَ النَّبِيَّةِ إِلَى مَسْجِدِ بَنِي زُرَيْقٍ ، وَأَنَّ عَبْدَ الله بْنَ عُمَرَ كَانَ سَابَقَ بِهَا .

وقد حدثني الثقة بأن قومًا في بلدة ما كانوا في حاجة إلى مسجد، فعرض عليهم أحد الأثرياء من إحدى البلاد أن يبني لهم مسجدا شريطة أن ينسب إلى أحد أفراد عائلته – نحو: أبي فلان أو أم فلان أو بني فلان – فأبى أهل البلدة ذلك، بيد أنه والحمد لله عرض الأمر على أهل قرية أخرى فوافقوا، وبني المسجد وينتفع به الناس في هذه القرية الآن والحمد لله.

لكننا ننبه مع ما قدمنا: أن فعل ذلك لأجل الناس رياء مذموم، وهو مردود على صاحبه قال الله عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِاللهُ وَالْكَوْ مَالَهُ رِئَاءَ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُ بِاللهُ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْداً لا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَمَثُلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْداً لا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوا وَالله لا يَهْدِي القَوْمَ الكَافِرِينَ ﴿ (١٠٠٠)، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ وَلا يَصْعَدُ إِلَى الله إِلاَّ الطَّيِّبُ ﴾ (١٠٠٠)، وفي حديث أول من تسعر بهم النار ﴿ ويُؤتى بصاحب المال فيقولُ اللهُ له ألم أوسع عليك حتى لم أدعك تحتاجُ الله أحدٍ؟ قال بلى يا رب قال فهاذا عمِلتَ فيها آتيتك؟ قال كنت أصلُ الرحمَ وأتصدق فيقول الله له كذبتَ وتقولُ له الملائكةُ كذبتَ ويقول الله تعالى بل وأحدت أن يُقالَ فلانٌ جوادٌ فقد قِيل ذاك ﴾ (٢٠٠٠).

وفي أبواب الجهاد:

فلا شك أن هذا موطن يحب الله فيه أن تظهر قوة المسلمين، وقد أمر النبي صلى الله عليه وسلم الصحابة رضي الله عنهم بالرَّمَلَ (٥٤٠) بِالبَيْتِ الحرام ثَلاَثَةَ

<sup>(</sup>٤٠١) (٢٦٤/ البقرة).

<sup>(</sup>٥٤١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥٤٢) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥٤٣) المشي السريع المتتابع.

أَطْوَافٍ، وما قصد صلى الله عليه وسلم رياءً أو مخيلة، وإنها قصد أن يرى المشركون قوة المسلمين لما قَالوا (إِنَّ مُحَمَّداً وَأَصْحَابَهُ لاَ يَسْتَطِيعُونَ أَن يَطُوفُوا بِالبَيْتِ مِنَ الهُرَالِ) فَأَمَرَهُمْ صلى الله عليه وسلم أَنْ يَرْمُلُوا ثَلاَثاً وَيَمْشُوا أَرْبَعا (١٠٠٠).

# أبواب الإطعام والإيلام والعقيقة والأضاحي:

ففي الأضاحي مثلا: المرء قد يذبح ويوزع اللحم سرَّا، وقد يظهر الشعيرة لإحياء سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم أو حث الناس عليها أو تعليمهم إياها، فهذا مستحب ولا يدخل في أبواب الرياء.

### وفي باب بر الوالدين:

فبر الوالدين يقتضي حبهما والإحسان إليهما، سواء أمام الناس أو دونهم، وهو مطلوب على الوجهين ومثاب عليه بإذن الله في البابين .

### وفي أبواب اللباس والهيئة :

فتقصير الثياب وإعفاء اللحية عبادة ظاهرة للناس لزومًا، بل إن تركهما تهمة يجب إماطتها عن النفس، لذلك فقد بادر أبو بكر رضي الله عنه النبي صلى الله عليه وسلم بقوله: "إِنَّ أَحَدَ شِقَّيْ ثَوْبِي يَسْتَرْخِي إِلاَّ أَنْ أَتَعَاهَدَ ذَلِكَ مِنْهُ" لما سمع قوله صلى الله عليه وسلم: "مَنْ جَرَّ ثَوْبَهُ خُيلاء لمَ يَنْظُرِ الله إليه يَوْمَ القِيَامَةِ" ("ثُنْ)، وذلك منه دون أن يسأله النبي صلى الله عليه وسلم.

وقد كَانَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم كَثِير شَعْرِ اللَّحْيَةِ (١٠١٠)، وكانت

<sup>(</sup>٤٤٥) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥٤٥) صحيح: (٣٦٦٥/ فضائل الصحابة / البخاري) من حديث ابن عمر رضي الله عنها.

<sup>(</sup>٥٤٦) صحيح: (٢٣٤٤/ الفضائل/ مسلم) من حديث جابر بن سمرة رضي الله عنهما .

قراءته صلى الله عليه وسلم في الصلاة تعرف بِاضْطِرَابِ لِحْيَتِهِ (٧٠٠)، وكان المَطَر يَتَحَادَر عَلَى لِحْيَتِهِ وهو يدعو يوم أَصَابَتِ النَّاسَ سَنَةٌ وهلك المال وجاع العيال (٢٠٠٠).

وكان الإمام مالك رحمه الله يلبس الثياب العدنية الجياد والخراسانية والمصرية المرتفعة ويتطيب بطيب جيد ويقول: (ما أحبّ لأحد أنعم الله عليه إلا أن يرى أثر نعمته عليه، وخصوصًا على أهل العلم، ينبغي لهم أن يظهروا مروآتهم في ثيابهم إجلالاً للعلم، وقد قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: إني لأحب أن أنظر إلى القارئ أبيض الثياب) (٢٠٥٠).

#### ملازمة العلماء وطلبة العلم وأهل الفضل:

كملازمة العلماء والجادين في العبادة وتبادل الزيارات معهم تبركًا بمصاحبتهم ولينهل المرء من علمهم، فهذا مطلوب، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من تشبّه بقوم فهوَ منهُم» (""")، وقال أيضا: «ثلاثٌ هنّ حقٌ : لا يجعلُ الله مَن له سهمٌ في الإسلام كمَن لا سهمَ له، ولا يتولّى الله عبدًا فيوليه غيرَه، ولا يحب رجلٌ قومًا إلا حُشِر معهم» (""").

وفي حديث الملائكة الطوافة في الطرقات الذين يلتمسون أهل الذكر، يقول الله عز وجل لملائكته: «فَأُشْهِدُكُمْ أَنِّي قَدْ غَفَرْتُ هُمْ»، فيقول ملك من

<sup>(</sup>٥٤٧) صحيح: (٧٤٦/ الأذان/ البخاري) من حديث خباب رضي الله عنه

<sup>(</sup>٥٤٨) صحيح : (٩٣٣ / الجمعة / البخاري) (٨٩٧ / صلاة الاستسقاء / مسلم) كلاهما من حديث أنس رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٥٤٩) (٨٨/ تزيين المالك).

<sup>(</sup>٥٥٠) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥٥١) سبق تخريجه .

الملائكة : «فِيهِمْ فُلاَنٌ لَيْسَ مِنْهُمْ إِنَّهَا جَاءَ لِجَاجَةٍ» قال الله عز وجل: «هُمُ الْجُلَسَاءُ لاَ يَشْقَى بِهِمْ جَلِيسُهُمْ» (۲۰۰۰).

والصحابة رضي الله عنهم يوم الحديبية كادوا يقتتلون على وضوء النبي صلى الله عليه صلى الله عليه وسلم أمام عروة بن مسعود لما جاء يفاوض النبي صلى الله عليه وسلم، وهم ما أرادوا بذلك إلا إظهار حبهم له صلى الله عليه وسلم وإظهار عزته ومكانته صلى الله عليه وسلم بينهم باقتفائهم لأثره.

وقد حثنا النبي صلى الله عليه وسلم على مجالسة الصالحين، فقال: «مَثْلُ الجَلِيسِ الصَّالِحِ وَالجَلِيسِ السوْءِ كَمَثْلِ صَاحِبِ المِسْكِ، وَكِيرِ الحَدَّادِ، لأَ يَعْدَمُكَ مِنْ صَاحِبِ المِسْكِ إِمَّا تَشْتَرِيهِ أَوْ تَجِدُ رِيحَهُ، وَكِيرُ الحَدَّادِ يُحْرِقُ بَدَنَكَ أَوْ تَعْدَمُكَ مِنْ صَاحِبِ المِسْكِ إِمَّا تَشْتَرِيهِ أَوْ تَجِدُ رِيحَهُ، وَكِيرُ الحَدَّادِ يُحْرِقُ بَدَنَكَ أَوْ تَعْدَمُكَ أَوْ تَجِدُ مِنْهُ رِيحًا خَبِيثَةً » (٥٠٥).

عن المرء لا تسل وسل عن قرينه فكل قرين بالمقارن مقتدي

وفي الجملة: فإن إسرار الأعمال مقدم على إظهارها:

قال الله عز وجل: ﴿إِنْ تُبْدُوا الصَّدَقَاتِ فَنِعِمَّا هِيَ وَإِنْ تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الفُقَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَيُكَفِّرُ عَنْكُمْ مِنْ سَيِّنَاتِكُمْ وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ (\*°°)، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الجاهرُ بالقرآنِ كالجاهرِ بالصدقةِ والمسرُّ بالقرآنِ كالمسرِّ بالصدقةِ» (°°°)، وقال أيضا: «إن صدقة السر تطفئ غضبَ الربِّ» (°°°)، وقال صلى الله عليه وسلم في حديث السبعة تطفئ غضبَ الربِّ» (°°°)، وقال صلى الله عليه وسلم في حديث السبعة

<sup>(</sup>٥٥٢) سِبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥٥٣)صحيح : (٢١٠١/ البيوع/ البخاري) من حديث أبي موسى رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٤٥٥) (٢٧١/ البقرة).

<sup>(</sup>٥٥٥) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥٥٦) صححه الألباني وقال (وجملة القول أن الحديث بمجموع طرقه وشواهده صحيح بلا ريب ، بل يلحق بالمتواتر عند بعض المحدثين المتأخرين).

الذين يظلهم الله بظله : «وَرَجُلٌ تَصَدَّقَ أَخْفَى حَتَّى لاَ تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَحِينُهُ» وذكر أيضًا «وَرَجُلٌ ذَكَرَ الله خَالِياً فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ» (۲۰۰۰).

والحديث له ألفاظ أخرى دون زيادة (السر) لن نتعرض لها ، لكنه بهذه الزيادة أخرجه الطبراني في الكبير (٨ / ٢٦١) من حديث أبي أمامة رضي الله عنه ، قال الهيثمي (إسناده حسن) (٣ / ١١٥ المجمع) .

وفي الكبير أيضا (١٩ / ٤٢١) وفي مسند الشهاب (١ / ٩٤) كلاهما من حديث بهز بن حكيم عن أبيه عن جده رضي الله عنه ، قال المنذري (لا بأس به في الشواهد) (٢ / ٣١)، وقال الألباني (منكر) (٣٢٦٢/ الضعيفة)

وأيضا في مسند الشهاب (١ / ٩٣) من حديث ابن مسعود رضي الله عنه ، قال الألباني (حسن لغيره) (٨٨٩ / صحيح الترغيب).

وفيه أيضًا (١ / ٩٣) من حديث عبد الله بن جعفر بن أبي طالب رضي الله عنهما .

وفي زوائد الهيثمي (١ / ٣٩٨) من حديث أبي سعيد رضي الله عنه .

وفي المعجم الأوسط للطبراني (٦ / ١٦٣) من حديث أم سلمة رضي الله عنها بلفظ (خفيا) بدلا من (السر).

وعند ابن عساكر (١٣ / ١٧٢ تاريخ دمشق) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما مرفوعا ، قال الألباني (منكر) ، وقال أيضا بعد أن ساق إسناده (وهذا إسناد ضعيف مظلم) (٣٢٦١/ الضعيفة).

وفي قضاء الحوائج أيضا من حديث ابن عباس رضي الله عنهما .

(٥٥٧) سبق تخريجه .

وفي الباب جملة من الأحاديث الضعيفة:

(فضل صلاة الليل على صلاة النهار كفضل صدقة السر على صدقة العلانية) (سبق تخريجه).

(دعوة في السر تعدل سبعين دعوة في العلانية) (٣١٩٦/ كنز العمال) معلقًا من حديث أنس رضي الله عنه ، قال الألباني (ضعيف جدًّا) ، وقال (أخرجه الديلمي عن أبي الشيخ معلقا عن أبان ، وهو ابن أبي عياش : متروك) (٣٥٩٨/ الضعيفة) .

وفي رواية (ركعتان بسواك أفضل من سبعين ركعة بغير سواك ، ودعوة في السر أفضل من سبعين حدقة في العلانية)= من سبعين دعوة في العلانية ، وصدقة في السر أفضل من سبعين صدقة في العلانية)= قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ الله يحبُّ العبدَ التقيَّ الغنيَّ الخفيَّ» (١٠٥٠):

وإذا أظهرت شيئا حسناً فليكن أحسن منهُ ما تُسِرّ فمُسِرُّ الخبرِ موسوم بشر ومُسِرُّ الشر موسوم بشرّ

وقد كان السلف رحمهم الله على ذلك دومًا لا يعملون عملاً في العلانية، طالما يمكنهم فعله في السر، وقد رأى أحدهم رجلاً في المسجد قد سجد سجدة شكر فأطالها، فقال: (ما أحسن هذا لو كان في بيتك)<sup>(٥٥٩)</sup>، وعن محمد ابن واسع رحمه الله قال: (لقد أدركت رجالا كان الرجل يكون رأسه ورأس امرأته على وساد واحد، قد بل ما تحت خده من دموعه، لا تشعر به امرأته، ولقد أدركت رجالاً كان أحدهم يقوم في الصف فتسيل دموعه على خديه، لا يشعر به الذي إلى جنبه) (٥٠٠٠).

<sup>(</sup>٢٦١٨٠ / كنز العمال) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، قال الألباني (موضوع) (٣١٢٧ / ضعيف الجامع).

<sup>(</sup>السر أفضل من العلانية ، والعلانية أفضل لمن أراد الاقتداء به) (٥٢٨٣ / كنز العمال) من حديث ابن عمر رضي الله عنهما ، قال الألباني (ضعيف جدًّا) وقال : (رواه العقيلي في الضعفاء ، وابن الجوزي في العلل ، والديلمي ، عن بقية عن عبد الملك بن مهران عن عثمان بن زائدة ، وعثمان حديثه غير محفوظ ، وعبد الملك متروك ، وبقية مدلس وقد عنعن) (٢٤٠٦ / الضعيفة) بتصرف .

<sup>(</sup>٥٥٨) صحيح : (٢٩٦٥ / الزهد والرقائق / مسلم) من حديث سعد رضي الله عنه . وفي الباب حديث ضعيف :

<sup>(</sup>إن الله يحب من عباده الأخفياء الأتقياء الذين إذا حضروا لم يعرفوا ، وإذا غابوا لم يفقدوا، أولئك أثمة الهدى ومصابيح العلم) (سبق تخريجه).

<sup>(</sup>٥٥٩) (٢٠/ ١٦٦ الجامع لأحكام القرآن).

<sup>(</sup>٥٦٠) (١٣٥ / الرقة والبكاء).

وقال محمد بن القاسم رحمه الله: صحبت محمد بن أسلم أكثر من عشرين سنة لم أره يصلي حيث أراه ركعتين من التطوع إلا يوم الجمعة، وسمعته كذا وكذا مرة يحلف لو قدرت أن أتطوع حيث لا يراني ملكاي لفعلت خوفًا من الرياء، وكان يدخل بيتًا له ويغلق بابه ولم أدر ما يصنع حتى سمعت ابنًا له صغيرًا يحكي بكاءه، وكان إذا أراد أن يخرج غسل وجهه واكتحل فلا يرى عليه أثر البكاء، وكان يصل قومًا ويكسوهم ويقول للرسول انظر أن لا يعلموا من بعثه، ولا أعلم منذ صحبته وصل أحدًا بأقل من مائة درهم إلا أن لا يمكنه ذلك (٢١٥).

وكان محمد بن كعب القرظي رحمه الله: يقص ودموعه تجري على خديه، فإن سمع باكيًا زجره وقال: (ما هذا)، وكان ابن المبارك رحمه الله إذا رق فخاف أن يظهر ذلك منه قام وربها أخذ في حديث آخر، ونحب رجل عند الحسن البصري رحمه الله فقال له: (ليسألنك الله يوم القيامة ما أردت بهذا)، وقال لآخر: (إن كان لله فقد شهرت نفسك، وإن كان لغير الله هلكت)، وبكى رجل إلى جنبه يومًا فقال: (قد كان أحدهم يبكي إلى جنب صاحبه فها يعلم به)، وقال محمد بن واسع رحمه الله: (إن كان الرجل ليبكي عشرين سنة ومعه امرأته، ما تعلم به).

كل هذا، اللهم إلا في باب التعليم والتعلم، فإظهارهما مقدم، وقد علمنا من هذا الوجه فضل الصحابة والتابعين والأئمة الأربعة وابن قدامة والأوزاعي والشوكاني والصنعاني والنووي والطبري والقرطبي وابن منظور والهيثمي والذهبي وابن رجب وابن أبي الدنيا وابن دقيق وابن الجوزي وشيخ

<sup>(</sup>٥٦١) (١٢ / ٢٠٠: ٢٠١ سير الأعلام).

<sup>(</sup>٥٦٢) (١٣١: ١٣٦ / الرقة والبكاء).

الإسلام وتلميذيه ابن القيم وابن كثير والحافظ، وغيرهم كثير وكثير، لا حيلة في حصرهم، فرحمهم الله وطيب ثراهم وجزاهم عن الإسلام والمسلمين خيرًا.

قال ابن عبد السلام رحمه الله : (يستثنى من استحباب إخفاء العمل : من يظهره ليقتدى به، أو لينتفع به ككتابة العلم)(٥٦٥) .

<sup>(</sup>٥٦٣) (١١/ ٣٤٥ فتح الباري).

# فصل في : هل يبطل العمل المرائي به ؟

شرط قبول العمل أن يكون خالصًا لوجه الله عز وجل موافقًا لسنة نبيه صلى الله عليه وسلم، كما قال الفضيل بن عياض في قوله تعالى : ﴿ الَّذِي خَلَقَ المُوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ ('10)، قال : (أيكم أخلصه وأصوبه، قال إن العمل إذا كان خالصًا ولم وأصوبه، قيل : يا أبا علي ما أخلصه وأصوبه، قال إن العمل إذا كان خالصًا ولم يكن صوابًا لم يقبل، وإذا كان صوابًا ولم يكن خالصًا لم يقبل حتى يكون خالصًا صوابًا، فالخالص ما كان لله تعالى والصواب ما كان على السنة) ('10).

### وفي هذا الباب، يجب التفريق بين خمسة فروض:

(الأول) إذا كان العمل كله مراءى به فيبطل بلا خلاف بين أهل العلم، كما لو اعتاد ابن ضرب أبيه وأمه فلما كان أمام الناس ذهب يقبل أيديهما ليظهر برَّا، فأجره حابط، وإثمه ثابت، ولا شك في عقوقه لهما.

قال الحافظ ابن رجب رحمه الله: (وهذا الرياء المحض لا يكاد يصدر عن مؤمن في فرض الصلاة والصيام، وقد يصدر في الصدقة الواجبة أو الحج أو غيرهما من الأعمال الظاهرة أو التي يتعدى نفعها، فإن الإخلاص فيها عزيز وهذا العمل لا يشك مسلم أنه حابط، وأن صاحبه يستحق المقت من الله والعقوبة) (أن يكون في أصل

<sup>(</sup>١٢٥) (٢/ اللك).

<sup>(</sup>٥٦٥) (٣٠٥) فتح المجيد).

<sup>(</sup>٥٦٦) (٢٧: ٢٨ / جامع العلوم والحكم).

العبادة : أي ما قام يتعبد إلا للرياء فهذا عمله باطل مردود عليه) (١٥٠٠).

فهذا القسم من الأعمال مردود على صاحبه وقد يكون سببًا في هلاكه واستحقاقه العقوبة في الدنيا قبل الآخرة، والأدلة عليه كثيرة جدا سبق ذكرها تفصيلاً في باب: تحريم الرياء وذمه، وأغلبها صحيح وصريح في بطلان عمل المرائى، وخذلان صاحبه.

(الثاني) إن ابتدأ العمل لله ثم طرأ عليه الرياء، فإن كرهه وجاهده ودافعه صح عمله على نحو ما بينا سلفا .

قال الحافظ ابن رجب رحمه الله: (وأما إن كان أصل العمل لله ثم طرأت عليه نية الرياء، فإن كان خاطرًا ودفعه فلا يضره بغير خلاف) وكذا قال بمضمونه الشيخ ابن العثيمين رحمه الله (٥٦٠٠).

(الثالث) وهو عكس الأخير أن يبدأ العمل لغير الله تعالى، ثم يعرض له تغيير النية لله عز وجل، فالراجح أنه لا يحتسب له ما مضى من عمله، ويحتسب له من حين تغيير نيته لله عز وجل، اللهم إلا إذا كانت العبادة لا يصح آخرها إلا بصحة أولها وجبت الإعادة كالصلاة (٢٠٥).

(الرابع) أن يكمل العمل خالصًا لله تعالى، ثم يباهي به المرء بعد تمامه، قاصدًا الشهرة أو غيرها: وحقيقة أن هذا لا يعد رياءً بالمعنى الشرعي - وقد أشرنا إلى هذا سلفًا - وإن اندرج تحت أبواب أُخر، قد تلحق بالرياء كالسمعة، أو لا تلحق به كالعجب، وعلى هذا فورود الرياء بعد الفراغ من العمل لا

<sup>(</sup>٥٦٧) (٤٧/ القول المفيد).

<sup>(</sup>٥٦٨) (٣٠/ جامع العلوم والحكم) (٧٤/ القول المفيد).

<sup>(</sup>٥٦٩) (٢/ ٤٣٣ إعلام الموقعين).

يحبطه، وإن أصُيب صاحبه بسيئات، قد تطيح بثواب العبادة، فيخرج من ذلك لا له ولا عليه، والله أعلم .

قال العلامة ابن الجوزي رحمه الله: (لأنه قد تم على نعت من الإخلاص، فلا ينعطف ما طرأ عليه بعده لا سيما إذا لم يتكلف هو إظهاره، والتحدث به فأما إذا تحدث بعد فراغه وأظهره، فهذا مخوف) (٥٧٠٠).

(الخامس) إذا بدأ العمل خالصًا لوجه الله تعالى ثم طرأ عليه الرياء، كما لو اعتاد شخص قراءة جزء معين من كتاب الله عز وجل، وعندما شرع في القراءة ذات يوم دخل عليه داخل فزاد على الجزء الذي اعتاد قراءته جزءًا آخر ليظهر صلاحًا، ونحو ذلك لو اعتاد أن يتصدق بدينار كل يوم، فلما لازمه صاحب له تصدق بدينارين ليظهر جودًا: فالعلماء في هذا الفرض على أربعة أقوال:

الأول: يصح العمل ويجازى المرء بنيته الأولى، قال بذلك الإمام أحمد وابن جرير والحسن رحمهم الله، وجملة من أهل العلم (٧٠٠).

الثاني: يصح منه جزء العمل الذي لم يدخله الرياء، ويبطل الجزء الآخر الذي شابه الرياء، قال بذلك جملة من العلماء، واستندوا في ذلك لقول الله عز وجل: ﴿ وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ﴾ (٢٧٠).

والثالث: يبطل العمل إذا ابتدأ لله ثم طرأ عليه الرياء، فاستراحت له النفس وسكنت إليه، نص على ذلك أكثر أهل العلم (٣٧٠).

<sup>(</sup>٥٧٠) (١ / ١٠٧ الآداب الشرعية).

<sup>(</sup>٥٧١) (٣٠/ جامع العلوم والحكم).

<sup>(</sup>۱۸) (۱۸ / فاطر).

<sup>(</sup>٥٧٣) (٢٠/ محرمات استهان بها الناس).

قال العلامة ابن القيم رحمه الله: يجازى على نيته الأولى ما لم يفسخ العمل بإرادة جازمة لغير الله تعالى فيكون حكمه حكم قطع النية في أثناء العبادة وفسخها (٢٠٠٠).

وقال الحافظ ابن رجب رحمه الله : (ومن يروى عنه هذا المعنى : أن العمل إذا خالطه شيء من الرياء كان باطلاً، طائفة من السلف منهم : عبادة بن الصامت وأبو الدرداء والحسن وسعيد بن المسيب وغيرهم، ولا نعرف عن السلف في هذا خلافًا، وإن كان فيه عن بعض المتأخرين) (°۷۰).

وأصحاب هذا القول استدلوا بحديث النبي صلى الله عليه وسلم: «قَالَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرى تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ» (٢٠٠٠).

والرابع: أصحابه فرقوا بين نوعين من العمل:

النوع الأول: إذا كان العمل متصل الأركان: فيبطل كله ما دخله الرياء وما لم يدخله، كما لو اعتاد المرء أن يصلي نافلة معينة بقصار السور، فلما دخل عليه جمع من الناس صلى بطوال السور ليظهر طول صلاة، ففي هذا الفرض لا يمكن الفصل بين صلاته التي اعتادها ولم يدخلها في حد ذاتها الرياء وإطالته للقراءة والتي شابها الرياء، فعند أصحاب هذا الرأي عمله لا يصح.

النوع الثاني: إذا كان العمل غير متصل الأركان: فيصح الجزء منه الذي لم يدخله الرياء، ويبطل الآخر الذي شابه الرياء، وكل جزء بحسبه وعلى

<sup>(</sup>٤٧٥) (٢ / ٤٣٣ إعلام الموقعين).

<sup>(</sup>٥٧٥) (٢٩/ جامع العلوم والحكم).

<sup>(</sup>٥٧٦) سبق تخريجه .

قدر نية المرء فيه، ونحو ذلك لو اعتاد المرء أن يتصدق بدينار كل يوم، فلما كان أمام الناس تصدق بدينارين، فأما الدينار الذي اعتاد إخراجه بغير رياء فلا تثريب عليه، وأما الآخر والذي دفعه ليظهر كرمًا فلا اعتبار له.

ومن الذين فرقوا من المتقدمين العلامة ابن جرير رحمه الله فقال: (إن هذا الاختلاف إنها هو عمل يرتبط آخره بأوله كالصلاة والصيام والحج فأما ما لا ارتباط فيه كالقراءة والذكر وإنفاق المال ونشر العلم فإنه ينقطع بنية الرياء الطارئة عليه ويحتاج إلى تجديد نية) (٧٧٠).

ومن الذين فرقوا من المتأخرين الشيخ ابن العثيمين رحمه الله فقال : الحالة الأول : أن يكون آخر العبادة مبنيًّا على أولها، بحيث لا يصح أولها مع فساد آخرها : فهذه كلها فاسدة، وذلك مثل الصلاة، فالصلاة مثلاً لا يمكن أن يفسد آخرها ولا يفسد أولها، وحينئذ تبطل الصلاة كلها إذا طرأ الرياء في أثنائها ولم يدافعه .

الحالة الثانية: أن يكون أول العبادة منفصلاً عن آخرها بحيث يصح أولها دون آخرها، فها سبق الرياء فهو صحيح وما كان بعده فهو باطل) (٢٠٠٠).

مسألة : الرياء في الوضوء :

لو حدث الرياء في أثناء الوضوء، بمعنى أن يعمد المرء إلى إسباغ الوضوء، أو الزيادة في المسح والغسل على ثلاث، كي يستحسن الناس وضوءه، أو أن يجدد وضوءه لا لأجل التطهير، وإنها لأجل رؤية الناس.

فهل يبطل الوضوء كلية في الفروض المشار إليها، ويلزم المرء الإعادة، أم

<sup>(</sup>٥٧٧) (٣٠/ جامع العلوم والحكم) (٤٧٠/ تيسير العزيز الحميد).

<sup>(</sup>٥٧٨) (٧٤: ٥٧ / القول المفيد) بتصرف.

يبطل ما شابه الرياء فقط، ويصح ما لم يدخله الرياء ؟

وبعبارة أخرى : هل يلحق الوضوء بالصلاة (عمل متصل الأركان)، أم بالصدقة (عمل غير متصل الأركان) ؟

أجاب عن ذلك الشيخ ابن العثيمين رحمه الله، بما حاصله:

(يحتمل هذا وهذا، فيلحق بالصلاة، لأن الوضوء عبادة واحدة ينبني بعضها على بعض، ليس تطهير كل عضو عبادة مستقلة، ويلحق بالصدقة، لأننا إذا قلنا ببطلان ما حصل فيه الرياء، فأعاد تطهيره وحده لم يضر، لأن تكرار غسل العضو لا يبطل الوضوء، ولو كان عمدًا بخلاف الصلاة، والترتيب موجود في هذا وهذا، لكن الزيادة في الصلاة تبطلها، والزيادة في الوضوء لا تبطله، والرجوع مثلاً إلى الأعضاء الأولى لا يبطله أيضًا، وإن كان الرجوع في الحقيقة لا يعتبر وضوءًا، لأنه غير شرعي) (٢٠٥٠).

<sup>(</sup>٥٧٩) (٧٤: ٧٥/ القول المفيد) بتصرف.

# فصل في : الأسباب المعينة على ترك الرياء

عَنْ أَبِى ذَرِّ رضي الله عنه عَنِ النبي صلى الله عليه وسلم فِيهَا رَوَى عَنِ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَنَّهُ قَالَ : «يَا عبادي كُلَّكُمْ ضَالُّ إِلاَّ مَنْ هَدَيْتُهُ فَاسْتَهْدُونِي تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَنَّهُ قَالَ : «يَا عبادي كُلَّكُمْ ضَالُّ إِلاَّ مَنْ هَدَيْتُهُ فَاسْتَهْدُونِي أَهْدِكُمْ» (^^^)، ودخول السين على الهداية يفيد الطلب، فأمر الله عز وجل بطلب الهداية منه، فلا يكفي إرادتها وأن ينتظرها المرء تهوي عليه من السهاء وإنها لا بد من طلبها منه تعالى .

وهكذا أي فعل محمود لتحصيله أو عمل مذموم لتجنبه، لا بد من جمع أسباب التحصيل أو التجنب، كل بحسبه، ولا يكفي إرادة الفعل أو الترك في حد ذاتها، لذا كان لزامًا على كل من صنف في الآداب إيراد طرق تحصيلها وكل من صنف في المذام إيراد طرق علاجها:

ترجو النجاةَ ولم تَسلك مسالِكَها إن السفينةَ لا تجري على اليَبِس

وللرياء - كمرض - طرق للعلاج : عامة له ولغيره من المعاصي والذنوب كالدعاء والاطلاع على حياة الصحابة رضي الله عنهم والتابعين وسائر السلف الصالح رحمهم الله، وطرق علاج خاصة تتنزل على داء الرياء فتبرئ القلب منه بإذن الله، وهي التي فصلنا فيها :

#### أولا: معرفة الإخلاص:

وأول الأسباب المعينة على ترك الرياء، معرفة الإخلاص، فالمرء إن عرف حقيقة الإخلاص، علم الرياء حين يدخل إلى قلبه فيدفعه:

كيف الوصول إلى سعاد ودونها قلل الجبال ودونهن حتوف

<sup>(</sup>٥٨٠) صحيح : (٧٧٧ / البر والصلة والأدب/ مسلم) من حديث أبي ذر رضي الله عنه.

الرجل حافية ومالي مركب والكف صفر والطريق مخوف

قال العلامة ابن القيم رحمه الله: (لا يجتمع الإخلاص في القلب، ومحبة المدح والثناء والطمع فيها عند الناس، إلا كها يجتمع الماء والنار، والضب والحوت) (((°))، وقال أبو سليهان الداراني رحمه الله: (إذا أخلص العبد انقطعت عنه كثرة الوساوس والرياء) (((°))، وقال سهل بن عبد الله رحمه الله: (لا يعرف الرياء إلا مخلص ولا النفاق إلا مؤمن ولا الجهل إلا عالم ولا المعصية إلا مطيع) (((°)).

وهكذا دائمًا : إذا جهل المرء أركان الشيء لا يستطيع أن يفرق بينه وبين نقيضه .

قال العلامة ابن القيم رحمه الله: (الجهل بالطريق وآفاتها، والمقصود يوجب التعب الكثير مع الفائدة القليلة) (٥٨٤).

وفي الجهل قبل الموت موت لأهله وأجسامهم قبل القبور قبور وأرواحهم في وحشة من جسومهم فليس لهم حتى النشور نشور

وليُعلم أن معرفة الإخلاص ليست بالأمر الهين أو اليسير، وليت الأمر كذلك .

قال الله عز وجل : ﴿وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآمِونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآياتِنَا يُوقِنُونَ ﴾(°^°).

<sup>(</sup>۸۱) (۱۹۰/ الفوائد).

<sup>(</sup>٥٨٢) (٢ / ٩٦ مدارج السالكين).

<sup>(</sup>٥٨٣) (٩٦/ مختصر شعب الإيمان).

<sup>(</sup>١٤٥) (٢١٥/ الفوائد).

<sup>(</sup>٥٨٥) (٢٤/ السجدة).

قال أبو موسى رضي الله عنه: (نية المؤمن خير من عمله، وإن الله عز وجل ليعطي العبد على نيته ما لا يعطيه على عمله، وذلك أن النية لا رياء فيها والعمل يخالطه الرياء) (آ^°)، وقال يحيى بن أبي كثير رحمه الله: (تعلموا النية، فإنها أبلغ من العمل)، وقال ابن المبارك رحمه الله: (رُب عمل صغير تعظمه النية، ورُب عمل كبير تصغره النية) ( $^{(\wedge \circ)}$ ، وقال الثوري رحمه الله: (ما جاهدت نفسي على شيء ما جاهدتها على الإخلاص)، وقال يوسف بن الحسين رحمه الله: (أعز شيء في الدنيا الإخلاص، وكم أجتهد في إسقاط الرياء عن قلبي فكأنه ينبت على لون آخر) ( $^{(\wedge \circ)}$ ، وقال الغزالي رحمه الله: (لا يستطيع أحد أن يقمع الرياء إلا بمجاهدة شديدة ومكابدة لقوة الشهوات) ( $^{(\wedge \circ)}$ ، وقال الطيبي رحمه الله: (وهو – أي الرياء – من أضر غوائل النفس وبواطن مكائدها يبتلي به العلماء والعباد والمشمرون عن ساق الجد لسلوك طريق الآخرة) ( $^{(\wedge \circ)}$ .

وقال الشيخ ابن العثيمين رحمه الله : (فالإخلاص صعب جدًا، إلا أن الإنسان إذا كان متجهًا إلى الله اتجاهًا صادقًا سليمًا على صراط مستقيم، فإن الله يعينه عليه وييسره له) (٥٩١).

من هذا الباب:

<sup>(</sup>٥٨٦) (٧٢٧٠) كنز العمال).

<sup>(</sup>٥٨٧) (٥٨٧ كنز العمال).

<sup>(</sup>٥٨٨) (٢ / ٩٦ مدارج السالكين).

<sup>(</sup>٥٨٩) (٣/ ٢١٠ الإحباء).

<sup>(</sup>٥٩٠) (٤٧٢: ٤٧٢) تيسير العزيز الحميد).

<sup>(</sup>٥٩١) (٧٨/ القول المفيد).

كان قول النبي صلى الله عليه وسلم: «أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِى يَوْمَ القِيَامَةِ مَنْ قَالَ لاَ إِلهَ إِلاَّ الله ، خَالِصا مِنْ قَلْبِهِ أَوْ نَفْسِهِ» (''°)، وقوله: «أشهَدُ أن لاَ إلهَ إلاَّ الله وأنِّي رَسُول الله، لاَ يلقَى الله بِهَا عبدٌ، غيرَ شاكً فِيههَا، إلاَّ دَخَلَ الجُنَّة» ("'°)، وقوله: «منْ مَات لاَ يُشرِكُ بالله شيئًا دَخَل الجنَّة، ومن مَات يُشركُ بالله شيئًا دَخل الجنَّة، ومن مَات يُشركُ بالله شيئًا دَخل البنَّة، ومن مَات يُشركُ بالله شيئًا دَخل الجنَّة، ومن مَات يُشركُ بالله شيئًا دَخل النَّار» (''°)، وقوله صلى الله عليه وسلم لأبي هريرة رضي الله عنه : «اذهَب بَنْعلي هَاتينِ، فَمَن لَقِيتَ منْ وراءِ هذَا الحَائطِ يشهَدُ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَّ الله ، مُستيقنًا بَهَا قلبُه، فبشِّرهُ بالجنَّةِ» ('°').

ثانيا: التفكر في الجنة والنار:

من أهم الأسباب الباعثة على إخلاص العمل لله عز وجل وترك الرياء، استحضار مشهد يوم الحساب، يوم الجزاء يوم تشقق السهاء وتبدل الأرض غير الأرض وتكون الجبال كالعهن المنفوش، يوم يكون الناس كالفراش المبثوث يوم تدنو الشمس من الرءوس:

يوم القيامة لو علمت بهوله لفررت من أهل ومن أوطان يوم عظيم مستطير شره في الخلق منتشر عظيم الشان يوم تشققت الساء لهوله وتشيب منه مفارق الولدان يومها اصطف الناس أمام ربهم الملك العدل الحق ذي الجلال والجمال

<sup>(</sup>٥٩٢) صحيح: (٩٩ / العلم / البخاري) من حديث أبي هريرة رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٩٩٣) صحيح: ( ٢٧ / الإيهان / مسلم) من حديث أبي هريرة رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٩٤٥) صحيح: (٩٣/ الإيهان/ مسلم) من حديث أبي هريرة رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٥٩٥) صحيح: (٣١/ الإيمان/ مسلم) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

والكمال، الذي ما السموات والأرض مثقال حبة من خردل في عرشه، طوى السموات والأرض بيمينه، واصطفت الملائكة على أهبة الاستعداد، فاشر أبت الأعناق تنتظر الحساب فإذا الناس فريقان:

فريق بدا لهم من الله ما لم يكونوا يحتسبون، اسودت وجوههم ترهقهم ذلة كأنها أغشيت وجوههم قطع من الليل مظلمًا، فسيقوا على وجوههم عميًا وبكيًا وصما إلى جهنم زمرًا، الأغلال في أعناقهم إلى الأذقان - فهم مقمحون - والسلاسل منها يسحبون، حتى إذا جاءوها فتحت أبوابها، فإذا ألقوا منها مكانًا ضيقًا مقرنين دعوا هنالك عويلاً وثبورًا فأدخلوا داخرين، لباسهم مقامع من حديد، سرابيلهم من قطران، تغشى وجوههم النار، شرابهم ماء حميم قطع أمعاءهم، طعامهم من ضريع لا يسمن ولا يغني من الجوع، وشجرة الزقوم كالمهل تغلى في البطون، يصب من فوق رءوسهم الحميم، يصهر به ما في بطونهم والجلود، كلما نضجت جلودهم بدلوا جلودًا غيرها، والملائكة يضربون وجوههم وأدبارهم، فيصرخون : يا مالك ليقض علينا ربك قال إنكم ماكثون .. هل تجزون إلا ما كنتم تعملون، فينادوا أصحاب الجنة أن أفيضوا علينا من الماء أو مما رزقكم الله، فكبت وجوههم في النار، مأواهم فيها كلم خبت ازدادت سعيرًا وهم فيها كالحون، فلا يستطيعون ردها ولا هم ينصرون أولئك شر مكانًا وأضل سبيلاً.

وفريق ابيضت وجوههم لا يرهقها قتر ولا ذلة، نزع ما في صدورهم من غل، فتعرف في وجوههم نضرة النعيم، وأزلفت لهم الجنة، وعد الصدق الذي كانوا يوعدون، حتى إذا جاءتهم فتحت أبوابها، وقال لهم خزنتها طبتم فادخلوها أنتم وأزواجكم خالدين، لا خوف عليكم ولا أنتم تحزنون، فيها

أنهار من ماء غير آسن وأنهار من لبن لم يتغير طعمه وأنهار من خمر لذة للشاربين وأنهار من عسل مصفى، شرابهم من كأس كان مزاجها كافورًا، طعامهم من كل الثمرات، ولحم طير مما يشتهون، وفاكهة كثيرة مما يتخيرون، مساكنهم خيام وقصور لا يرى ظاهرها من باطنها تجري من تحتها الأنهار، متكئين على سررٍ مصفوفة، أزواجهم حور عين لم يطمثهن إنس قبلهم ولا جان، غلمانهم كأمثالِ اللؤلؤ المكنون، فهم في شغلٍ فاكهون، قولهم: الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله، ونودوا أن تلكم الجنة أورثتموها بها كنتم تعملون، فنادى أصحاب الجنة أصحاب النار أن قد وجدنا ما وعدنا ربنا حقًا فهل وجدتم ما وعدكم ربكم حقًا:

ولا خير في عيش امرئ لم يكن له من الله في دار القرار نصيب

فهل يستوي الفريقان، أصحاب النار وأصحاب الجنة؟ أصحاب الجنة هم الفائزون، فأحق القول قول ربي: ﴿فَمَنْ زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَأُدْخِلَ الجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ وَمَا الحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الغُرُورِ ﴾ (٢٥٠٠).

رضيت بذي الدنيا ككل مكاثرٍ ألم ترها تسقيه حتى إذا صبا ولا تعدلُ الدنيا جناح بعوضةٍ فلم يرض بالدنيا ثوابا لمؤمنٍ

ملح على الدنيا وكل مفاخـر فرت حلقه منها بشفرة جازر لدى الله أو معشار نعْبة طائر ولم يرض بالدنيا عقابا لكافر (٩٧٠)

<sup>(</sup>۱۸۵) (۱۸۵ / آل عمران).

<sup>(</sup>٥٩٧) لأبي العتاهية .

#### ثالثًا: إسرار العمل:

قال الله عز وجل: ﴿إِنْ تُبْدُوا الصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا هِيَ وَإِنْ ثُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الفُقَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَيُكَفِّرُ عَنْكُمْ مِنْ سَيِّنَاتِكُمْ وَالله بِهَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ (٩٠٥)، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الجَاهرُ بالقُرآنِ كالجَاهرِ بالصَّدقة والمسرُّ بالقُرآنِ كالمسرِّ بالصَّدقة» (٩٠٥)، قال الإمام الترمذي رحمه الله: ومعنى هذا الحديث أن الذي يسر بقراءة القرآن أفضل من الذي يجهر بقراءة القرآن لأن صدقة العلانية والمعنى عند أهل العلم لكي يأمن الرجل من العجب لأن الذي يسر العمل لا يخاف عليه العجب ما يخاف عليه من علانيته (١٠٠٠).

وعن علي رضي الله عنه قوله: (طوبى لعبد نومة، عرفه الناس ولم يعرفه الناس وعرفه الله منه برضوان أولئك مصابيح الهدى تجلى عنهم كل فتنة مظلمة) (۱۰۱):

تواريت من دهري بظل جناحه فعيني ترى دهري وليس يراني ولو تسأل الأيام ما اسمى وأين مكاني لما درت وما عرفن مكاني

وقال ابن مسعود رضي الله عنه : (كونوا جدد القلوب، خلقان الثياب، مصابيح الظلام، تَخفَون على الأرض، وتُعرفُون في أهل السهاء)(٢٠٢).

<sup>(</sup>۹۸٥) (۲۷۱/ البقرة).

<sup>(</sup>٥٩٩) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>۲۰۰) (۵ / ۱۸۱ سنن الترمذي).

<sup>(</sup>٦٠١) سبق تخريجة .

وقوله (لعبد نومة): قيل: الخامل الذكر الذي لا يؤبه له، وقيل: الغامض في الناس الذي لا يعرف الشر وأهله (٥/ ١٣١ النهاية).

<sup>(</sup>۲۰۲) (۲۰۲/ الدارمي) (۱۷۹/ العزلة).

وأنشد إبراهيم بن أدهم رحمه الله:

هجرت الخلق طرَّا في هواكا وأيتمت العيال لكي أراكا فلو قطعتني في الحب إربا لما حن الفؤاد إلى سواكا

لذا فإنه ينبغي على العبد إذا فرغ من عمله الصالح أن يستودعه خزانة الأسرار، ويضع عليه قفل الإخلاص، فإنه لا يأمن الشيطان على عمله لعله سطا عليه، فأخرجه من ديوان السر إلى ديوان العلن، ولعله زاد في الكيد للعبد حتى أخرجه من ديوان العلن إلى ديوان الرياء، فيسجل العمل في السيئات وقد ظن العبد أنه في الحسنات سجل (٦٠٠٠)، وفي الباب عن أبي الدرداء عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إنَّ الاتِقاءَ على العمل أشدُّ من العمل وإنَّ الرجل ليعمل العمل المعمل فيكتب له عمل صالح معمولٌ به في السرِّ يضعفُ أجره سبعين ضعفًا فلا يزالُ به الشَّيطانُ حتَّى يذكُره للنَّاسِ ويعلنه فيكتب علانية ويمتى تضعيفُ أجره ويمتى تضعيفُ أجره كلّه ثمَّ لا يزالُ به الشَّيطانُ حتَّى يذكره للنَّاس الثَّانية ويكتب رياء فاتَّقى الله امرؤ ويحدَ عليه فيمتى من العلانية ويكتب رياء فاتَّقى الله امرؤ

<sup>(</sup>۲۰۳) (۲۰۳/ صفقات رابحة)

وفي الباب حديث ضعيف :

<sup>(</sup>لو أن أحدكم يعمل في صخرة صماء ليس لها باب ولا كوة لخرج عمله للناس كائناً ما كان) (٣/ ٢٨ أحمد في المسند) (٤/ ٢٥٠ المستدرك) كلاهما من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه مرفوعاً، وفي مسند أبي يعلى (٢/ ٥٢٢) من حديث أبي سعيد رضي الله عنه معلقا، وفي صحيح ابن حبان (٨٧٨٥) مطولا من حديث أبي سعيد رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (من تواضع لله درجة يرفعه الله درجة حتى يجعله في أعلى عليين ومن يتكبر على الله درجة يضعه الله درجة حتى يجعله في أسفل السافلين ولو أن أحدكم يعمل في صخرة صهاء ليس عليه باب ولا كوة لخرج ما غيبه للناس كائناً ما كان). قال الحاكم: (صحيح الإسناد ولم يخرجاه) (٤/ ٢٥٠ المستدرك)، وضعفه الألباني قال الحاكم: (صحيح الإسناد ولم يخرجاه) (٤/ ٢٥٠ المستدرك)، وضعفه الألباني

صانَ دينَه» (۲۰۰۱).

ولما كان إسرار الطاعات من أصعب الأعمال كان جزاؤه دومًا أعلى الدرجات: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إنَّ الله يحبُّ العبدَ التقيَّ الغنيَّ الخفيَّ» ("'')، وقال أيضًا: "إنَّ صدقةَ السرِّ تطفئ غضبَ الربِّ» ("'')، وفي حديث السبعة الذين يظلهم الله بظله يوم القيامة شاهد أيضًا، قال صلى الله عليه وسلم: "سَبْعَةٌ يُظِلُّهُمُ الله في ظِلِّهِ يَوْمَ لاَ ظِلَّ إِلاَّ ظِلَّهُ الإِمَامُ العَادِلُ، وَشَابُ نَشَأَ في عِبَادَةِ رَبِّهِ، وَرَجُلٌ قَلْبُهُ مُعَلَّقٌ في المسَاجِدِ، وَرَجُلاَنِ ثَعَابًا في الله اجْتَمَعَا عَلَيْهِ وَتَفَرَّقَا عَلَيْهِ، وَرَجُلٌ طَلَبَتْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ فَقَالَ إِنِي أَخَافُ الله، وَرَجُلٌ وَشَابُ الله وَرَجُلٌ تَعَلَمُ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ، وَرَجُلٌ ذَكَرَ الله خَالِيا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ» ("'').

وفي الباب حديث ضعيف:

(يكون في آخر الزمان أقوام إخوان العلانية أعداء السريرة) فقيل: يا رسول الله وكيف يكون ذلك ؟ قال: (ذلك برغبة بعضهم إلى بعض ورهبة بعضهم من بعض): (٥/ ٢٣٥ أحمد في المسند) (١/ ١٣٨ الطبراني في الأوسط) (٢/ ٣٤١ الشاميين) جميعهم من حديث معاذ رضى الله عنه ، ضعفه الألباني (٥٣٣٠/ المشكاة).

(٦٠٥) سبق تخريجه .

وفي الباب حديث ضعيف:

(إن الله يحب من عباده الأخفياء الأتقياء الذين إذا حضروا لم يعرفوا ، وإذا غابوا لم يفقدوا، أولئك أئمة الهدى ومصابيح العلم) (سبق تخريجه) .

(٦٠٦) سبق تخريجه .

(٦٠٧) سبق تخريجه .

وفي الباب جملة من الأحاديث الضعيفة:

(فضل صلاة الليل على صلاة النهار كفضل صدقة السر على صدقة العلانية) سبق تخريجه (دعوة في السر تعدل سبعين دعوة في العلانية) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>۲۰٤) سبق تخريجه .

فهذه هي الصدقة التي تنفع صاحبها وتكسبه ظلاً ممدوداً يوم القيامة، وهذا هو البكاء الذي ينفع صاحبه، الذي يكون إذا خلا المرء بنفسه وبذنوبها فندم وتأسف، وقد كان السلف رحمهم الله يخفون دموعهم وينكرونها، فكان محمد بن كعب القرظي رحمه الله: يقص ودموعه تجري على خديه، فإن سمع باكيًا زجره وقال: (ما هذا؟)، وكان ابن المبارك رحمه الله إذا رق فخاف أن يظهر ذلك منه قام وربها أخذ في حديث آخر، ونَحَبَ رجل عند الحسن البصري رحمه الله فقال له: (ليسألنك الله يوم القيامة ما أردت بهذا)، وقال لآخر: (إن كان لله فقد شهرت نفسك، وإن كان لغير الله هلكت)، وبكى رجل إلى جنبه يومًا فقال: (قد كان أحدهم يبكي إلى جنب صاحبه فها يعلم رجم الله : (إن كان الرجل ليبكي عشرين سنة ومعه امرأته، ما تعلم به)، وقال عمد بن واسع رحمه الله : (إن كان الرجل ليبكي عشرين سنة ومعه امرأته، ما تعلم به).

بكى الباكون للرحمن ليلاً وباتوا ليلهم لا يسأمون بقاع الأرض من شوق إليهم تحِن متى عليها يسجدون

قال محمد بن القاسم رحمه الله: صحبت محمد بن أسلم أكثر من عشرين سنة لم أره يصلي حيث أراه ركعتين من التطوع إلا يوم الجمعة، وسمعته كذا وكذا مرة يحلف لو قدرت أن أتطوع حيث لا يراني ملكاي لفعلت خوفًا من الرياء، وكان يدخل بيتًا له ويغلق بابه ولم أدر ما يصنع حتى سمعت ابنًا له

وفي رواية (ركعتان بسواك أفضل من سبعين ركعة بغير سواك ، ودعوة في السر أفضل من سبعين دعوة في العلانية ، وصدقة في السر أفضل من سبعين صدقة في العلانية) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>السر أفضل من العلانية ، والعلانية أفضل لمن أراد الاقتداء به) سبق تخريجه . (۲۰۸) (۱۳۱ : ۱۳۲ / الرقة والبكاء) .

صغيرًا يحكي بكاءه، وكان إذا أراد أن يخرج غسل وجهه واكتحل فلا يرى عليه أثر البكاء، وكان يصل قومًا ويكسوهم ويقول للرسول: انظر أن لا يعلموا من بعثه، ولا أعلم منذ صحبته وصل أحدًا بأقل من مائة درهم إلا أن لا يمكنه ذلك (٢٠٩٠).

قال الإمام ابن الجوزي رحمه الله: (أعظم المعاقبة ألا يحس المعاقب بالعقوبة، وإني تدبرت أحوال أكثر العلماء والمتزهدين فرأيتهم في عقوبات لا يحسون بها فالعالم منهم يغضب إن رد عليه خطؤه، والواعظ متصنع بوعظه، والمتزهد منافق أو مراء فأول عقوباتهم إعراضهم عن الحق شغلاً بالخلق، ومن خفي عقوباتهم سلب حلاوة المناجاة ولذة التعبد، إلا رجال مؤمنون ونساء مؤمنات يحفظ الله بهم الأرض، بواطنهم كظواهرهم بل أجلى، وسرائرهم كعلانيتهم بل أحلى، وهممهم عند الثريا بل أعلى، إن عرفوا تنكروا، وإن رأيت لهم كرامة أنكروا، فالناس في غفلاتهم وهم في قطع فلاتهم، تحبهم بقاع الأرض وتفرح بهم ملاك الساء نسأل الله عز وجل التوفيق لاتباعهم وأن يجعلنا من أتباعهم) (۱۱۰).

أما حديث أبي هريرة قال: قلت: يا رسول الله بينا أنا في بيتي في مصلاي إذ دخل علي رجل فأعجبني الحال التي رآني عليها فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «رجمك الله يَا أبًا هريرةَ لكَ أَجْران أجرُ السرِّ وأجرُ العلانِية» فمردود عليه من وجوه:

<sup>(</sup>۲۰۹) (۱۲ / ۲۰۰: ۲۰۱ سير الأعلام).

<sup>(</sup>٦١٠) (١٤) صيد الخاطر).

أولها (ضعف الحديث) (٢١١٠)، ووجوه أخر في تأويل الحديث على فرض صحته، سبق أن بيناها في مسألة إذا سر الإنسان بطاعته، هل يعد مرائياً.

## وإسرار الأعمال:

أول العلامات الدالة على الإخلاص: سئل الحسن البصري رحمه الله عن الإخلاص والرياء فقال: (من الإخلاص أن تحب أن تكتم حسناتك، ولا تحب أن تكتم سيئاتك، فإن أظهر الله عليك حسناتك تقول هذا من فضلك وإحسانك، وليس هذا من فضلي ولا من صنيعي، وأما الرياء فطلب حظ النفس من عملها في الدنيا)، قيل له: كيف يكون هذا؟ قال: (من طلب بعمل بينه وبين الله تعالى سوى وجه الله تعالى والدار الآخرة، فهو رياء)(١١٢).

وقد قدمنا، أن إسرار الأعمال، ليس له نصيب في باب التعليم والتعلم، حيث لا يمكن بأي حال من الأحوال الجمع بينها، قال ابن عبدالسلام رحمه الله: (يستثنى من استحباب إخفاء العمل: من يظهره ليقتدى به، أو لينتفع به ككتابة العلم) (١١٣).

## رابعًا : إتقان العمل في العلانية كإتقانه في السريرة :

من أهم السبل لعلاج الرياء: إتقان العمل في العلانية كالسر فاحتمال دخول الرياء إلى قلب المعلن أقوى من احتمال دخوله قلب المسر حيث لا يبصره إلا الله عز وجل، لذلك قلما أتقن المرء العمل في العلانية كالسريرة، لذا

<sup>(</sup>٦١١) وقد بينا وجه الضعف عند تخريج الحديث في الحاشية في فصل إذا سر الإنسان بطاعته ، هل يعد مرائيًا .

<sup>(</sup>٦١٢) (١١/ ٦١ الجامع لأحكام القرآن).

<sup>(</sup>٦١٣) (١١/ ٣٤٥ فتح الباري).

كان الأخير أحب إليه عز وجل منه في العلانية .

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: (إن من موجبات الله ثلاثًا إذا رأى حقَّا من حقوق الله لم يؤخره إلى أيام لا يدركها، وأن يعمل العمل الصالح العلانية على قوام من عمله في السريرة، وهو يجمع مع ما يعمل صلاح ما يؤمل قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «فهكذا ولي الله» وعقد بيده) (١١٤).

وفي الأثر: (من أصلح سريرته أصلح الله علانيته، ومن أصلح ما بينه وبين الله عز وجل، أصلح الله ما بينه وبين الناس)، قال سفيان بن عيينة رحمه الله: كان العلماء فيها مضى يكتب بعضهم إلى بعض بهؤلاء الكلمات (١١٥٠).

<sup>(</sup>٦١٤) ضعيف : (٩٨ / الزهد لابن المبارك) موقوفًا على عبد الله بن مسعود رضي الله عنه ، و في سنده أبو جناب الكلبي (واسمه يحيى بن أبي حية ، عن أبي المحجل ، والأول ضعيف ومدلس (١١ / ١٧٧ التهذيب) ، والثاني مجهول (١ / ٧٦ الإصابة) .

وفي المعجم الأوسط للطبراني (٦ / ١٨٤) من حديث جابر رضي الله عنه مرفوعًا إلى النبي صلى الله عليه وسلم ، وفي سنده عمر بن يحيى الأيلي عن حكيم بن حزام عن أبي جناب ، والأول ضعيف (٤ / ٣٣٨ لسان الميزان) والثاني متروك (٢ / ٣٤٢ لسان الميزان) والثالث سبق بيان حاله .

وفي الباب حديث ضعيف:

<sup>(</sup>إن العبد إذا صلى في العلانية فأحسن وصلى في السر فأحسن قال الله عز وجل: هذا عبدي حقًا) (٤٢٠٠ / الزهد / ابن ماجه) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه ، ضعفه البوصيري في زوائد ابن ماجه ، وضعفه الألباني (١٤٩٨ / ضعيف الجامع) ، وفي إسناده بقية بن الوليد وهو مدلس ، وقد عنعن .

وأيضًا من الضعيف:

<sup>(</sup>تمام البر أن تعمل في السر عمل العلانية) ، (٢٢ / ٣١٨ الطبراني في الكبير) من حديث أبي عامر السكوني ، ضعفه الألباني (٣٤١٣ / الضعيفة) .

<sup>(</sup>٦١٥) (١ / ١٠٩ الآداب الشرعية).

### خامسًا: ألا ترى لنفسك حقًّا، ولا تعرف لها فضلاً:

فعلى المرء أن يعلم أن أعماله الصالحة التي قام ويقوم وسيقوم بها، مردها إلى الله عز وجل، بتوفيقه ومنّه، حيث أراد به عز وجل خيرًا، وإلا كان يمكن أن يكون أحد العاصين الضالين الذين في الفتنة سقطوا، فليحمد الله على هذا، وليعلم أن شكره يحتاج إلى شكر، وشكره يحتاج إلى شكر، فأنى يؤدي الشكر.

### وتأمل آيات الله عز وجل:

<sup>(</sup>۲۱۲) (۷۳/ آل عمران).

<sup>(</sup>۲۱۷) (۷۱ / الأنعام).

<sup>(</sup>۲۱۸) (۳۲) النحل).

<sup>(</sup>۱۹۶) (۸۸/ الأنعام).

<sup>(</sup>۲۲۰) (۵۰) طه).

<sup>(</sup>۲۲۱) (٥/ البقرة).

<sup>(</sup>۲۲۲) (۹۰/ الأنعام).

﴿نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ نَبَأَهُمْ بِالحَقِّ إِنَّهُمْ فِتْيَةٌ آمَنُوا بِرَبِّهِمْ وَزِدْنَاهُمْ هُدى ﴿ آثَاهُمْ ﴿ وَلَيْنَ الْمَتَدَوْا زَادَهُمْ هُدى وَآتَاهُمْ ﴿ وَلَلَّذِينَ الْمَتَدَوْا زَادَهُمْ هُدى وَآتَاهُمْ وَيَزِيدُ اللهِ الَّذِينَ الْمُتَدَوْا زَادَهُمْ هُدى وَآتَاهُمْ وَيَزِيدُ اللهِ اللَّذِينَ الْمُتَدَوْا زَادَهُمْ هُدى وَآتَاهُمْ وَيَوْاهُمْ ﴾ (٢٢١) .

فكل الآيات نسبت الهدى إلى الله تعالى، وأخبرت بأنه هو الذي يملك زيادته وحرمانه، فأين عمل المرء وفضله، ومن أعانه على هذا العمل، ومن منحه هذا الفضل.

قال ابن عقيل رحمه الله: (إن العجب يدخل من إثبات نفسك في العمل ونسيان ألطاف الحق، ومن إغفال نعمه التي لا تحصى وإلا فلو لحظ العبد اتصال النعم لاستقل عمله وإن كثر، ويدخل من الجهل بالمطاع فلو عرف العبد من يطيع ولمن يخدم ويدخل أيضًا من طرق الجهالة بكثرة الخلل والعلل التي ينبغي أن يكون معها على غاية الخجل، والخوف من أن يقع الطرد والرد، ويدخل أيضًا من النظر إلى الخلق بعين الاستقلال وإدمان النظر إلى العصاة المتشردين، ولو أنه نظر إلى العمال لله عز وجل لاستقل نفسه) (۱۲۷۰، وروى الأوزاعي رحمه الله، عن ابن أبي لبابة رحمه الله قال: (أقرب الناس إلى الرياء آمنهم منه) (۱۲۸۰).

وقد قدمنا أن إسرار الأعمال أول العلامات الدالة على الإخلاص.

<sup>(</sup>٦٢٣) (٣٠/ الأعراف).

<sup>(</sup>۲۲٤) (۱۳ / الكهف).

<sup>(</sup>۲۲۵) (۲۷/ مریم).

<sup>(</sup>۲۲٦) (۱۷ / محمد).

<sup>(</sup>٦٢٧) (١ / ١٠٨ الآداب الشرعية) بتصرف.

<sup>(</sup>٦٢٨) (١ / ٤٨٥ نزهة الفضلاء).

أما ثاني هذي العلامات، فهو الباب الذي نحن فيه: ألا ترى لنفسك حقًا، ولا تعرف لها فضلاً ؛ سئل الحسن البصري رحمه الله عن الإخلاص والرياء فقال: (من الإخلاص أن تحب أن تكتم حسناتك، ولا تحب أن تكتم سيئاتك، فإن أظهر الله عليك حسناتك تقول هذا من فضلك وإحسانك، وليس هذا من فضلي ولا من صنيعي، وأما الرياء فطلب حظ النفس من عملها في الدنيا)، قيل له: كيف يكون هذا؟ قال: (من طلب بعمل بينه وبين الله تعالى سوى وجه الله تعالى والدار الآخرة، فهو رياء) (١٢١٠).

## سادسًا: عدم الاغترار بإعجاب الخلق وثنائهم:

فالخلق لا يعلمون من المرء إلا ظاهره، أما قبيح فعله ودميم عمله فنفسه أعلم به :

يا جاهلاً غره إفراط مادحه لا يغلبن جهل من أطراك علمك بك أثنى وقال بلا علم أحاط به وأنت أعلم بالمحصول من ريبك

قال ابن عقيل رحمه الله: (أنت لو علمت أن إكرام الخلق لك رياء سقطت من عينك) (١٣٠٠، وقال ابن المقفع: (قابل المدح، كهادح نفسه)، وقال بعض الحكهاء: (من رضي أن يمدح بها ليس فيه، فقد أمكن الساخر منه)، لذا فيروى أن الصديق رضي الله عنه كان إذا مُدح قال: (اللهم أنت أعلم بي من نفسي، وأنا أعلم بنفسي منهم، اللهم اجعلني خيرًا مما يحسبون، واغفر لي ما لا يعلمون، ولا تؤاخذني بها يقولون) (١٣١٠).

<sup>(</sup>٦٢٩)) ١١ / ٦١ الجامع لأحكام القرآن)

<sup>(</sup>٦٣٠) (١ / ١٠٩ الآداب الشرعية)

<sup>(</sup>٦٣١) (٢٩٢ : ٢٩٣ / أدب الدنيا والدين)

اعمل لنفسك صالحا لا تحتفل بظهور قيل في الأنام وقال وحُكى أن قومًا مشوا خلف على رضي الله عنه فقال: (أبعدوا عني خفق نعالكم، فإنها مفسدة لقلوب الرجال)، ومشى غيرهم خلف ابن مسعود رضي الله عنه فقال: (ارجعوا، فإنها زلةٌ للتابع، فتنةٌ للمتبوع) (١٣٢).

ولله در شيخ الإسلام محمد بن أسلم رحمه الله، حين قال:

قد كان يُبري مثله فيها مضَى جلبَ الدواءَ وباعهُ ومن اشترى

إن الطبيبَ بطبهِ ودوائهِ لا يستطيعُ دفاعَ مقدُورِ أتَى ما للطبيب يموتُ بالداءِ الذي هلكَ المُدَاوِي والمُدَاوَى والذي

سابعا: دفع خواطر الرياء:

وخواطره ثلاثة:

قال الغزالي رحمه الله: (وهي ثلاثة: العلم باطلاع الخلق ورجاء إطلاعهم، ثم هيجان الرغبة من النفس في حمدهم، وحصول المنزلة عندهم، ويعقب ذلك هيجان الرغبة في قبول النفس له، والركون إليه وعقد الضمير على تحقيقه .

والخاطر الأول: يسمى معرفة، والثاني: رغبة وشهوة، والثالث: هو العزم.

وكمال القوة في دفع الخاطر الأول قبل أن يعقبه الثاني، فإذا خطر له معرفة اطلاع الخلق أو رجاء إطلاعهم دفع ذلك بأن قال : ما لي وللخلق علموا أو لم يعلموا، والله عالم بحالي فأي فائدة في علم غيره؟ فإن هاجت

<sup>(</sup>٦٣٢) (٢٩٢ / أدب الدنيا والدين).

الرغبة إلى لذة الحمد فعليه أن يذكر تعرض المرائي للمقت عند الله يوم القيامة وخيبته إلى أعاله، وعندئذ تثور عنده كراهة للرياء تقابل تلك الشهوة إذ يتفكر في تعرضه لمقت الله وعقابه الأليم، الشهوة تدعوه إلى القبول، والكراهة تدعوه إلى الإباء، والنفس تطاوع أقواهما ويتضح من ذلك أنه لابد في رد الرياء الذي خطر أثناء العبادة من المعرفة والكراهة والإباء) (٦٣٣).

وليعلم أن دفع خواطر الرياء يحتاج إلى مجاهدة شديدة، قال الثوري رحمه الله: (ما جاهدت نفسي على شيء ما جاهدتها على الإخلاص)، وقال الغزالي رحمه الله: (لا يستطيع أحد أن يقمع الرياء إلا بمجاهدة شديدة ومكابدة لقوة الشهوات) (١٣٠١)، وقال بعض السلف: (تخليص النية من فسادها أشد على العاملين من طول الاجتهاد)، وقال أحدهم لنافع بن حبيب رحمه الله: ألا تشهد الجنازة؟ قال: (كما أنت حتى أنوي)، قال: ففكر هنيهة ثم قال: (امض) (١٣٥٠).

#### ثامنًا: العزلة إن كان لا بد منها:

قدمنا أن مخالطة الناس من أهم أسباب الرياء وبواعثه لأنه يرغب دائمًا أن يريهم أنه متصف بالخير والصلاح على خلاف ما هو عليه، قال إبراهيم ابن الأشعث رحمه الله: سمعت الفضيل يقول في مرضه: (من استوحش من الوحدة واستأنس بالناس لم يسلم من الرياء) (١٣٦٠)، وقالوا قديمًا: (من عاشر الناس داراهم، ومن داراهم راياهم).

<sup>(</sup>٦٣٣) (٣١٠ / ٣١٠ الإحياء) بتصرف.

<sup>(</sup>٢٣٤) (٣/ ١١٠ الإحياء).

<sup>(</sup>٦٣٥) (٢٢ / جامع العلوم والحكم).

<sup>(</sup>٦٣٦) (٨/ ٤٣٦ سير الأعلام).

وقال ابن مُحيريز رحمه الله: (إن استطعتَ أن تَعرف ولا تُعرف، وتَسأل ولا تُسأل، وتمشى ولا يُمشى إليك، فافعل) (١٣٧٠).

لذلك كانت العزلة من أهم سبل العلاج، وإن كانت آخرها، غير أن هذا السبيل مقيد بقيدين :

(الأول): أن يكون المرء قد تداوى بكل الطرق سالفة البيان، ولم تجد ثمة طريقة في دفع الرياء.

(الثاني): أن يعلم المرء من نفسه أن مخالطة الناس: تزيد هذا المرض الخسث عنده.

فعند ذاك فلا منجى ولا ملجاً بعد دعاء الله تعالى بإزالة الكرب، من العزلة عن الناس لفترة ما .

<sup>(</sup>٦٣٧) (٣/ ١٦٦ العقد الفريد).

# فصل في: الرياء وأثره السيئ على الأمة

لما فُتحت قبرص وفرق بين أهلها فبكى بعضهم بعضًا، قال جبير بن نفير رحمه الله: رأيت أبا الدرداء جالسا وحده يبكي، فقلت: يا أبا الدرداء: ما يبكيك في يوم أعزَّ الله فيه الإسلام وأهله، فقال: (ويحك يا جبير ما أهون الخلق على الله عز وجل إذا أضاعوا أمره، بينها هي أمةٌ قاهرةٌ ظاهرة لهم الملك، تركوا أمر الله فصاروا إلى ما ترى) (٦٢٨).

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أنه قال: (كيف أنتم إذا لبستكم فتنة يهرم فيها الكبير ويربو فيها الصغير ويتخذها الناس سنة إذا ترك منها شيء قيل تركت السنة) قالوا: ومتى ذاك ؟ قال: (إذا ذهبت علماؤكم وكثرت قراؤكم وقلَّت أمناؤكم والتمست الدنيا بعمل الآخرة وتفقه لغير الدين) (٢٣٩).

فأما ما روي عن ابن مسعود رضي الله عنه، فيصور حال الأمة الإسلامية الآن، إذ هي أمةٌ ضعيفة قلَّ علماؤها وأمناؤها، وكثر أمراؤها وقراؤها فكثرت الفتن وادلهمت الخطوب.

<sup>(</sup>٦٣٨) (١٧٦ / الزهد للإمام أحمد) (٢ / العقوبات لابن أبي الدنيا) : وجبير بن النفير : ثقة جليل مخضرم .

<sup>(</sup>٦٣٩) صححه الألباني وقال (صحيح لغيره موقوفًا) (١١١ / صحيح الترغيب) ، وقال في موضع آخر: (صح عن ابن مسعود موقوفًا وهو مرفوع إلى النبي صلى الله عليه وسلم حكمًا) (٣ / قيام رمضان) ، وقال: (لأنه من أمور الغيب التي لا تدرك بالرأي ولاسيها وقد وقع كل ما فيه من التنبؤات) (١٦ / تحريم آلات الطرب) : (٤ / ١٥ المستدرك) (١ / ١٤ الدارمي) (٧ / ٢٥٢ عبد الرزاق) (٣١٤٣ / كنز العمال) (١ / ٣٧ الجامع لأحكام القرآن) (١ / ١٨٨ جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر).

وأما أثر أبي الدرداء رضي الله عنه، فينبئ بمآل أمة كهذه، إذ هي على النحو السالف ضيعت أمر الله عز وجل ولا شك، فحق فيها قوله تعالى : ﴿ وَإِنْ تَتَوَلَّوْا يَسْتَبْدِلْ قَوْما غَيْرَكُمْ ثُمَّ لا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ ﴾ (١٤٠٠) .

ولله در إبراهيم بن أدهم رحمه الله حين قال:

نرقع دُنيانا بتمزيقِ ديننا فلا دِينُنا يبقى ولا ما نُرقعُ وقول ابن مسعود رضي الله عنه: (والتمست الدنيا بعمل الآخرة، وتفقه لغير الدين) يبين وجه الربط بين الرياء وحال الأمة ومآلها، إذ الرياء في حقيقته ما هو إلا التهاس الدنيا بعمل الآخرة.

وقد وضح العلامة الذهبي رحمه الله هذه العلاقة بين الرياء والعجب والاختيال وحب الرئاسة، ومآل الأمة، وأشار إلى نهاية أمة كثرت فيها هذه الأمراض، فقال: (فكم من رجل نطق بالحق وأمر بالمعروف فيسلط الله عليه من يؤذيه لسوء قصده وحبه للرئاسة الدينية فهذا داء خفي سار في نفوس الفقهاء، كها أنه داء سار في نفوس المنفقين من الأغنياء وأرباب الوقوف والترب المزخرفة وهو داء خفي يسري في نفوس الجند والأمراء والمجاهدين فتراهم يلتقون العدو ويصطدم الجمعان وفي نفوس المجاهدين مخبآت وكهائن من الاختيال، وإظهار الشجاعة ليقال، والعجب، ولبس القراقل المذهبة والخوذ المزخرفة والعدد المحلاة على نفوس متكبرة وفرسان متجبرة وينضاف إلى ذلك إخلال بالصلاة وظلم للرعية وشرب للمسكر فأني ينصرون وكيف لا يخذلون اللهم فانصر دينك ووفق عبادك فمن طلب العلم للعمل كسره العلم وبكي على نفسه، ومن طلب العلم للمدارس والإفتاء والفخر والرياء

<sup>(</sup>۲٤٠) (۲٤٠) محمد).

تحامق واختال وازدري بالناس وأهلكه العجب ومقتته الأنفس)(١٤١).

وهكذا تفشى التهاس الدنيا بعمل الآخرة (الرياء) في المجتمع، يجعل منظره ومظهره جميلاً بديعًا، لكنه ضعيفًا مصمتًا من الداخل، كالرجل السمين الضخم الذي يؤتى به يوم القيامة فيوضع في الميزان، فلا يزن عند الله جناح بعوضة، لحبوط أعهاله وردها عليه، أو المفلس الذي قال عنه النبي صلى الله عليه وسلم: «إِنَّ المفْلِسَ مِنْ أُمَّتِي يَأْتِي يَوْمَ القِيَامَةِ بِصَلاَةٍ وَصِيَامٍ وَزَكَاةٍ وَيَأْتِي عَلْمَ قَدْ شَتَمَ هَذَا وَقَذَفَ هَذَا وأكل مَالَ هَذَا وَسَفَكَ دَمَ هَذَا وَضَرَبَ هَذَا فَيُعْطَى هَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ وَهِ أَنِ فَنِيتُ حَسَنَاتُهُ قَبْلَ أَنْ يُقْضَى مَا عَلَيْهِ أُخِذَ مِنْ خَطَايَاهُمْ فَطُرِحَتْ عَلَيْهِ ثُمَّ طُرِحَ فِي النَّارِ» (١٤٠٠).

فهكذا الجسد الخلاب، حلو المنظر الجذاب، إذا هبت أعاصير الرياح، جعلته هشيًا كالتراب، والله أسأل أن يجنبنا فتنة يهرم فيها الكبير ويربو فيها الصغير ويتخذها الناس سنة إذا ترك منها شيء قيل تركت السنة، والله المستعان.

<sup>(</sup>٦٤١) (١٨ / ١٩٢ سير الأعلام).

<sup>(</sup>٦٤٢) صحيح : (٢٥٨١ / البر والصلة والآداب / مسلم) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

## تتمة في خوف السلف من الرياء

خاف النبي صلى الله عليه وسلم على أصحابه الرياء، فخاف الصحابة والسلف رضي الله عنهم على أنفسهم منه، وسبب خوفهم يتأتى بعقد مقارنة بها عليه مسلمو عصرنا - حيث أمنوا الرياء والعجب والغرور برغم أنهم أقل عملاً وأضعف إيهانًا وأشد غربة - ألا وهو أن السلف رحمهم الله عرفوا الإخلاص، بل اكتمل عندهم، حتى صافحتهم الملائكة (تأنه)، وخافهم الملوك والأمراء، ولانت لهم بقاع الأرض، ولله در سهل بن عبد الله رحمه الله حين قال: (لا يعرف الرياء إلا مخلص ولا النفاق إلا مؤمن ولا الجهل إلا عالم ولا المعصية إلا مطيع) (نانا)، وقد بكى ربيعة بن أبي عبد الرحمن يوما، فقيل: ما يبكيك؟ قال: (رياء حاضر، وشهوة خفية)، ثم قال: (الناس عند علمائهم يبكيك؟ قال: (رياء حاضر، وشهوة خفية)، ثم قال: (الناس عند علمائهم عصيان في حجور أمهاتهم، إن أمروهم ائتمروا، وإن نهوهم انتهوا) (مهاتهم).

\* والأمثلة على خوفهم من الرياء كثيرة جدًّا، وشاق على من أراد جمعها، ونذكر منها:

الصديق وحنظلة رضي الله عنهما:

قال حَنْظَلَة الأُسَيدِيِّ رَضِي الله عنه : لقيني أَبُو بَكْرٍ فَقَالَ: كَيْفَ أَنْتَ يَا حَنْظَلَةُ؟ قَالَ: قُلْتُ: نَكُونُ

<sup>(</sup>٦٤٣) وقد كانت الملائكة تسلم على عمران بن حصين رضي الله عنه في مرضه ، فلما اكتوى تركت الملائكة مصافحته ، فلما ترك عادت تسلم عليه (١٢٢٦ / الحج / مسلم).

<sup>(</sup>٦٤٤) (٩٦/ مختصر شعب الإيمان).

<sup>(</sup>٦٤٥) (١ / ٣٢٥ نزهة الفضلاء).

عِنْدَ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم يُذَكِّرُنَا بِالنَّارِ وَالجَنَّةِ حَتَّى كَأَنَّا رَأْيَ عَيْنِ فَإِذَا خَرَجْنَا مِنْ عِنْدِ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم عَافَسْنَا الأَزْوَاجَ وَالأَوْلاَدَ وَالضَّيْعَاتِ فَنَسِينَا كَثِيرا قَالَ أَبُو بَكْرِ: والله إِنَّا لَنَلْقَى مِثْلَ هَذَا، فَانْطَلَقْتُ أَنَا وَالضَّيْعَاتِ فَنَسِينَا كَثِيرا قَالَ أَبُو بَكْرِ: والله إِنَّا لَنَلْقَى مِثْلَ هَذَا، فَانْطَلَقْتُ أَنَا وَأَبُو بَكْرٍ حَتَّى دَخَلْنَا عَلَى النبي صلى الله عليه وسلم قُلْتُ: نَافَقَ حَنْظَلَةُ يَا رَسُولَ الله نَكُونُ رَسُولَ الله نَكُونُ وَلَمُولَ الله نَكُونُ عَنْدِكَ عَافَسْنَا عِلْدَا خَرَجْنَا مِنْ عِنْدِكَ عَافَسْنَا عَلَى الله عليه وسلم : "والذي عِنْدَكَ تُذَكِّرُنَا بِالنَّارِ وَالجَنَّةِ حَتَّى كَأَنَّا رَأْيَ عَيْنِ فَإِذَا خَرَجْنَا مِنْ عِنْدِكَ عَافَسْنَا اللهُ عَليه وسلم : "والذي عِنْدَكَ تُذَكِّرُنَا بِالنَّارِ وَالجَنَّةِ حَتَّى كَأَنَّا رَأْيَ عَيْنِ فَإِذَا خَرَجْنَا مِنْ عِنْدِكَ عَافَسْنَا اللهُ عَليه وسلم : "والذي الأَزْوَاجَ وَالأَوْلاَدَ وَالضَّيْعَاتِ نَسِينَا كَثِيرا، فَقَالَ صلى الله عليه وسلم : "والذي نفسي بيدِه إِنْكُم لَوْ تَدُومُونَ عَلَى مَا تَكُونُونَ عندي وَفِى الذِّحْرِ لَصَافَحَتْكُمُ اللهُ عَلَى فَرُشِكُمْ وَفِى طُرُقِكُمْ وَلَكِنْ يَا حَنْظَلَةُ سَاعَةً وَسَاعَةً" وَسَاعَةً" (أَنَا) .

الحِب ابن الحب: أسامة بن زيد رضي الله عنهما:

قِيلَ لأُسَامَةَ بن زيد رضي الله عنها حِب رسول الله صلى الله عليه وسلم: أَلاَ تَدْخُلُ عَلَى عُثْمَانَ فَتُكَلِّمهُ فَقَالَ: أَتْرُوْنَ أَنِّى لاَ أُكَلِّمهُ إِلاَّ أُسْمِعُكُمْ وَالله لَقَدْ كَلَّمْتُهُ فِيهَا بيني وَبَيْنَهُ، مَا دُونَ أَنْ أَفْتَتِحَ أَمْرا لاَ أُحِبُّ أَنْ أَكُونَ أَوَّلَ مَنْ فَتَحَهُ وَلاَ أَقُولُ لاَ حَدِ يَكُونُ عَلَيَّ أَمِيرا إِنَّهُ خَيْرُ النَّاسِ، بَعْدَ مَا سَمِعْتُ مَنْ فَتَحَهُ وَلاَ أَقُولُ لاَ حَدِ يَكُونُ عَلَيَّ أَمِيرا إِنَّهُ خَيْرُ النَّاسِ، بَعْدَ مَا سَمِعْتُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: «يُؤْتَى بِالرَّجُلِ يَوْمَ القِيامَةِ فَيُلْقَى في النَّارِ فَتَنْدَلِقُ أَقْتَابُ بَطْنِهِ فَيَدُورُ بِهَا كَمَا يَدُورُ الجِمَارُ بِالرَّجَلِ يَوْمَ القِيامَةِ فَيُلْقَى في النَّارِ فَيَقُولُونَ وَتَنْهَى في النَّارِ فَيَقُولُونَ: يَا فُلاَنُ مَا لَكَ؟ أَلَمْ تَكُنْ تَأْمُرُ بِالمَعْرُوفِ وَتَنْهَى عَنِ المَنْكِرِ وَآتِيهِ الْمَكْرِ وَآتِيهِ الْمَكْرِ وَآتِيهِ الْمَكْرِ وَآتِيهِ الْمَكْرِ وَآتِيهِ الْمُكَرِ وَآتِيهِ الْمَكْرِ وَآتِيهِ الْمَكْرِ وَآتِيهِ الْمَعْرُوفِ وَلاَ آتِيهِ وَأَنْهَى عَنِ المَنْكِرِ وَآتِيهِ الْمَعْرُوفِ وَلاَ آتِيهِ وَأَنْهَى عَنِ المَنْكُرِ وَآتِيهِ الْمُعْرُوفِ وَلاَ آتِيهِ وَأَنْهَى عَنِ المَنْكُرِ وَآتِيهِ الْمَعْرُوفِ وَلاَ آتِيهِ وَأَنْهَى عَنِ المَنْكُرُ وَآتِيهِ الْمَعْرُوفِ وَلَا آتِيهِ وَأَنْهَى عَنِ المَنْكُرِ وَآتِيهِ الْمَعْرُوفِ وَلاَ آتِيهِ وَأَنْهَى عَنِ المَنْكُرِ وَآتِيهِ الْمَعْرُوفِ وَلاَ آتِيهِ وَأَنْهَى عَنِ المَنْكُرِ وَآتِيهِ الْمَعْرُوفِ وَلاَ آتِيهِ وَأَنْهَى عَنِ المَنْكُرِ وَآتِيهِ اللهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الْعَلَى اللهُ وَلِيهِ وَالْمَهِ اللهِ اللهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

<sup>(</sup>٦٤٦)سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٦٤٧) سبق تخريجه .

وأقتابه : أمعاؤه ، والاندلاق : خروج الشيء من مكانه .

كاتم سر النبي صلى الله عليه وسلم: حذيفة بن اليهان رضي الله عنه: بكى في صلاته، فلما فرغ، التفت فإذا رجل خلفه، فقال: (لا تعلمن بهذا أحدًا) (١٤٨).

أبو هريرة ومعاوية رضي الله عنهما:

دخل شفيا الأصبحي (مه الله المدينة فإذا هو برجل قد اجتمع عليه الناس فقال: من هذا؟ فقالوا: أبو هريرة فدنا منه حتى قعد بين يديه وهو يحدث الناس فلها سكت وخلا قال له: أنشدك بحق وبحق لما حدثتني حديثًا سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم عقلته وعلمته، فقال أبو هريرة: أفعل لأحدثنك حديثًا حدثنيه رسول الله صلى الله عليه وسلم عقلته وعلمته ثم نشخ (مه أبو هريرة نشغه فمكث قليلاً ثم أفاق: فقال لأحدثنك حديثًا حدثنيه رسول الله عليه وسلم في هذا البيت ما معنا أحد غيري وغيره ثم نشغ أبو هريرة نشغة أخرى ثم أفاق ثم نشغ أبو هريرة نشغة شديدة ثم مال خارًا على

قال الإمام النووي رحمه الله: وفيه الأدب مع الأمراء واللطف بهم ووعظهم سرًا، وتبليغهم ما يقول الناس فيهم لينكفوا عنه، وهذا كله إذا أمكن ذلك، فإن لم يمكن الوعظ سرًّا والإنكار فليفعله علانية لئلا يضيع أصل الحق (٩/ ٣٤٥ صحيح مسلم بشرح النووي).

<sup>(</sup>٦٤٨) (٦٤٨) (١٣٤ أركاد).

<sup>(</sup>٦٤٩) تابعي مشهور ، ذكره الطبري رحمه الله في الصحابة ، وقال الطبراني رحمه الله: (مختلف في صحبته) ، والراجح كما قال الحافظ ابن حجر رحمه الله أنه ليس بصحابي (٤ / ٣١٥ التهذيب).

<sup>(</sup> ٠٥٠) بفتح النون والشين : أي شهق حتى كاد يغشى عليه أسفًا وخوفًا .

وجهه فأسنده عليه طويلاً ثم أفاق فقال: حدثني رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ الله تبَارك وتعَالى إذَا كَان يوم القِيامةِ ينزلُ إلى العبَاد ليقضِي بينهُم وكلُّ أمةٍ جاثيةٍ فأوَّل منْ يدعُو بِه رجلٌ جَمعَ القرآنَ ورجلٌ يقتتل فِي سبيلِ الله ورجلٌ كثيرُ المالِ فيقولُ الله للقارِئ ألمْ أعلِّمك مَا أنزلتُ علَى رسُولي؟ قالَ: بلَى يَا رب قالَ: فَهَاذا عملتَ فيهَا علمتَ قال: كنتُ أقومُ بِه آناءَ الليلِ وآناء النَّهار فيقولُ الله له: كذبتَ وتقولُ لهُ الملائكةُ كذبتَ ويقولُ الله: بلْ أردتَ أنْ يقالَ إنَّ فلانًا قارئ فقد قيلَ ذلكَ ويؤتَى بصاحبِ المال فيقولُ اللهُ لهُ ألم أوسِّع عليكَ حتَّى لم أدعْك تحتاج إلى أحدٍ قال: بلَى يَا ربِّ قالَ: فهاذَا عملتَ فيهَا آتيتُك؟ قال: كنتُ أَصِل الرحمَ وأتصدقُ فيقولُ الله لهُ كذبتَ وتقولُ لهُ الملائكةُ كذبتَ ويقولُ اللهُ تعالى بلْ أردتَ أنْ يقال فلانٌ جوادٌ فقدْ قيلَ ذاك ويؤتَى بالذِي قُتلَ في سَبيل الله فيقولُ الله لهُ في ماذًا قُتلتَ؟ فيقولُ: أمرتُ بالجهاد في سبيلكَ فقاتلتُ حتَّى قُتلتُ فيقولُ الله تَعالى لهُ كَذبتَ وتقولُ لهُ الملائكةُ كذبتَ ويقولُ الله بلْ أردتَ أنْ يقالَ فلانٌ جَريءٌ فقد قيلَ ذاكَ " ثم ضرب رسول الله صلى الله عليه وسلم على ركبتي فقال يا أبا هريرة: «أولئكَ الثلاثةُ أولُ خلقِ الله تسعَّر جهمُ النَّاريومَ القيامةِ» وقد دخل شفيا على معاوية فأخبره بهذا، فقال معاوية قد فعل بهؤلاء هذا فكيف بمن بقى من الناس ثم بكى معاوية بكاء شديدًا حتى ظن من حوله أنه هالك ثم أفاق ومسح عن وجهه وقال: صدق الله ورسوله (١٠٠٠ ﴿مَنْ كَانَ يُريدُ الحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَفِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالِكُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لا يُبْخَسُونَ، أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الآخِرَةِ إِلَّا النَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (١٥٠).

<sup>(</sup>۲۵۱) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>٢٥٢) (١٥: ١٦ / هود).

## بريدة رضي الله عنه :

عن ابن بريدة رحمه الله عن أبيه رضي الله عنه قال: (شهدت خيبر وكنت فيمن صعد الثلمة فقاتلت حتى رئي مكاني وعلي ثوب أحمر فها أعلم أني ركبت في الإسلام ذنبًا أعظم على منه).

قال الإمام الذهبي رحمه الله معلقًا: (بلى جهال زماننا يعدون اليوم مثل هذا الفعل من أعظم الجهاد) (١٥٣).

## العرباض بن سارية رضي الله عنه:

وعنه رضي الله عنه قال: (لولا أن يقال، فعل أبو نجيح، لألحقت مالي سبلة، ثم لحقت واديًا من أودية لبنان عبدتُ الله حتى أموت) (١٠٤٠).

إمام التابعين أبو وائل، شقيق ابن سلمة رحمه الله:

عن عاصم رحمه الله قال: كان أبو وائل، إذا صلى في بيته ينشج نشيجًا، ولو جعلت له الدنيا على أن يفعله وواحد يراه، ما فعله (°°°).

## الإمام الورع علي بن الحسين رحمه الله:

وكان على بن الحسين رحمه الله إذا تصدق في العلن قبَّل السائل ثم ناوله وإذا تصدق في السر خفي خبره عن الناس، حتى كشف أمره أثر جُرُبِ الدقيق الذي كان على ظهره حيث كان يحملها بالليل للمساكين (٢٠٥١).

<sup>(</sup>٢٥٣) (٢/ ٤٧٠ سير الأعلام) (١/ ١٧٩ نزهة الفضلاء).

<sup>(</sup>٦٥٤) (١ / ٢٩٣ نزهة الفضلاء).

<sup>(</sup>٦٥٥) (١/ ٣٥٧ نزهة الفضلاء).

<sup>(</sup>٢٥٦) (٢٠٨/ الزهد للإمام أحمد).

مالك بن دينار رحمه الله:

وروى أحمد رحمه الله عن مالك بن دينار رحمه الله قال: (مذ عرفت الناس لم أفرح بمدحهم ولم أكره مذمتهم، قيل: ولم ذاك؟ قال: لأن حامدهم مفرط، وذامهم مفرط) (۲۰۰۲).

عالم المدينة ومفتيها: الإمام مالك بن أنس رحمه الله:

كان يقول في لبس الصوف: (لا خير في لبسه إلا في سفر كما لبسه النبي صلى الله عليه وسلم، لأنه شهرة، وأنه لقبيح بالرجال أن يعرف دينه بلباسه)(١٥٨).

إمام أهل السنة أحمد بن حنبل رحمه الله:

وروى ابن الجوزي رحمه الله بإسناده عن أحمد بن حنبل رحمه الله قوله: (إظهار المحبرة من الرياء)(٢٠٩٠) .

محمد بن سيرين رحمه الله:

قال ابن حبان رحمه الله: كان محمد بن سيرين من أورع أهل البصرة وكان فقيهًا فاضلاً حافظًا متقنًا، عن ثابت البناني رحمه الله قال: قال لي محمد ابن سيرين: (كنت أمتنع من مجالستكم مخافة الشهرة)(١٦٠٠).

<sup>(</sup>٦٥٧) (١ / ١٠٩ الآداب الشرعية).

<sup>(</sup>۲۰۸) (۸۸/ تزيين المالك).

<sup>(</sup>٢٥٩) (١ / ١٠٩ الآداب الشرعية).

<sup>(</sup>۲۲۰) (۹ / ۱۹۱ تهذیب التهذیب).

علقمة بن قيس بن عبد الله رحمه الله:

عن عبد الرحمن بن يزيد رحمه الله قال: قلنا لعلقمة: لو صليت في المسجد وجلسنا معك فتسأل، قال: (أكره أن يقال: هذا علقمة) (١٦١).

## شيخ الإسلام محمد بن أسلم:

قال محمد بن القاسم رحمه الله: صحبت محمد بن أسلم أكثر من عشرين سنة لم أره يصلي حيث أراه ركعتين من التطوع إلا يوم الجمعة، وسمعته كذا وكذا مرة يحلف لو قدرت أن أتطوع حيث لا يراني ملكاي لفعلت خوفًا من الرياء، وكان يدخل بيتًا له ويغلق بابه ولم أدر ما يصنع حتى سمعت ابنًا له صغيرًا يحكي بكاءه، وكان إذا أراد أن يخرج غسل وجهه واكتحل فلا يرى عليه أثر البكاء، وكان يصل قومًا ويكسوهم ويقول للرسول: انظر أن لا يعلموا مَن بعثه، ولا أعلم منذ صحبته وصل أحدًا بأقل من مائة درهم إلا أن لا يمكنه ذلك (٢٦٢).

## الإمام الورع أيوب السختياني رحمه الله:

روى ابن أبي الدنيا رحمه الله، عن حماد بن زيد رحمه الله قال: ذكر أيوب يومًا شيئًا فرق، فالتفت كأنه يتمخط، ثم أقبل علينا فقال: (إن الزكام شديد على الشيخ)، وقال عبد الرحمن بن مسلم رحمه الله: بكى مرة فلم يملك عبرته فقام (٦٦٣).

وروى أيضًا عن أبي داود رحمه الله عن حماد بن زيد رحمه الله قال : كنا إذا

<sup>(</sup>٦٦١) (١/ ٣٣١ نزهة الفضلاء).

<sup>(</sup>٢٦٢)(٢٦١ / ٢٠٠ : ٢٠١ سير الأعلام)

<sup>(</sup>٦٦٣) (١٣١، ١٣٤ / الرقة والبكاء)

مررنا بالمجلس ومعنا أيوب فسلم ردوا ردًّا شديدًا، قال : (فكأن ذلك نقمة)، قال أبو داود : (كراهة الشهرة) (١٦٢٠) .

وكان أيوب رحمه الله يقوم الليل كله فيخفي ذلك، فإذا كان عند الصبح رفع صوته كأنه قام تلك الساعة (١٦٥٠، وكان رحمه الله يقول: (ما صدق عبد قط فأحب الشهرة)(٢٦٠٠).

#### حصين بن عبد الرحمن رحمه الله:

وعن حصين بن عبد الرحمن رحمه الله قال: (كنت عند سعيد بن جبير فقال: أيكم رأى الكوكب الذي انقض البارحة؟) فقلت: (أنا) ثم قلت: (أما إني لم أكن في صلاة ولكني لدغت) قال: (فها صنعت؟) قلت: (ارتقيت) قال: (فها حملك على ذلك؟) قلت: (حديث حدثناه الشعبي) قال: (وما حدثكم الشعبي؟) قلت: (حدثنا أنه قال: لا رقية إلا من عين أو وحمة) فقال: (قد أحسن من انتهى إلى ما سمع).

قال الشيخ سليهان بن عبد الله رحمه الله: (قوله: «أما إني لما أكن في صلاة» القائل هو حصين خاف أن يظن الحاضرون أنه ما رأى النجم إلا لأنه يصلي فأراد أن ينفي عن نفسه إيهام العبادة وأنه يصلي مع أنه لم يكن فعل ذلك وهذا يدل على فضل السلف الصالح وحرصهم على الإخلاص وشدة ابتعادهم عن الرياء بخلاف من يقول فعلت وفعلت ليوهم الناس أنه من الأولياء وربها علق السبحة في عنقه أو أخذها في يده يمشي بها بين الناس إعلاما للناس أنه يسبح

<sup>(</sup>٦٦٤) (٨٣/ التواضع والخمول).

<sup>(</sup>٦٦٥) (١ / ١٤٥ نزهة الفضلاء) . ١٠٠٠٠٠

<sup>(</sup>٦٦٦) (١ / ١٩٠ ابن الجعد).

عدد ما فيها من الخرز وعن ابن مسعود أنه مر برجل يسبح بحصى فضربه برجله ثم قال: (لقد جئتم ببدعة ظلمًا أو لقد غلبتم أصحاب محمد صلى الله علمًا) (١٦٢٠).

## عبد الرحمن بن أبي ليلي رحمه الله:

عن الأعمش رحمه الله قال: كان عبد الرحمن بن أبي ليلي يصلي، فإذا دخل الداخل نام على فراشه (٦٦٨).

## ابن أبي لبابة رحمه الله:

عنه رحمه الله قال: (لوددت أن حظي من أهل الزمان أنهم لا يسألوني عن شيء ولا أسألهم، إنهم يتكاثرون بالمسائل كما يتكاثر أهل الدراهم بالدراهم) (١٦٩).

## أحمد بن أبي الحواري رحمه الله:

أخرج أبو نعيم رحمه الله في الحلية أن الإمام أحمد بن أبي الحواري رحمه الله: طلب العلم فلما بلغ ما بلغ، جلس للناس فلما بلغ ما بلغ، حمل كتبه إلى شط الفرات وجلس يبكي ساعة ثم نظر لها وقال: (نعم الدليل كنت لي على ربي، ولكن لما ظفرت بالمدلول علمت أن الاشتغال بالدليل محال) ثم قام فغسل كتبه (١٧٠٠).

<sup>(</sup>٦٦٧) (٧٩: ٨٠ / تيسير العزيز الحميد).

<sup>(</sup>٦٦٨) (١ / ٣٨٢ نزهة الفضلاء).

<sup>(</sup>٦٦٩) (١ / ٤٨٥ نزهة الفضلاء).

<sup>(</sup>۲۷۰) (۱ / ۱۷۲ أبجد العلوم).

خالد بن معدان رحمه الله:

وعن خالد بن معدان رحمه الله : أنه كان إذا كثرت حلقته قام مخافة الشهرة (۱۲۲) .

حسان بن أبي سنان رحمه الله:

كان يحضر حلقة مالك بن دينار رحمه الله، فإذا تكلم مالك بكى حتى يبل ما بين يديه لا يسمع له صوت (٢٧١).

جماع مِن أخبار مَنْ أفزعهم الرياء:

- وعن عثمان بن عمارة رحمه الله قال: خرجنا مرة عشرة من أصحاب عبد الواحد بن زيد من البصرة حتى ركبنا البحر فسرنا في خدافه حتى انتهينا إلى سراب فدخلنا مسجدها فتذاكرنا الرياء فيها بيننا فقلنا: حدث عبد الواحد عن الحسن أن: (أصل الرياء حب المحمدة) فإذا شيخ قائم يصلي طوال أبيض الرأس واللحية به جنا في جبهته سجاده قريب منه فلها سمع قولنا أن أصل الرياء حب المحمدة صاح صيحة ظننا أن نفسه قد خرجت ثم انحنى فأخذ من رمل المسجد فوضعه على رأسه ثم قال: يا ويلي ويا عولي إني لأعبد الله في هذا المكان منذ أربعين سنة ما أقوى على ذلك إلا بحب محمدة الناس إياي قال عثمان: فتاب إلى الله بعد أربعين عامًا (٢٧٢).
- قال بعضهم: (إني لأجتهد في نزع الرياء من قلبي وكلما نزعت لوناً، ظهر لي لون آخر) وقال بعضهم: (لو أعلم أن الله تقبل مني سجدة، لتمنيت

<sup>(</sup>٦٧١) (٧١/ التواضع والخمول) (٣/ ١٠٢ تهذيب التهذيب).

<sup>(</sup>٦٧٢) (١٣٦ / الرقة والبكاء).

<sup>(</sup>٦٧٣) (٥١ / الأولياء).

الموت) (١٧٤).

- وقد رأى أحدهم رجلاً في المسجد قد سجد سجدة شكرٍ فأطالها، فقال: (ما أحسن هذا لو كان في بيتك) (٥٢٠٠).
- وأتى أبو أمامة الباهلي رضي الله عنه، على رجل في المسجد وهو ساجد يبكي ويدعو، فقال: (أنت، لـو كان هذا في بيتك) (٢٧٦).
- ونظر رجاء بن حيوة رحمه الله، إلى رجل ينعس بعد الصبح فقال: (انتبه، لا يظنون أن ذا عن سهر) أي: بسبب قيام الليل والتعبد فيه (١٧٧٠).
- وعن عبد الرحمن بن أبي ليلى رحمه الله، قال: (أدركت عشرين ومائة من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، من الأنصار ما منهم رجل يسأل عن شيء إلا ودَّ أن أخاه كفاه، ولا يحدث بحديث إلا ودَّ أن أخاه كفاه) (١٧٨٠).
- وعن محمد بن واسع رحمه الله، قال: (لقد أدركت رجالاً كان الرجل يكون رأسه ورأس امرأته على وساد واحد، قد بلَّ ما تحت خده من دموعه، لا تشعر به امرأته، ولقد أدركت رجالاً كان أحدهم يقوم في الصف فتسيل دموعه على خديه، لا يشعر به الذي إلى جنبه) (١٧٩).
- وعن ابن عون عن إبراهيم رحمهما الله قال: (إن كانوا ليكرهـون إذا

<sup>(</sup>۲۷٤) (۳۰۸/ فتح المجيد).

<sup>(</sup>٦٧٥) (٢٠/ ١٦٦ الجامع لأحكام القرآن).

<sup>(</sup>٢٧٦) (١ / ٢٨١ نزهة الفضلاء) (٣/ ٢٩٦ / الإحياء).

<sup>(</sup>۲۷۷) (١ / ٢٤٦ نزهة الفضلاء).

<sup>(</sup>۲۷۸) (۱٤۷ / تلبيس إبليس).

<sup>(</sup>٦٧٩) (٦٧٩ / الرقة والبكاء).

اجتمعوا أن يخرج الرجل أحسن حديثه أو أحسن ما عنده) (١٨٠٠).

- وعن الحسن رحمه الله قال: (إن كان الرجل لقد جمع القرآن وما يشعر به جاره وإن كان الرجل لقد فقه الفقه الكثير وما يشعر به الناس وإن كان الرجل ليصلي الصلاة الطويلة في بيته وعنده وردت الزور وما يشعرون به ولقد أدركنا أقوامًا ما كان على ظهر الأرض من عمل يقدرون على أن يعملوه في سر فيكون علانية أبدًا) (١٨٠٠).
- وعنه رحمه الله قال: (ولقد كان المسلمون يجتهدون في الدعاء وما يسمع لهم صوت إن كان إلا همسا بينهم وبين ربهم عز وجل) (١٨٢٠).

مقرُّ بالذي قد جاء مني وعفوك إن عفوت وحسن ظني وأنت علي ذو فضل ومنًّ لشر الناس إن لم تعف عنى

إلهي لا تعذبني فإني وما لي حبلة إلا رجائي فكم من زلة لي في البراري يظن الناس بي خبرًا وإني

هذا وبالله التوفيق والحمد لله رب العالمين والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته وصل اللهم على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم

\*\*\*\*

<sup>(</sup>٦٨٠) (٥٥ / الزهد لابن المبارك).

<sup>(</sup>٦٨١) (أحمد في المسند) (٤٥ / الزهد لابن المبارك).

<sup>(</sup>٦٨٢) (٥٥ / الزهد لابن المبارك).

#### رَفَعُ حِب لَارَّعِی لِالْجَثَّرِيَّ لِسِکِی لاِنڈِنَ لاِنْوُوکِ www.moswarat.com

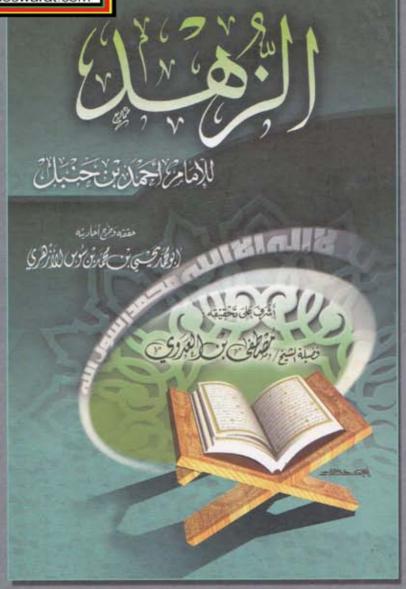
## الفهرست

| الصفحة     | الموضوع                                    |
|------------|--------------------------------------------|
| ٥          | تقديم فضيلة الشيخ مصطفى بن العدوي          |
| ٩          | المقدمة                                    |
| 17         | فصل في : تعريف الرياء                      |
| 77         | فصل في : تحريم الرياء وذمه                 |
| ٤٩         | فصل في : خطورة الرياء وأثاره               |
| 37.        | فصل في : الإخلاص ترك الرياء                |
| 77         | فصل في : فضل الإخلاص                       |
| ٧٢         | فصل في: الشرك والرياء                      |
| <b>V</b> 9 | فصل في: الفرق بين الرياء والنفاق           |
| ٨٢         | فصل في: أقسام العمل                        |
| . 91       | فصل في: مظاهر الرياء                       |
| 1.4        | فصل في: أسباب الرياء                       |
| 1 • 9      | فصل في: أقسام الرياء                       |
| 17.        | فصل في : صور الرياء المذموم وما يلحق به    |
| 177        | فصل في : هل يدخل الرياء الفرض والنفل       |
| 149        | فصل في : هل يترك العمل خوفا من الرياء      |
| 180        | فصل في : الغلو والرياء                     |
| 109        | فصل في : مباحث ليست من الرياء              |
| ١٨٣        | فصل في : ضروب يظن أنها من الرياء وليست منه |
| ٠٠ ٢.      | فصل في : هل يبطل العمل المرائي به          |
| 7.7        | فصل في : الأسباب المعينة على ترك الرياء    |
| 770        | فصل في : الرياء وأثره السيئ على الأمة      |
| 771        | تتمة في ؛ خوف السلف من الرياء              |
| 78.        | الفهرست                                    |
|            | <i>,</i>                                   |



# www.moswarat.com





# ٥٤١٤٤١٤

للنشر والتوزيع

فارسكـور ت: ۵۷٤٤۱۵۵۰ / ۰۰۲ المنصورة ت: ۲/۰۵۰۲۳۱۲۰۳۸

ج وال ت: ۲۰۰۱۲۲۳۱۸۰۰۲ ع